> ශුී ලංකා ධර්ම වකු ළමා පදනම වීදාගම, බණ්ඩාරගම

Printed for free distribution by

The Corporate Body of the Buddha Educational Foundation

11F., 55, Sec 1, Hang Chow South Road, Taipei, Taiwan, R.O.C.

Tel: 886-2-23951198 , Fax: 886-2-23913415 Email: overseas@budaedu.org

Website:http://www.budaedu.org

Mobile Web: m.budaedu.org

This book is strictly for free distribution, it is not to be sold.

නොමිලයේ බෙදාදීම පිණිසයි. Printed in Taiwan

# 1948 - 1998 ශී බෞද්ධාරාම ස්වණීජයන්තිය

# තලවතුගොඩ ධර්ම දේශනා

බෞද්ධාරාම පුකාශනයක්

# පිදුම

සිංහල ශබ්ද කෝෂයේ සම්මාන කතීෘ රයිගම් සල්පිටි හේවාගම් කෝරලතුයේ පුධාන සංඝනායක ආචාය්ථ පූජන හොරණ වජිරකදාණ නාතිම්පාණන වහන්සේට හද පිරි බැතියෙන් මේ ගුන්ථය පිළිගන්වමු.

*සංස්කාරකවරු* 

# පටුන

|    |                                                                                                                                                                                                | පිටු | අංකය |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|------|
|    | හැඳින්වීම<br>ශී බෞද්ධාරාම ඉතිහාසය                                                                                                                                                              |      |      |
| 1. | ්දෙ ලොවදීම සතුටු වන තැනැත්තා"<br>ශී ජයවර්ධනපුර කෝට්ටේ තාගවිහාරාධිපති<br>පූජා මාදුළුවාවේ සෝහිත ස්වාමීන් වහන්සේ                                                                                  |      | 25   |
| 2. | ්බෞද්ධයා විසින් නිතර සිහි කටයුතු<br>කරුණු පහක් සමස්ථ ලංකා බෞධ මහා<br>සම්මේලනයේ ගරු ලේකම් ගල්කිස්සේ බෞද්ධ<br>මධාස්ථානාධිපති ශාස්තුපති දිව්යාගහ<br>යසස්සී නායක ස්වාමීන් වහන්සේ.                  |      | 39   |
| 3. | ්වෙසක් උදන - බුදුගුණ හා මව් ගුණ"<br>අතුරුගිරිය පෝරේ ශීු මහාවිහාරාධිවාසී<br>ගෞරව ශාස්තුවේදී, පූජා මල්උල්ලේ<br>මේධානන්ද ස්වාමීන් වහන්සේ                                                          |      | 63   |
| 4. | ්කඨිත වස්තු පුජාවේ අනුසස්<br>හතුරන්කෙත මාදන්වල ශුී ධර්මෝදය මහ<br>පිරිවෙනේ ආවාය්‍යී ගෝණගන්තැන්න<br>මුදුන්පිට ශුි නිශෝධාරාමාධිපති රාජකීය<br>පණ්ඩිත ශාස්තුපති ඉඩමලන්දේ<br>ධමමාරාම ස්වාමීන් වහන්සේ |      | 75   |

| 5.  | "බොදු උවසුවායනු කවරෙක් ද?"<br>ඇතුල් කොට්ටේ කොටු බැම්ම පාරේ ශී<br>සුනේනාරාමාධිපති දමුණු මෑයේ සිරි<br>ඤාණරතන ආයුර්වේද වෛදා පීඨයේ<br>අධාකෂ ශාස්තුපති පුජා ගරු ඇලිකේවෙල<br>සීලානන්ද ස්වාමීන් වහන්සේ | 87  |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| 6.  | "ලෝකයේ අති දුර්ලභ සම්පත්"<br>ඔස්ටේලියාවේ වික්ටෝරියා බෞද්ධ<br>විහාරාධිපති මහරගම ශී වජිරඥාන<br>ධර්මායතන වාසී පූජා ගංගොඩවිල<br>සෝම ස්වාමින් වහන්සේ                                                 | 111 |
| 7.  | මෙනී වණිනාව යනු ?<br>මෙනී වණිනා දේශනාව රාජගිරිය<br>මාදින්නාගොඩ ශී සුරමාාරාමවාසී<br>මීරිගම කහඳව ශී පුවවනාලංකාර<br>පිරිවෙනේ ආවාය්ෂ ශාස්තුපති පූජා<br>රංගම වන්දවීමල ස්වාමීන් වහන්සේ.               | 133 |
| 8.  | "මහ බඹ ගුණ ඇති මතුෂායෝ<br>රත්ත - තලුත්ත - ශුී පත්ථාරාමාධිපති<br>ශාස්තුවේදී පූජා කුඹුක්වැවේ<br>පඤ්ඤාකිත්ති ස්වාමින් වහන්සේ                                                                       | 147 |
| 9.  | "සරණ පුංචි හාමුදුරුවෝ – කවි බණ"<br>පාදුක්ක වටරැක ඉන්දුාරාමාධිකාරී පූජා<br>සුදුවැල්ලේ විජිත ස්වාමීන් වහන්සේ                                                                                      | 158 |
| 10. | "කීර්තිමත් පුද්ගලයෙකු වීමට නම්"<br>කොළඹ - 07 බෞද්ධාලෝක මාවතේ<br>සේරුව්ල බෞද්ධ මධාස්ථාතාධිපති<br>ශාස්තුවේදී පූජා කොටපොළ අමරකිත්ති<br>ස්වාමීන් වහන්සේ                                             | 173 |

### පෙරවදන

කලවතුගොඩ ශුී බෞද්ධාරාම විහාරස්ථානය අරඹා පනස් වසක්ම සම්පූර්ණ වීම පසුගිය පෙබරවාරී මස 04 වන නිදහස් උක්සව දිනට යෙදීම වාසනාවන්ත සහසම්බන්ධයක් (Correlation) ලෙස සැලකිය හැකිය. ජාතික වශයෙන් බලන විට නිදහස ලබා වර්ෂ පනහක් සම්පූර්ණ වීම ශුී ලංකාවට ඉතා වැදගත් වන අතර කලවතුගොඩ ශුී බෞද්ධාරාම විහාරස්ථානයට එය අභිමානයකින් සිහිපත් කළ හැකි අන්දමේ ඓතිහාසික සිද්ධියකි.

විහාරස්ථානයේ අතීතය හා වර්තමානය අතරවූ පුගති මාවත විහාරාධිපතීන් වහන්සේලාගේ පවිතු වේතනාව හා අධිෂ්ඨාන ශක්තියත්, විහාරස්ථ ශාසනාරකෂක සමිතිය පුධාන සැදැහැවත් දායකයින්ගේ පූර්ණ අනුගුහයත් අතරවූ සමතුලිත (Equilbrium) සංකලනය විදහා දක්වයි. විහාරස්ථානයෙහි ස්වර්ණ ජයන්තිය විශේෂ පින්කම් මාලාවක් මගින් සැමරීමට අවස්ථාවක් උදාවූයේ පසුගිය කාලය තුළ විහාරාධිපති ස්වාමීන් වහන්සේ හා සැදැහවත් දායක පිරිස අතර ගොඩ නැගුන අධාාත්මික බැම්මෙහි සෘජු පුතිඵලයක් වශයෙනි. මෙහිදී පුථමයෙන්ම විහාරාධිපති ස්වාමීන් වහන්සේට ශාසනාරකෂක සමිතිය පුධාන සියළු පින්වතුන්ගේ භක්ති පුණාමය හිමිවිය යුතුය.

එමෙන්ම, මෙම උතුම් කාර්යයෙහිලා මුලාාමය ආධාර දීමෙන් ද සියළු ආකාරයෙන් සහයෝගය දැක්වීමෙන් ද, අප දිරි ගන්වා පුාරම්භක ශක්තිය ගොඩනැගු පූජා කුඹුක්වැවේ පඤ්ඤකිත්ති

පසුගිය දශකය තුළ තලවතුගොඩ ශී බෞධාරාම විහාරස්ථානය, අාගමික අතිත් විශිෂ්ට සේවාවක යෙදුන අතර එයට සමාන්තරව දිවෙන පරිදී රටෙහි චිරස්ථායි සංවර්ධනයට (Sustainable Development) උරදිය හැකි අන්දමින් තාකෘණයට හා කාර්මීකරණයට නැඹුරු වූ විවිධ වැඩ සටහන් (Programms) හා වාහපෘකින් (Projects) කිහිපයක්ම කියාවට නගන ලදි. මෙහි අරඹා ඇති ඕල්කට් ධර්මපාල වෘත්තීය පාසල 1996 ජනවාරී අටවෙනි දින ශීූ ලංකා වෘත්තීය පුහුණු අමාතාහංශය යටතේ ගුාමීය වෘත්තීය පුහුණු මධාස්ථානයක් බවට පක්කිරීමද, අධාාපනික අතින් ඉතා වැදගක් කාලීන අවශාතාවයක් ඉවු කිරීම සඳහා ගත් එඩිතර පියවරක් ලෙස සඳහන් කළ හැකිය. විකුමසිංහපුර සිංහ සමාජය හා කොටුවේ සිංහ සමාජයෙහිත් කාරුණික අනුගුහය ඇතිව ජපන් ජාතික කොහෙයිටකාමා හිමියන්ගේ ආධාරයෙන් 1996 දී අරඹන ලද උත්රීයු පෙර පාසලද විහාරස්ථානයෙහි ඇති අධාාපනික නැඹුරුව පෙන්නුම් කරයි. කුමයෙන් වාාාප්ත වෙමින් පවතින ඉරුදින දහම් පාසලද, විශේෂ ඉංගීසි පංතිද අධාාපන කෙෂනුය වඩාත් පුඑල් ස්වරුපයක් ගැන්වේ. ඉංගීසි මාධා දහම් පාසලක් ඇරඹීම 21 වන ශතවර්ෂය සදහා සූදානම් වීමකි. මෙය ඉතාම කාලෝචිත, දුරදර්ශී වැඩ පිළිවෙළක් ලෙස පෙන්වා දිය හැකිය. මෙකී කායෳීයත් ඉදිරි අනාගතයේදී කිුයාත්මක කිරීමට අපේක්ෂිත විස්තීර්ණ අධාාපතික හා සංස්කෘතිකමය පුතර්ජීවී වැඩ සටහනක ආරම්භයක් ලෙස සැලකේ. මෙහිලා කෙටියෙන් සදහන් කළ අන්දමේ කිුයාකාරී සැලසුමක (Action plan) අංගෝපාංග හා සංරචකයන්හි (Elements) සංවර්ධනයට අවශා ශක්තිමත් අධාාාත්මික (Spiritual) පසුතලයක් ගොඩනැගීම මෙම ධර්ම ගුන්ථයේ එක් මූලික අරමුණකි. ආගමික සද් වාාපාර මගින් ස්වෝක්සාහයෙහි පිහිටා කමන් විසින්ම ගොඩනගාගනු ලබන ආධාාාක්මික ශක්තිය තරම් කිසිදු පුබලතම බල ශක්තියක් (Energy and Power) බෞද්ධ පින්වතුනට මෙම මනුෂාත්වය තුළ තවත් නැත.

බෞද්ධයන් වශයෙන් පමණක් නොව සිංහල ජාතියක් වශයෙන් ද අප අද පවතිනුයේ ශතවර්ෂාධික කාලයක් තුළ නොයෙක් දුක් ගැහැට මධායේ අපේ ගරුතර මහා සංඝරත්නය විසින් සැදැහැවත් බෞද්ධ උපාසක උපාසිකාවතට දේශනා කළ ශූේෂ්ඨ බුද්ධ ධර්මයේ ආශ්චර්යජනක අනුහස, ආනිශංසය නිසා බැව් අප පිළිගත යුතුය. අපේ ජීවන අපේක්ෂා (Life Expectations) චින්තනය (Thinking) සාරධර්ම (Morals) සමාජ අගයන් (Social values) හා පුකිමානයන් ද (Norms) සදාචාරාක්මක ජීවන රටාවන් ද (Ethical life patterns) ගොඩතැගී ඇත්තේ මේ අකුහුත්තම බුද්ධ ධර්මයේ සැබෑ ආශිර්වාදයෙනි. ශ්<del>රේ</del>ෂ්ඨ ධර්ම දේශනාවන්හි පුතිඵලයක් ලෙසිනි. එබැවින් ඉදිරි අනාගකයේදී ද මෙම අගනා ශාසනික කාර්යභාරය සාර්ථක අත්දමින් අඛණ්ඩව ඉටුකර ගැනීමෙහිලා තවද අධාාපනයෙහි නියැලී සිටින තරුණ භිකුන් වහන්සේලාට මෙය ආදර්ශ ගුන්ථයක් වනු ඇත. එමෙන්ම, මේවායෙහි සාර ගර්භ හරය වර්තමාන තරුණ පෙළගේ ජීවිත ආලෝකමත් කිරීමට හේතුවේ. විශේෂයෙන්ම මෙම පෙරවදන ලියවෙනුයේ ඉගෙනීමෙහි නියැලී සිටින අප බුද්ධිමක් කරුණ පෙළ සඳහායි.

සංකීර්ණ, සංක්ලිෂ්ඨ (Sophisticated) දුෂිත සමාජ පසුතලයක තිරත්තර අසහනයෙන් හා වේදනාකාරී මානසිකත්වයෙන් පසුවන තරුණ මහළු සියළු දෙනාටද සැනසිලිදායී තත්වයක් උදාකරදීමට හැකි ශක්තියක් ධර්ම දේශනාවක් තුළ තිබේ. මීට වර්ෂ දෙදහස් පත්සියයකට පමණ පෙර සියළු පුතිවාදී බලවේග පරදවා ලක්ෂ සංඛානත ජනකායකට ශාන්තිය උදාකර දුන්නාක් මෙන් අදත් ධර්ම දෙශනා හා පිළිවෙත් මගින් පිරිහීමේ පුපාතයට ඇද වැටෙමින් පවතින මේ උතුම් සිංහල ජාතිය ගොඩගැනීමට හැකිවේ යයි අපි තවම දැඩි ලෙස විශ්වාසය තබමු. මේ ආගමික උත්සව අවස්ථාවේ එය අප කාගේත් උතුම් පුාර්ථනය හා පරම අධිෂ්ඨානය විය යුතුය. රටෙහි සාමය, සංවරය හා සෞභාගා උදාකරලිය හැකි පරිදී පොදු අරමුණක පිහිටා එක්වන්ව, සාමුහිකව කටයුතු කිරීම අද අප කාගේත් පුධානතම කාර්යයි. අනාගතයේදී පසුතැවිලි නොවීමට නම් කාලීන අවශාතා ඉටු කළ හැකි පරිදි ඉතිහාසය විසින් අප වෙත පවරා ඇති මෙම ශේෂ්ඨ කාර්ය භාරයන් ශක්ති පුමාණයෙන් ඉටුකිරීම ඉතාම ඥානාන්විත පියවරකි.

ස්වර්ණ ජයන්ති සිහිවටනයක් ලෙස ධර්මදේශනා ගුන්ථයක් තිකුත් කිරීමට වඩා මෙරට ජනතාවගේ විකෘති වෙමින් පවතින රුචිකත්වය හා ආකල්පයනට ගැළපෙන අන්දමින් බාහිර ආටෝපයෙන් ඔපවත්වූ (ඔළුබක්කන් නැටවීම වැනි) ආකර්ශණීය වැඩ පිළිවෙළක් සකස් නොකළේ මන්ද යන පුශ්නය සමහර විට තරුණ සිත් තුළ නැගෙනු ඇත. එබැවින්, මෙම ධර්ම ගුන්ථ කරණයෙහි පුධානතම අපේක්ෂාව ගැන පෙරවදනෙහි සඳහන් කිරීම පුයෝජනවත් විය හැකිය.

ගුන්ථයෙහි ඇතුළත් ධර්ම දේශනාවන් මගින් සදාචාරාත්මක අවදි බව වර්තමාන සමාජය තුළ ජනිත කරවනු සඳහා මනුෂාත්වය පිළිබඳ විශ්ව සාධාරණ මුලික කරුණු (මෙත්තා, කරුණා, මුදිතා, උපේක්ඛා)පදනම් කොට, කළාතුරකින් කෙනෙකු ලබන මිනිස් ජීවිතයෙහි උදාරත්වය රැකෙන පරිදී එය ධර්මානුකූලව හැඩගස්වා ගත හැකි ආකාරය පෙන්වා දෙනු ලබයි. මිනිස් චර්යාව කෙරෙහි තිරන්තරයෙන් බලපාන විවිධ මතෝභාව හා චිත්ත වේග (තරහ, ද්වේශය, ඊර්ෂාාව නොහොත් සෙස්සන් නුරුස්සන ස්වභාවය, පලිගැනීම ආදිය) පාලනය පහසුකරවීමට මෙම ධර්මදේශනාවන්හි අන්තර්ගත හරය කෙනෙකුට ඉමහත් පිටුවහලක් වනු ඇත. උසස් සමාජයක් ගොඩනැගෙන්නේ උසස් ආකල්ප හා හැදියාවෙන් (ආචාර ගොචර සම්පන්නො) සමන්විත පුද්ගලයන්ගෙනි. අදුරෙන් ආලෝකයට (කමෝ ජෝති පරායණො–තැණැස දියක් කරවීමට උත්තරීතර බුද්ධ ධර්මය හැර වෙන අත් කිසිවක් නැති බැව් දියුණුයයි සැලකෙන බටහිර රටවල සිටින මහා පුාඥයොත් අද පිළිගෙන සිටිති. නුතන දාර්ශනික චින්තකයන් උපයෝගී කරගනු ලබන සංකල්පීය විශ්ලේෂණ ශිල්ප කුමවලට වුවද (Techniques of Conceptual Analysis) ලංවිය නුහුණු කරම් වූ මිනිසා පිළිබඳ යථාර්ථය දැකීමේ විමර්ශණාත්මක (Analytical Theory) නාාය බුදු

දහම විසින් පුකට කෙරෙන හේතුඵලවාදය මැනවිත් පිළිබිඹු කරයි. සෑම කියාවකම පුතිකියාවක් ඇති බැවිත් (Every Action has a reaction) බෞද්ධ අප සැදෑහැවත් පිරිසිදු සිතින් පින්කම් කරනුයේ එහි ආතිශංසය ඇස් ඉදිරිපිටම දැකිය හැකි බැවිති. කෙනෙකු තුළ පළමුවෙන්ම ඇතිවන චෛතසික පාරිශුද්ධිය තමන් බලාපොරොත්තු වන කිසියම් බෝධියකට එළඹීමේ මාර්ගය විවෘතකර දීමක් බදුයි. තලවතුගොඩ ශී බෞද්ධාරාම විහාරස්ථානය මගින් පවත්වනු ලබන මෙම පින්කම් මාලාවේ මුඛා පරමාර්ථය වනුයේ එවැනි මානසිකත්වයක් ගොඩනගා ගැනීමට හැකි තිවැරදි මාර්ගයකට කෙනෙකු අවතීර්ණ කිරීමයි.

අවසාන වශයෙන් ශුී බෞද්ධාරාම විහාරස්ථානය කේන්දුකොට මෙහෙවනු ලබන මෙකී අාගමික, සංස්කෘතික හා අධ්‍යාපනික සැලසුමට විහාරස්ථානය අාරම්භයේ සිට විවිධ අවස්ථාවන්හි, නොයෙක් ආකාරයෙන් නොමසුරුව ආධාර උපකාර කළ සියඑම සැදෑහැවත් පින්වතුනටද, සමිති, සමාගම්, සංස්ථා හා රජයේ දෙපාර්තමේන්තුවලටද, සෑම ආණ්ඩුවකටම අයත් මැති ඇමතිවරුනටද, පළාත් සභා හා පුාදේශීය සභා මැති ඇමතිවරුනටද, අපේ කෘතවේදිත්වය හා පුණාමය මෙයින් පිරිනැමේ. එමෙන්ම අනාභ්නා අවබෝධය හා විශ්වාසය තුළින් ගොඩනැගෙන මෙකී සහයෝගතා පිළිවෙත මින් ඉදිරියටද අඛණ්ඩව පවතීවායි පුාර්ථනා කර සිටිමු.

මෙයට, **විහාරස්ථ ගුන්ථකරන කමිටුව** 

1998.02.04



#### දකුණු තලංගම - තලවතුගොඩ

# ශී බෞද්ධාරාම විහාරය

බස්තාහිර පලාතේ හේවාගම් කෝරලයේ පල්ලේ පක්තුවේ දකුණු තලංගම තලවතුගොඩ පිහිටා ඇති ශී බෞද්ධාරාම විහාරස්ථානයේ ලුහුඩු ඉකිහාසය මෙසේ සටහන් කර සිටිමු.

#### ආරම්භය:-

රයිගම් කෝරලයේ පොකුණුවිට ඓතිහාසික රාජමහා විහාරාධිවාසී කතේවල ශ්‍රී උපතිස්සාභිධාන මහා ස්වාමීන්දුයාණන් වහන්සේ කලවතුගොඩ ශ්‍රී බෞද්ධාරාම විහාරස්ථානයේ ආදි කතෘ වරයාණෝ වූහ. කොළඹ, දෙමටගොඩ, පෙදෙසෙහි සිරීමැදුර තිවසෙහි පදිංචිව සිටි සත් ගුණවත් තාාගශීලි එස්. ටී. එස්. පෙරේරා මහතා වැල්ලම්පිටියෙහි ශ්‍රී විමලාරාම විහාරස්ථානය රුපියල් ලකෂයකට අධික සිය ධන පරිතාාගයෙන් කරවා ගෙන යන අතර දකුණු කලංගම බටදෙණිය වෙලෙහි පිහිටි පර්චස් 40 ක භූමි භාගය 1948 පෙරවාරි 04 වන දින (නිදහස් දින) විහාරස්ථානයක් ඉදිකිරීම සඳහා සහ සතුකොට පුජා කොට කතේවල උපතිස්ස ස්වාමීන්දුයාණන් වහන්සේ වෙත භාරදෙන ලදී. එම භූමි භාගයෙහි කතේවල උපතිස්ස ස්වාමීන්දුයාණන් වහන්සේ විසින් කුඩා ආවාසයක් ලෙස ශ්‍රී බෞද්ධාරාම විහාරස්ථානය ආරම්භ කරන ලදි.

#### වනුප්තිය:-

# 1. ශී උපතිස්ස දහම් පාසැල.

1948 වර්ෂය වනවිට ඉතා තොදියුණු පුදේශයක්ව පැවති දකුණු තලංගම පුදේශ වාසීන්ට උසස් අාගමික සේවාවක් සැලසීම සඳහාත් අතාගත පරපුර ගුණ ගරුක, විනය ගරුක ශුද්ධා සම්පන්න පිරිසක් ලෙස ඇතිකරලීම සඳහාත් ශුී උපතිස්ස දහම් පාසල 1948 වෙසක් පුර පසළොස්වක් පොහෝ දින අාරම්භ කරන ලදි. දැනට වසර 50 ක පමන කාලයක් තුළ දහස් ගණනක් සිසු දරු දැරියන්ගේ ධර්මඥානය දියුණු කිරීමටත්, ආචාර ධම් පුහුණු කිරීමටත් මෙම දහම් පාසල මගින් කටයුතු කර ඇති අතර වර්තමානයේ 300 කට අධික ශිෂා සංඛාාවක් ධර්මාධාාපනය ලබති.

#### 2. බෝධි රෝපනය.

1948 දෙසැම්බර් මස 31 වන දින ඇස්. ටී. එස්. පෙරේරා මැතිතුමා ගරු කතේවල උපතිස්ස ස්වාමින්දුයාණන් වහන්සේගේ පුධානත්වයෙන් අනුරාධපුර ජය ශුී මහා බෝධීන් වහන්සේගේ අංකුරයක් වඩමවා ගෙනවුත් රෝපනය කරන ලදි. අදත් පලාත්වාසී දහස් ගණනකට ආශිර්වාද සලසමින් ශුී බෞද්ධාරාම විහාරස්ථානයේ වැඩ වාසය ක්රනුයේ එම බෝධීන් වහන්සේය.

# 3. ඉඩම් පුජාවක්.

ශී බෞද්ධාරාම විහාරස්ථානය ආරම්භ වීමෙන් පලාතට සිදුවන උසස් සේවය පිළිබඳව පුසාදයට පත් ඇතුල් කෝට්ටේ පදිංචි සද්ගුණවක් නන්දිසාර මාකලන්ද මහතා ආරාමය ඉදිරි පිට පිහිටා තිබූ තමන් සතු ඉඩමෙන් පර්වස් 14 ක භූමි භාගයක් තම මැතිණීයට සහ දු දරුවන්ට ස්වර්ග මෝකෂ සම්පත් පතා 1949 සැප්තැම්බර් 27 වන දින සහසතු කොට පුජා කරන ලදි.

#### 4 සීමා සම්මතය

කොළඹ මාලිගාකන්දේ විදාහ්දය පරිවෙනාධිපති අතිගරු බද්දේගම ශී පියරතනාභිධාන මාහිමිපාණන් වහන්සේගේ සහ සද්ධර්ම කිර්ති ශීු කරදන ජිනරතන නායක ස්වාමීන්දුයාණන් වහන්සේගේ පුධානන්වයෙන් 35 නමක් මහා සංඝයා වහන්සේ වැඩමවා මහා සංඝයා වහන්සේගේ පොහෝ පවුරුණු ආදී විනය කර්මාදිය පිණිස 1949 දෙසැම්බර්31 වන දින සීමා සම්මත කොට පිහිටුවන ලදි. 1953 දී මෙම බද්ධ සීමාව තුළ විහාර මන්දිරයක් තැනවීමට එවකට මුදල් ඇමකිවරයාව සිටි ගරු ජේ. ආර්. ජයවර්ධන මැතිතුමාගේ පුධානක්වයෙන් මුල් ගල් කබන ලදුව තලවතුගොඩ අර්නෝලිස් අප්පූහාමි මහතා සහ ඩබ්ලිව්. ඇස්. පෙරේරා මහතා පුධාන දයක පින්වතුන් ගේ නොමසුරු ආධාරයෙන් විහාර මත්දිරය ඉදිකොට සමාධි බුද්ධ පුතිමා වහන්සේ නමක් බදවා අග සවු දෙනමගේ රු සිතුවම් කොට සෙසු චිතු කර්මද කරවා 1955 සැප්තැම්බර් මාසයේදී විවෘත කර පූජා කරන ලදී. මෙදිනම කොළඹ කාසල් වීදියේ ඒ. ඩී. සිල්වා මැතිණිය මල් ආසනයක් කිරීගරුඩිත් කරවා පුජා කරන ලදි. එකැන් පටන් අද දක්වාත් මෙම විහාරස්ථ දයක පින්වතුන්ගේ වන්දනාවට ලක්ව මෙම විහාර මන්දීරය පවතියි.

## 5. පොකුණු කරවීම.

1952 සැප්තැම්බර් මස 03 වන දින බක්තරමුල්ලේ පදිංචි කාාගශීලී ඇස්. අල්ගවක්ක මැකිකුමා විසින් මහා සංඝයා වහන්සේ ගේ ස්නානය පිණිස පොකුණක් කරවා පූජා කරන ලදි.

1950 පෙබරවාරි මස 02 වන දින දකුණු කලංගම පදිංචි ඩී. ඩී. වේරගල මහතා සහ ඩබ්ලිව්. ඇස්. පෙරේරා මහතා පානීය පොකුණක් කරවා පුජා කරන ලදි. පසු කාලයේ දී ශාන්ති එක්සත් මරණාධාර සමිතිය පාතීය ළිඳක් කරවා පූජා කරන ලදි.

#### 6. විතාර මාවත සැකසීම.

1955 අපියෙල් මස 02 වන දින කෝට්ටේ පදිංචිව සිටි ඒබුහම් පෙරේරා සහ ජෝන් පෙරේරා යන පින්වතුන් විසින් විහාරස්ථානයට යන මාවත සාද ගැනීමට තමන් සතු ඉඩම් වලින් ඉඩම් කොටස් පුජා කරන ලදුව ශී උපතිස්ස දහම් පාසලේ එවකට අධායනය ලැබූ සිසු සිසුවියන්ගේ සහ පළාත්වාසීන්ගේ බලවත් පරිශුමයෙන් විහාරස්ථානයට පැමිණෙන මාවත පිළියෙළ කරන ලදි.

#### 7. තවත් ඉඩම් පූජාවක්

1955 දී කලවතුගොඩ සුරමා නිවසෙහි පදිංචි ඇම්. සුගකදාස පෙරේරා මහතා විහාරස්ථානයට යාබදව පිහිටා ඇති තමන්සතු ඉඩමෙන් පර්චස් 13ක භුමි භාගයක් විහාරස්ථානයේ උන්නතිය සඳහා තම දූ දරුවන්ට පිංපතා සහ සතුකොට පූජා කරන ලදි.

# 8. දේවාල කර්මාන්තය

1961 ඔක්තෝබර් 19 වන දින විෂ්ණු, කතරගම, සමන්, විභිෂණ, දැඩිමුණ්ඩ, සූතියන් දෙව් වරුන්ගේ රූප තතා චිතු කම්ාදිය කොට දේවාලය විවෘත කරන ලදි. මේදිනම බෝධීන් වහන්සේට මල් පූජා කිරීම සඳහා බෝධීන් වහන්සේ අභියස මලසුනක් දකුණු තලංගම විසූ පාඨශාලාචාරිති බී. ආර්. පෙරේරා මහත්මිය විසින් කරවා විවෘත කරන ලදි.

මෙම දේවාල මන්දිරය 1989 වනවිට අබලන්ව පැවතියෙන් කුමාරගේ වත්තේ පදිංචි සාමවිනිසුරු නන්දා වෙත්තසිංහ මහත්මිය සහ ඩී. ඩී. පියදාස මුදලාලි මහත්මා මිය පරලොව ගිය තම මෑණීවරුන් වන බේබිනෝනා ගුණසේකර මාතාවට සහ ඇල්පි තෝනා ඩයස් මාතාවට පිං පිණිස නව දේව පුතිමා සහිත වර්තමාන දේවාල මනදිය කරවා පරිතාාග කරන ලදි.

### 9. තවත් ඉඩම් පූජාවක්

1963 අපුියෙල් 06 වන දින විහාරස්ථානයට යාබදව පිහිටා ඇති සැන්තෝමස් වත්තෙන් පර්චස් 37 ක භූමි භාගයක් පළාත්වාසී පින්වතුන්ගේ නොමසුරු ආධාරයෙන් මිළදී ගෙන සහසතු කොට පූජා කරන ලදි. මෙදිනම මෙම භූමි භාගයේ ධර්මශාලා ගොඩනැගිල්ලක් ඉදිකිරීම සඳහා මුල්ගල් තබන ලදි. වර්තමානයෙහි ධර්මශාලා මන්දිය වෙහෙර වහන්සේ සහ නව විහාර මන්දිරය පිහිටුවා ඇත්තේ මෙම භූමි භාගයේය.

#### නා හිමියන්ගේ අපවත්වීම :

1968 වර්ෂයෙහි ගෞරවණීය කතේවල උපතිස්සාභිධාන තාහිමියන් වහත්සේ අපවත් වී වදාළ සේක. ඉත් අතතුරුව උත්වහත්සේගේ ජොෂ්ඨ ශිෂා කරඳන සිරිසුමන ස්වාමිත්දුයාණත් වහත්සේ ශුී බෞද්ධාරාම විහාරස්ථානයේ ආධිපතායට පත්වූහ. ඒ වන විට ගරුතර නායක හිමිපාණන් වහත්සේ විසින් ආරම්භකොට අතරමග වැඩ නතරවී තිබූ ධර්මශාලා මන්දිරය පළාත්වාසී පිත්වතුන්ගේ ආධාර ඇතිව උපාසිකා සංගමයේ උත්සාහයෙන් වැඩ තිමකරන ලදි.

1970 වර්ෂයෙහි පොකුණුවිට රාජමහා විහාරාධිපතිව වැඩ සිටි ගරු වීදාගම අත්ථදස්සී හිමිපාණන් වහන්සේ අපවත්වී වදාලෙන් ගරු කරඳන සිරිසුමන ස්වාමින්දුයාණන් වහන්සේ පොකුණුවිට රාජමහා විහාරස්ථානයේ ආධිපතායට පත්වූහ.

1981 වර්ෂයෙහි ගෞරවණීය සද්ධර්ම කීර්ති ශීු කරඳන

සිරිසුමන හිමිපාණන් වහන්සේ අපවත්වී වදාලෙන් උන්වහන්සේගේ ජොෂ්ඨ ශිෂා වූ ගරු ශාස්තුවේදී කලවතුගොඩ සිරිරතන හිමියන් පොකුණුවිට රාජමහා විහාරස්ථානයේත් කලවතුගොඩ ශුී බෞද්ධාරාම විහාරස්ථානයේත් ආධිපතායට පත්විය.

#### ඝණ්ඨා කුළුණ කරවීම

1982 වර්ෂයෙහි තලවතුගොඩ පඹුරුගත හේතේ පදිංචි ජී. මිසි පෙරේරා උපාසිකාවගේ පුධාතත්වයෙන් සණ්ඨා කුළුණකට මුල්ගල් තබන ලදුව උපාසිකා සංගමය මහින් පළාත්වාසින්ගේ ආධාර ඇතිව සණ්ඨා කුළුන කරවන ලද අතර විකුමසිංහ පුරයෙහි පදිංචි ජේ. ඊ. ආර්. පෙරේරා මහත්මිය විසින් සණ්ඨාව පූජා කරන ලදි. පසු කාලීනව විහාරාංග සම්පූර්ණ කිරීමේදී මෙම සණ්ඨා කුළුණ වෙනස් කිරීමට සිදුවිය. වර්තමානයේදී එය ජලනළ පහසුව සඳහා ජල ටැංකිය තැනවීමට භාවිතා කරන ලදි. නව ඉදිකිරීම් වලට යෝගා පරිදි අලංකාර සණ්ඨා කුළුණක් උපසේන කොඩිකාර මහතාට පිං පිණිස එම සහෝදර සහෝදරියන් විසින් තනවා පූජා කරන ලදි.

#### වෙතෙර වතන්සේ කරවීම :

තලවතුගොඩ හෝකත්දර පාරේ මිල්ලගහ වත්තේ විසූ විශුාමලත් අධාාපත අධාකෂ ඒ. ජේ. එස්. ගුණවර්ධන මහතා සහ එම මැකිණිය වන ලිලියන් ඇලිස් චන්දුා ගුණවර්ධන මහත්මිය විසිත් එම මැතිණියගේ නමිත් පරලෝ සැපත් ඉව්ලින් ද සිල්වා මෙතෙවියට පිං පැමිණවීම සදහා වෙහෙර වහන්සේ නමක් තනවා 1984 ඔක්තෝබර් මස 27 වන දින පූජා කරන ලදි. චන්දුා ගුණවර්ධන මැකිණිය සහ එම පවුලේ දූදරු පිරිස විසිත් ස්වර්ණ ජයන්ති උත්සව අවස්ථාවේ චෛතාය මළුව වටා පාකාර කරවා මළුව වැඩි දියුණු කොට එම මළුවේ දර්ශනීයත්වය ඇති කරන ලදි.

## පුවෘජන පිංකම් :

1984.04.20 දින කරල්ලියද්දේ සුමනසිරි සහ නිස්සමහාරාමයේ ධම්මසිරි නමින් කුල කුමරුවන් දෙදෙනකු පැවිදි බිමට පත් කරණ ලදි.

ස්වර්ණ ජයන්තිය නිමිත්තෙන් නේපාල් ජාතික පුේම් චෞදරී කුමරුවන් සහ වීරකැටිය දෙබොක්කාවේ එම්. කේ. අනුර ශාන්ත කුමරු 1998 මාර්තු 11 වෙනි දින පැවිදි කිරීමට නියමිතව ඇත.

### වෘත්තීය පාසැල ආරම්භ කිරීම

1984.03.02 වන දින එවකට ඇමෙරිකාවේ පදිංචිව සිටි අාචාර්ය බුද්ධදාස පී. කීර්තිසිංහ මහතා තම දෙමව්පියන් හට පිංපතා පාසැල් හැරගිය සිසුත්හට වෘත්තීය අධාාපනයක් ලබාදීම සඳහා ඕල්කට් ධර්මපාල වෘත්තීය පාසැල නමිත් වෘත්තීය පාසලක් අාරම්භ කිරීම සඳහා රුපියල් දහ දහසක මුදලක් පරිතාාග කරන ලදුව පාඨමාලා තුනකින් සමන්විතව වෘත්තීය පාසලක් ආරම්භ කරන ලදි. එම පාසලෙහි පාලක සභාවේ ආරම්භක සභාපතිවරයා වශයෙන් විශුමලත් අධාාපන අධාක ඒ. ජේ. එස් ගුණුවර්ධන මහතා ද පුථම ලේකම් වරයා වශයෙන් එවකට ශීු ලංකා ගමතාගමත මණ්ඩලයේ පුධාත කෘතාාධිකාරීවරයා වූ එම්. ඒ. පෙරේරා මහතාද, පුථම භාණ්ඩාගාරික වරයා වශයෙන් රාජා දැව සංස්ථාවේ සහකාර පිරිස් කළමණාකාර තැන්පත් සෙනරත් වීරවර්ධන මහතාද කටයුතු කරන ලදි. ආචාර්ය බුද්ධදාස පී. කීර්තිසිංහ මහතාගේ සහ වෙතත් විවිධ ආයතන වලද අනුගුහය ඇතිව මෙම වෘත්තීය පාසල දිනෙන් දින දියුණුවට පත් වෙමින් පවතින අතර තුර 1986 අගෝස්තු මස 02 වන දින විහාරස්ථ ධර්මශාලාවේදීම නව පරිඝනක පාඨමාලාව ආරම්භ කිරීමේ උත්සව සභාව අමතමින් සිටියදී සිදුවූ ඒ. ජේ. එස්. ගුණවර්ධන මහතාගේ අභාවයද 1987 සැප්තැම්බර් මස 07 වන දින සිදුවූ ආචාර්ය බුද්ධදාස පී. කීර්තිසිංහ මහතාගේ අභාවයද සංවේගයෙන් යුතුව

සටහන් කළ යුතුවෙයි. 1996 ජනවාරි 30 දින මෙම වෘත්තිය පාසල ශී ලංකා වෘත්තීය පුහණු අමාතාහංශය යටතේ ඇති ගුාමීය වෘත්තීය පුහුණු මධාාස්ථානයක් ලෙස සම්බන්ධකර විවෘත කරන ලදි.

1984 ඔක්තෝබර් 28 වන දින කඩුවෙල පාර්ලිමේන්තු මන්නී ඊ. පී. පෝල් පෙරේරා මැතිතුමාගේ සහ මහරගම පාර්ලිමේන්තු මන්තී දිනේෂ් ගුණවර්ධන මහතාගේ පුධානත්වයෙන් නව විහාර මන්දීරයක් සඳහා මුල්ගල තබා වැඩ කටයුතු අාරම්භ කරන ලදි. පළාත්වාසී පින්වතුන්ගේ ආධාර ඇතිව මෙම විහාරස්ථානයේ ගොඩනැගිල්ලේ කටයුතු තරමක් දුරට අවසන් කර ඇති අතර 1987 ජුනි මස 11 වන දින කලවතුගොඩ පඹුරුගහන්නේ පදිංචි ඩබ්. ජේ. පෙරේරා මහතා පුධාන පවුලේ සහෝදර සහෝදරියන්ගේ දායකත්වයෙන් පුතිමා වහන්සේ නෙලීමේ කටයුතු ආරම්භ කරන ලදි. තලවතුගොඩ විසූ ඩබ්. එස්. පෙරේරා මහතාට සහ එම මැතිණියට පිං පිණිස එම දූදරුවන් මෙම පුතිමාවහන්සේ නෙලීම සඳහා වන සියලු බර පැන දරණ ලදි. මෙම අභිනව විහාර මන්දිරය 1994 නොවැ මස 25 වෙනි දින වැඩ නිමකොට අග්ගමහා පණ්ඩිත බලංගොඩ ආනන්ද මෛතීය මහානාහිමියන් අතින් විවෘත කරන්නට යෙදුණි.

## 7. මලසුන් කරවීම

1985.07.29 වන දින විහාරස්ථානයට අවශා මලසුනක් කලවතුගොඩ විසූ පරලෝ සැපක් පී. බී. ඒ. සිරිවර්ධන මහතාට පිං පිණිස එම මැතිණිය සහ දූදරුවන් විසින් කරවා පූජා කරන ලදි. නව විහාර මන්දිරයේ ඇතුළත පුධාන මල් අසුන ඩී. ඩී. පියදාස මුදලාලි මහතා විසින් මියගිය ඩී. ඩී. කරුණාරත්න පුතුට පිං පිණිස කරවන ලදි. ජේ. ඩොලී පෙරේරා මහත්මිය යූ. ටී. පෙරේරා මහතාට පිං පිණිස විහාර මන්දිරය තුළ අනෙක් මලසුන කරවන ලදි. වෙහෙර මඑවෙහි අඩුවක්ව පැවති මලසුන සිරිපුර පදිංචි මෙනි බලදාස මහතා සහ සුමනා එදිරිසිංහ උපාසිකාව තම දොතීන්ට පිං පිණිස කරවන ලදි. විහාර මන්දිරය ඉදිරිපස මලසුන මල්වත්තගේ

වින්සන්ට් ගේබුයල් පිරිස් මහතාට පිං පිණිස වෝල්ටර් අඑත්ගෙදර මහතා සහ එම මැතිණිය විසින් කරවන ලදි.

සංවර්ධිත බෝමඑවෙහි පුධාන මලසුන් ගෙය සාමව්තිසුරු තත්දා වෙත්තසිංහ මහත්මිය විසිත් පරලෝ සැපක් ඩී. ඩී. පියදාස මහතාට පිං පිණිස කරවත ලදි. කුමාරගේ වත්තේ ප්දිංචි කේ. ඩී. කපිලරත්න මහතා මියගිය පී. කේ. අනුලා තත්දාවතී මහත්මියට පිං පිණිස බෝමඑව ඉදිරිපස මලසුන කරවත ලදි.

1987.01.01 දින විහාරස්ථානයට ජලනල සම්පාදනය කරවන ලදි. අභාවපාප්ත ඒ. ජේ. එස්. ගුණවර්ධන මහතාට සහ අභාවපාප්ත කොල්වින් පුේමරත්න මහත්මාට පිං පිණිස තලවතුගොඩ මිල්ලගහවත්තේ පදිංචි චන්දුා ගුණවර්ධන මැතිණිය සහ සිරිපුර පදිංචි කුමාරි ජිනදාස මහත්මිය විසින් මේ සඳහා වියදම් දරණ ලදි. මෙම ජලනල පද්ධතිය වැඩි දියුණු කිරීම සඳහා තලවතුගොඩ වීරසේකර මාවතේ පදිංචි එස්. ද සිල්වා මහත්මිය ජල ටැංකියක් පරිතාාග කරන ලදි.

#### සංඝාවාස ගෘතය තැනවීම

විහාරස්ථානයේ වැඩවාසය කරන ස්වාමින් වහන්සේලාගේ සුවපහසුව සඳහාත්, විහාරස්ථානයේ කුමවත් භාවය උදෙසාත් අභිනව සංසාවාසයක් ඉදිකිරීමේ අවශාතාවය වටහාගත් බෞද්ධාරාම කුළහන සමිතිය පුදේශවාසී බෞද්ධ පිංවතුන්ගේ නොමසුරු අාධාරයෙන් 1992 දී සංසාවාසයක් තැනවීම ආරම්භ කරන ලදි. එහි පහත මාලයේ වැඩ කටයුතු නිමකොට දැනට ස්වාමින් වහන්සේලාගේ පරිහරණය සඳහා කටයුතු සලසා තිබේ.

විකුමසිංහපුර පදිංචි මාලතී පොත්තම්පෙරුම මහත්මිය සෝමපාල පොත්තම්පෙරුම මහතාට පිං පිණිස මෙම ආවාස ගෘහයේ එක් කාමරයක බරපැත දරණ ලදි.

### දාන ශාලාව ඉදිකිරීම

විහාරස්ථානයේ දානමය කටයුතු සඳහා පහසුකම් ඇති දාන ශාලාවක් ඉදිකිරීමේ අවශාතාවය වටහා ගත් වන්දුා ගුණුවර්ධන මහත්මිය පහත සඳහන් පිංවතුන්ගේ විශේෂ ආධාරයද ලබාගෙන දාන ශාලාව කරවා පූජා කරන ලදි.

- 1. ඩබ්ලිව්. එම්. දයානන්ද මිය
- 2. ලකුෂ්මි පෙරේරා මිය
- 3. ඩබ්ලිව්. එම්. එස්. විජේසුන්දර මහතා
- 4. කුමාරි ජිනදාස මිය
- 5. සුගත් අමරසිංහ මහත්මිය
- 6. ඩී. බී. කොතලාවල මහත්මිය
- 7. හේමපාල ගමගේ මහතා
- 8. ඩබ්ලිව්. ජයවිකුම පෙරේරා මහතා
- 9. පී. කේ. සුසීමා මහත්මිය
- 10. ධර්මසිරි කුමාරසිංහ මහතා
- 11. ප.ස. හෙට්ටිහේවා පවුලේ දරුවත්.

### උන්රියු පෙරපාසල

විකුමසිංහපූර සිංහ සමාජය කොටුව සිංහ සමාජයේ අනුගුහය ඇතිව ජපානයේ කෙන්ටොකුජි විහාරයේ කොහෙයිටකාමා සවාමින් වහන්සේගේ ආධාරයෙන් උන්රියු පෙර පාසල් ගොඩනැගිල්ල සාදවා 1996 දෙසැම්බර් 08 දින විවෘත කරන ලදි.

### විශේෂ ගරු ලඝු භාණඩ පූජා

විකුමසිංහ පුරයෙහි පදිංචි ටී. ඩී. පතිරණ මහතා සහ එම මැතිණිය විසින් තම දෙමව්පියන් හට පිංපතා විහාරස්ථානයට අවශා රුපියල් පන්දහසක් පමණ පටිනා පිත්තල පොල් තෙල් පහතක් පූජා කරන ලදි. දකුණු තලංගම කුමාරගෙවත්තේ පදිංචි ඩී. ඩී. පියදාස මුදලාලි මහතා මියගිය තම පුතුවන ඩී. කරුණාරත්න මහතාට පිං පිණිස විහාරස්ථානයෙහි පුයෝජනය සඳහා රුපියල් දස දහසක් වටිනා සෝපාවක් පූජා කරන ලදි.

#### පුස්තකාල කර්මාන්තය

තලවතුගොඩ මිල්ලගහ වත්තේ විසූ ඒ. ජේ. එස්. ගුණවර්ධන මහතාට පිං පිණිස එම මැතිණිය සහ දූ දරුවන් විසින් විහාරස්ථානයේ පුයෝජනය සඳහා පුස්තකාල මන්දිරයක් තනවා 1987.08.02 දින එම පුස්තකාල මන්දිරය පූජා කරන ලදි.

#### විතාරස්ථානයේ වර්තමාන තත්වය

වර්තමානයෙහි විහාරස්ථානය පළාතේ පොදු සමාජ සේවා, අාගමික හා සංස්කෘතික මධාස්ථානයක් ලෙස වැදගත් ස්ථානයක් උසුලනු ලබයි. ශී උපතිස්ස දහම් පාසල, ඕල්කට් ධර්මපාල වෘත්තීය පාසල, උන්රියු පෙර පාසල ඕල්කට් ධර්මපාල ගුාමාහිවෘද්ධි මධාස්ථානය වැනි ආයතනවලටද, ඕල්කට් ධර්මපාල වෘත්තීය පාසල හා ගුාමාහිවෘද්ධි සම්තිය, ශාත්ති එක්සත් මරණාධාර සංගමය, තලවතුගොඩ එක්සත් තිර්මාණශීලි සහයෝගීතා තරුණ සංවිධාතය, ශී බෞද්ධාරාම උපාසිකා සංගමය සහ ශී බෞද්ධාරාම විහාරස්ථ ශාසතාරක්ෂක සමිතිය යන සංවිධාත වලටද කේත්දුස්ථාතය වී පවතියි.

විතාරස්ථානයේ වතීමාන කිුයාකාරීත්වය විතාරාධපති හිමියන්ගේ මෙහෙයවීම යටතේ ශී බෞද්ධාරාම විතාරස්ථ ශාසනාරකෂක සමිතියේ සහ විතාරස්ථ උපාසිකා සංගමයේ තීරණයන්ට අනුව පවතින අතර ඉදිරි කාලයේදී විතාර පාලක සභාවක් පිහිටුවීමට කටයුතු යොදාගෙන යනු ලබයි. දැනට විතාරස්ථානයේ නඩත්තු කටයුතු විමධාගතකොට අනු කමිටු 5 ක් යටතේ කිුියාත්මක වෙයි.

- (1) විදුලි ආලෝක අනුකම්ටුව
- (2) ධර්මශාලා සංවර්ධන අනුකම්ටුව
- (3) චෛතා සංවර්ධන අනුකමිටුව
- (4) සංඝාවාස සංවර්ධන අනුකමිටුව
- (5) බෝධිමළු සංවර්ධන අනුකමිටුව යනු එම කමිටු 5 යි.

### ඉදිරි කටයුතු :

දැනට පහත මාලයේ වැඩ නිමකර ඇති සංසාවාසයෙහි ඉහල මාලයේ කටයුතු හා වෘත්තිය පාසල් ගොඩනැගිල්ලේ ඉතිරි කටයුතු ඉදිරි කාලය තුළ නිම කිරීමට අපේක්ෂා කෙරේ. ඉංග්‍රීසි මාධ්‍ය දහම් පාසලක් ආරම්භකර පවත්වාගෙන යාමත් දැනට ආරම්භකර ඇති අනෙකුන් ආයතනවල සේවාවන් පුළුල් ලෙසන් වඩාත් සංවිධානාත්මකව කරගෙන යාමටත් අපේක්ෂා කෙරේ. මෙම කාර්යයන්හිදී දැනට මෙම කටයුතුවලට අප දිරිමත් කරන ඔබ හැමදෙනාගේ සහයෝගය වඩාත් අපේක්ෂා කරමු.

- 🖈 ඕල්කට් ධර්මපාල පදනම
- 🖈 ශී බෞද්ධරාම තුළගන සමිතිය
- 🖈 🥞 බෞද්ධාරාම විහාරස්ථ ශාසනාරකෂක සමිතිය
- 🔭 ශී බෞද්ධාරාම විහාරස්ථ උපාසිකා සමිනිය



# කෝටටේ ශී තාගවිහාරාධිපති විවිතු ධර්ම කථික ශාස්තුපති පූජා මාදුළුවාවේ සෝහිත ස්වාමින් වහන්සේ

නමෝ නසා භගවනො අරහනො සම්මා සම්බුද්ධසා

්ඉධ මොදති පෙවා මොදති කතපුකෙකුදා් උභයත්ථ මොදති සොමොදති සො පමොදති දියවාකමම විසුදධිමතතතො ිති

කාරුණික පිත්වතුනි, මෙම විහාරස්ථානය අාරම්භ කර ලබන අවුරුද්දේ පෙබරවාරී මාසයේ 4 වනදාට හරියට අවුරුදු 50 ක් සම්පූර්ණ වෙනවා. අපට තිදහස ලැබිල අවුරුදු 50 යි. මේ විහාරස්ථානය ආරම්භ කරලා අවුරුදු 50 යි. ඒ නිමිනි කරගෙන එය අනුස්මරණය කරලා මේ වස්සාන කාලය තුළ ධර්ම දේශනා පවත්වමින් ඒ දිනය දක්වා මේ වාගේ පිංකම් ධර්මානුශාසනා පවත්වන්නට අදහස් කළා. අද මේ ගෙවී යන්නේ එබඳු දවසක්. අප දන්නවා පිත්වතුනි, අපි කවුරුත් අනත්ත කාලයක්, අපුමාණ කාලයක් මේ සංසාරේ මැරී මැරී, ඉපදි ඉපදී ගමන් කරන පිරිසක්.

අපි තැවත තැවත උපදින බව අද මේ ලෝකයේ බුද්ධිමත් මිතිසුන් තොයෙක් ආකාරයෙන් සොයා බලා අවබෝධ කර ගත් කාරණයක්. අපි ජීවත් වත්තේ විදාහත්මක ලෝකයක. අද ලෝකයේ මිතිස්සූ සෑම දෙයක්ම පිළිගත්තේ හේතු සාධක ඇතුව කරුණු පෙත්නුවොත් පමණයි. මළාට පස්සේ මොකක්ද වෙන්නේ කියා මිනිස්සූ හොයන්න බලන්න පටන් ගත්තා. එතැනින් සියල්ල අවසාන වෙනවාද, තවත් එහාට ගමන් කරන මොනවා හරි තිබෙනවාද? මේවා ගැන කාරණා හොයා බලා පරීක්ෂා කරලා අද ලෝකයට හරිම පැහැදිලිවම ඔප්පූ කරලා තිබෙනවා මැරෙන සෑම කෙනෙකුම නැවත උපදිනවා කියලා. ඉතින් ලොව්තුරා බුදුරජාණන් වහන්සේ ඒ කාරණය අපට පෙන්නලා අවුරුදු දෙදහස් පන්සීයයකට වැඩියි. අපි ඒ අනන්ත සංසාර ගමනේ විවිධාකාර ආක්මභාව ලබමින් මේ ගමන යනවා. මනුෂා ආත්මයක් ලැබීම ඉතාමත්ම ශේෂ්ඨයි. බුදු බව ලබන්නේ මනුෂායෙක්. පසේ බුදුබව ලබන්නේ මනුෂායෙක්. මහරහත් බව ලබත්තේ මනුෂායෙක්. මේ උත්තරීකර තත්ත්වයන් ලබන්නට ශක්තිය තිබෙන්නේ මනුෂායන්ට පමණයි. ඒ තිසා මනුෂා ජීවිතයේ වටිනාකම හැම කෙනෙක්ම අවබෝධ කර ගන්න ඕනෑ. එහෙම අවබෝධ කරගෙන අපි මහන්සිවෙන්න ඕනෑ ලොව්තුරා බුදු රජාණන් වහන්සේගේ ඒ ධර්මයට අනුව උදාර ජීවිතයක් ගොඩනගා ගන්න. බලන්න, මේ ලෝකයේ ජීවත් වන මිනිස්සු සෑම දෙයක්ම ලස්සනට කරලා, ඒකේ ලස්සන බලා සතුටු වෙනවා. මල් පැළයක් හිටුවලා, පොහොර දමලා, වතුර දමලා, පරිස්සම් කරලා ඒකේ මල් පිපුණාම සුවඳ දැනෙනකො ට, මල්වල ලස්සන පෙනෙන කොට සමහරු සතුටක් ලබනවා. හැම දෙයක්ම තිවැරදිව කරලා, හරියට කරලා, ඒකෙන් හොඳ පුතිඵලයක් ලැබෙනකොට අපි ඉතාමත් සතුටට පත් වෙනවා. පින්වතුනි. අපි කත බොත වාෳංජනයක් වේවා හොඳට උයල පිහලා ඒකු රසවක්ව කනකොට අපි රස විද විද සතුටු වෙනවා. මෙන්න මේ වාගේ අප විසින්ම අපේ ජීවිතය ලොව්තුරා බුදුරජාණන් වහන්සේගේ ධර්මයට අනුව ගොඩනගා ගත්තොත් අපට කවදා හරි අප ගැනම සන්තෝෂ වෙන්න පූඑවන්.

පිත්වතුති, අපේ බුදුරජාණන් වහන්සේ වැඩ සිටි කාලයේ

පින් කරපු එකයි. හරිම සිල්වත් ජීවිතයක් ගත කළා. ඒ දෙදෙනාත් ඔවුන්ගේ දුරුවෝන් හරිම පින්වන්න ජීවිත ගත කළා. හරි වාසතාවන්න පවුලක්. නිරතුරුවම ජීවිතය පුරා පිංකම් කළ මේ උපාසක උන්නැහැ ලෙඩ වුණු වෙලාවේ ලෙඩ බලන්න හාමූදුරුවරු වැඩියා. ලෙඩ බලන්න හාමුදුරුවරුන් වැඩියාම එයාට හරි සන්තෝෂයක්. මේ දම්මික උපාසක උන්නැහේ සතිපට්ඨාන සූතුයට හරීම කැමතියි. තිතර දෙවේලේම එයාම සතිපට්ඨාත සූතුය දේශතා කරනවා. එයා බොහොම පුිය කළ දේශනාවක්. ඒ වෙලාවේ එයා හොඳටම දුර්වලයි, අසනීපයි. අර හාමුදුරුවරුන් වැඩියාම අර උපාසක උන්නැහේ කිව්වා හාමුදුරුවතේ මට ආශයි ඔබ වහත්සේලාගෙන් සතිපට්ඨාන සූතුය අහන්න කියල. උන්වහන්සේලා සතිපට්ඨාන සූනුය දේශනා කරමින් ඉන්නකොට මේ උපාසක උන්නැහෙගේ ජීවිතයේ අවසාන මොහොත එළඹුණා. ගති තිමිත්ත පහළ වුණා. ගති නිමිත්තය කියා කියන්නේ පින්වතුනි, තමන් ්ළහට පුතිසන්ධිය ලබන තැන. දැන් ඔය මරණ මංචකයේදී බොහොම දෙනාට ගති නිමිති පහළ වෙනවා. උපදින තැන තමන්ට පෙතෙනවා. දැන් බලන්න වර්ෂාවක් වහිනකොට ඊට ටික වෙලාවකට කලින් අපට වහින්න එන බව දැනෙනවා. එක්කෝ දහඩිය දමනවා. නැත්නම් හුළං හමනවා. ඇහට සීතල දැනෙනවා. සමහර විට අපි දවල් කියනවා අද හවසට වහිවී කියා. ඒ වැහි ගතිය අපට දැනෙනවා. ඒ වාගේම භුමිකම්පාවල් ඇති වෙනකොට කැලේ ඉන්න සිව්පාවුන්ට ඒ බව කලින් දැනෙනවා. ඊට දින ගණනාවකට ඉස්සෙල්ලා ගෙවල් වලින් බල්ලන් බළලූන් පැනලා යනවා. කුරුල්ලන් කෑගහනවා. ඔවුනට ඒ අනතුර පෙනෙනවා. වැස්සක් එනකොට වැහි ලිහිණියෝ අහසේ ඉගිල්ලෙනවා. කලින් ඒ පිළිබඳව ශුතියක්, ඉහියක්, දැනීමක් ඇති වෙනවා. ඒ වාගේ මරණ මංචකයේදී කෙතෙකුට ඒ ගති තිමිත්ත පහළ වෙනවා. තමන් ්ළහට කොතැතද උපදිත්තේ කියා දැතෙතවා. එහෙම සුගතියක උපදිනවා නම්, දිවා ලෝකයක උපදිනවා නම්, මනුෂා ලෝකයක උපදිනවා නම් ඒ තැතැත්තාගේ සිතට මහා පුදුම සතුටක් ඇති වෙනවා. මැරෙන වෙලාවේදී සමහර උදවිය බොහොම සතුටින් ඉන්නවා. හිනාවෙන අය ඉන්නවා. දැන් මේ පින්වතුනුන් දන්නවා.

තලවතුගොඩ සිරිරතත හාමුදුරුවොත් හොදට දන්නවා, මිට මාස කීපයකට පෙර- තුන් මාසයකට පමණ ඉස්සෙල්ලා පොකුණුවිට රේරුකාණේ චන්දවිමල මහ නායක හාමුදුරුවෝ අවුරුදු 100 කට සතියක් පමණ අඩු කාලයක් ආයු වළදා අපවත් වුණා. ඒ අපවත් වන දවසේ උදේ දානය වළඳන්නන් අමාරු වූණා. දොස්කර මහත්මයත් ඇවිත් බලල ගියා. ටික වෙලාවකිත් තායක හාමුදුරුවෝ කිව්වාලු මෙන්න මේකට තමයි පණ අදිනවාය කියන්නෙ කියල. ඊට පස්සේ ටික වෙලාවකින් ගෝල බාල හාමුදුරුවන්ට අඩගහලා ඒ ඔක්කෝටම නායක හාමුදුරුවෝ පිං දුන්නා. මාව රැකබලා ගත්තා, මට දානය දුන්තා, සැලකුවා, ඒවාට ඔය ඇත්තන්ට පිං සිද්ධ වෙන්න ඕනැ කියල පිං අනුමෝදන් කළා. එහෙම කරල නායක හාමුදුරුවෝ රෑ වෙනකොට හෙමින් සැරේ ඇස් දෙක පියා ගත්තා. තායක හාමුදුරුවත්ට ඒ ගති තිමිත්ත පහළ වෙත්ත ඇති. මොකද? උන් වහන්සේ හොදට බණ භාවනා කළ නිසා ඇක්තෙන්ම උන්වහන්සේ ජීවිතය බොහොම සැහැල්ලූවෙන් ගත කළ කෙනෙක්. මරණය පිළිබඳව හොඳ අවබෝධයක් ඇතිව වැඩසිටි හාමුදුරු තමක්. ඒ තායක භාමුදුරුවත් අපවත් වෙත්ත අවුරුද්දකට පමණ ඉස්සෙල්ලා, නායක හාමුදුරුවන්ගේ වැඩිමහල් ගෝල හාමුදුරුවෝ, හොඳම ගෝල හාමුදුරුවො, තායක හාමුදුරුවන් රැක බලාගත් හාමුදුරුවො අපවක් වුණා. ඒ ගැන නායක හාමුදුරුවන්ට කිව්වම එයා මට ඉස්සර වුණා කියලයි නායක හාමුදුරුවො කිව්වෙ කම්පාවක් නෑ. නායක හාමුදුරුවන්ට වයස අවුරුදු 99 පිරෙනකොට දාතයක් දුත්තා. ඒක මහ ලොකු දානයක්. එතැතදී තායක හාමුදුරුවන් අතින් අල්ලාගෙන ඇවිත් වාඩි කළා. නායක හාමුදුරුවන්ට දිර්ඝායුෂ පුාර්ථනා කළා. එනකොට නායක හාමුදුරුවො අතේ මට දීර්සායුෂ පුාර්ථනා කරන්න එපා, මට තිරෝගි සැප විතරක් පුාර්ථනා කරන්න යැයි කිව්වා. ඒ විධියට ජීවිතය ගැන, මරණය ගැන හොඳ අවබෝධයකිනුයි නායක හාමුදුරුවෝ සිටියේ. හිත බොහොම පිරිසිදුව තිබුණා. ඒ තිසා උන්වහන්සේට මරණ මංචකයේදී අර ගති නිමිත්ත පහළ වෙනවා. සමහර විට ඒ මිතියේ පවා හොඳ පුසන්න භාවයක් තිබෙනවා. ඒ මුහුණෙත් ඒක තිබෙනවා. සිතේ ඇති වුණු ඒ ගතිය මිය ගියාට පසුව

මුහුණේ දකින්නට පුළුවන්. සමහරුන් හිනා වෙලා වගේ මැරිලා ඉන්නවා. ඒ හොද ගති නිමිත්තක් නිසයි. අකුසල පැත්තටත් ඒක ඒ වගේමයි. ජීවිත කාලයක් පව් කළ කෙනෙකුට, අපරාධ කළ කෙනෙකුට මරණ මංචකයේදී තමන්ට ගති තිමිති පෙනෙන්නට පටත් ගත්නවා. ඉතින් හය වෙලා, කෑගහලා, හඩලා මරණයට පත් වෙනවා.

මේ පිත්වතුන් දන්නවා ඇති, දුටුගැමුණු රජ්ජුරුවන් මාව රුවන්මැලි සෑ මළුවට එක්කරගෙන යන්න කියා මරණ මංචකයේදී ඉල්ලීමක් කළා. එතකොට රුවන්මැලි සෑයේ වැඩ අවසන් කරලා නැහැ. සද්ධාතිස්ස මල්ලී ලී ගෙනැවිත් හදිස්සියට හතරැස් කොටුව ගහලා, කොත් කැරැල්ල හදලා, සුදු රෙදිවලින් වහලා චෛතායේ වැඩ සියල්ලම නිම කළා වගේ පෙන්නුවා. රුවන්මැලි සෑයේ වැඩ ඉවරයි කියා දුටුගැමුණු රජ්ජුරුවන්ට කිව්වා. ඒකෙන් සතුටු වෙලා මාව එක්කරගෙන යන්නය කියා රජ්ජුරුවෝ කිව්වා. ඇඳක තියාගෙන මළුවට එක් කරගෙන ආවා. ඇඳේ තිබ්බාම කිරී බුබුළක් වගේ රුවන්මැලි සෑය පෙනෙනවා. අතික් පැත්ත බැලූවාම ම්රිසවැටිය පෙනෙනවා. අනෙක් පැත්ත බැලූවාම ලෝවා මහා පුාසාදය පෙතෙතෙවා. මහාපාළි දානශාලාවේ දත් දීපු හැටි මතක් වෙනවා. රජ්ජුරුවෝ අවසානයේ මගේ පිං පොත කියවන්නය කියා ඉල්ලීමක් කළා. පිත්වතුනි, ඉස්සර මිනිසුන්ගේ පිං පොතක් තිබුණා. මුළු ජීවිතයේම කරන පි∙කම් ඒ පොතේ ලියනවා. තවමත් අපේ \_ සමහර උපාසිකාවෝ ඉන්නවා, බණක් ඇහුවත් ඒ පොතේ ලියනවා. අහවල් හාමුදුරුවෝ බණ කිව්වා. මෙන්න මේ මාකෘකාවෙන් බණ කිව්වේ, මේවා තමයි කියා ලියනවා. ඒ වාගේ බණ දහස් ගණන් අහපු උපාසිකාවෝ ඉන්නවා. සමහරු මල් පූජා කළත් ගැන ගැන මල් පූජා කරන අය ඉන්නවා. මම දැන් අසූ හාර දහසක් මල් පූජා කරලා තිබෙනවා යයි කියනවා.

පිත්වතුනි, මම ළහදී විහාරයක බුදු මැදුරක තේතුා තැබීමේ පිංකමකට ගියා. ඒ වැලිකල පත්සලේ. එදා පාත්දරමයි තේතුා පුතිෂ්ඨාපනය තිබුණේ. හේවිසි ගහලා, වියනක් අල්ලාගෙන, උපාසකම්මා කෙනෙක් ඒ යටිත් පාතුයක් ඔලුව උඩ තියාගෙන

උදේට බුද්ධ පූජාව ගෙනෙනවා, බුදුහාමුදුරුවන්ට නේනුා කැබු ගමන්ම පූජා කරන්නට. ඒ අම්මා බුදුහාමුදුරුවන්ට පූජා කරන්නට දානය පිළියෙල කිරීම සඳහා ගන්න කුඹුරේ වෙනමම ලියැද්දක් වපුරලා තිබෙනවා. හීනට් හාල්වලින් දානය පිළියෙළ කරන්න වෙනමම ලියැද්දක් වපුරලා. ඊට පස්සේ වී ඇට අසූ හාර දහසක් තියපොතුවලින් ශුද්ධ කරලා තිබෙනවා. මාස ගණනක් තිස්සේ මේ වැඩය කරලා තිබෙනවා. ඊළහට සඳුන් දර දමා කිරිබත් හදලා, උදේ පාත්දර හිස මත තියාගෙන ඇවිත් අර නේතුා පුකිෂ්ඨාපනය කළ ගමන්ම බුද්ධ පූජාව තියලා, කවදා හෝ අනන්න සංසාර දුකින් එකෙරව, මට ධර්මාවබෝධය ලබන්නට වී ඇට අසුහාර දහසක්, මගේ තියපොතුවලින් ශුද්ධ කර මේ පිදු කිරි ආහාර පූජාවෙන් ඒ පින මට හේතු වාසනා වේවා කියා පුාර්ථනා කළා. බලන්න මේ පිංකම කොච්චර වටිනවාද? අර වී ඇටයක් ඇටයක් පාසා ශුද්ධ කරනකොට ඒ මෑණියන්ගේ හිතේ බුදුහාමුදුරුවන් මැව්ලා පෙතෙන්න ඕනෑ. ඉතින් මේ වාගේ දේවල් අපේ මවුවරුන් ඉස්සර කළා. ජීවිතයේදී මේවා පිං පොතක ලියා සටහන් කළා.

ඒ වාගේ දුටුගැමුණු රජ්ජුරුවොත් ලියාපු පිං පොතක් තිබුණා. ඒ පොත කියවත්ත යැයි කිව්වා. ඉතින් ඒ දුටුගැමුණු රජ්ජුරුවත්ගේ හමුදාවේ හිටපු ථෙරපුත්ථාභය මහා යෝධයා එහෙම ඒ කාලයේ මහණ වෙලා. ඒ අයත් ඒ වෙලාවේ ළහ හිටියා. මේ කියන්නේ තමා ගැනම තේ. සතුටින් අහගෙන ඉදලා හරිම ලස්සනට හිනා වූණා. අර ගති තිමිත්ත පහළ වුණා. මිය ගියා. දෙවියකුව ඉපදුණා. ඉතින් පින්වතුනි, ඒ වාගේ අර උපාසක උන්නැහේට අර හාමුදුරුවන් සතිපට්ඨානය දේශනා කරනකොට එතුමා එකපාරටම ටිකක් තුවතින්න, ටිකක් තුවතින්න කියා කිව්වා. මේ පිරිත තවත්වන්න කිව්වා යයි කියා හාමුදුරුවරුත් හිතුවා. ඔන්න සතිපට්ඨානය කියැවීම නැවැක්තුවා. හොඳට හිනාවෙලා දෑස පියාගත්තා. ඉතින් මේ සිද්ධිය අර හාමුදුරුවත් ගිහිත් බුදුහාමුදුරුවත්ට විස්තර කළා. එතකොට බුදුරජාණන් වහන්සේ වදාළා, 'ටිකක් නවතින්න, ටිකක් තවතින්න කියා කිව්වේ ඔබවහන්සේලාට පිරිත නවත්වන්න නොවෙයි. දෙව්ලොව දෙවියන් එන්න එන්න කියා අත වනනවා. ඒත් මම පිරිත් අහන නිසා තව පොඩිඩක් ඉන්න කියන එකයි ඒ

නොවෙයි. දෙව්ලොව දෙවියන් එන්න එන්න කියා අත වනනවා. ඒත් මම පිරිත් අහන නිසා තව පොඩ්ඩක් ඉන්න කියන එකයි ඒ කිව්වේ. මම එනකම් පොඩ්ඩක් ඉන්න කියන එකයි ඒ කිව්වේ. ඉතින් පිත්වතුනි, ඒ වාගේ අවසාන මොහොතේ අපට ගති නිමිත්ත පහළ වෙනවා.

අපි අපේ ජීව්තයේ සෑම වැඩක්ම කරන්න ඕනෑ, අපිට පසුව ඒ ගැන හිතලා, ඒ ගැන කල්පනා කරලා සතුටු වෙන්න පුීති වෙන්න පුළුවන් දේවල් පමණයි. පස්සේ හඬන්න සිදුවන දේවල් කරන්න හොද තැහැ. පස්සේ ශෝක වන දේවල් අපේ ජීවිතයේදී කරන්න හොඳ නැහැ. ඒ නිසා ්මේ ශුද්ධාසම්පන්න දායක මහත්මයාගේ මරණය වෙනුවෙන් අර හාමුදුරුවන්ට බුදුහාමුදුරුවෝ ධර්ම දේශතයක් කළා. ඉධමොදති පෙඩ මොදති - කත පුකෙඤදා උභයනුථ මොදකි', පිං කළ මනුෂායා මෙලොව සතුටු වෙනවා. පරලොවත් සතුවූ වෙනවා. සො මොදකි සෝ පමෝදකි සතුවූ වෙනවා, නැවත නැවත සතුටු වෙනවා. දිස්වා කමම විසුද්ධි මතතනො තමා විසින් කළ - විශුද්ධි කියන්නේ පිරිසිදු - කුසල කර්මයක් දැකීමෙන්, සිතීමෙන්, මෙනෙහි කිරීමෙන්, පුතිඵල ලැබීමෙන් සන්තෝෂයට පත් වෙනවා. මෙන්න මේ කාරණය සෑම කෙතෙකුම හිතත්ත ඕතැ. පිත්වතුති, මේ අතත්ත සංසාර ගමතේ අපි සෑම දෙතාම අපේම කර්මය දායාද කරගෙන අපි යනවා. . කමාසසකෝම්හි කමා දායාදෝ කමායොති කමා බල්. කර්මය නැදැයා වෙනවා. කර්මය පිළිසරණ වෙනවා, කර්මය හිතවතා වෙනවා. කර්මය දායාද කරගෙන මේ සසර ගමන් කරනවා. මොලොවට ගෙනාවෙත් අපේ කර්ම ශක්තියයි. දැන් බලන්න අපි අපේ මේ ජීවිත කාලය තුළ 'දිස්වා කමා විශුද්ධි' තමා විසින් කළ කුසළ කර්මයන් දැකීමෙන් හිතීමෙන් මෙලොව ජීවිතයේ ඉමහත් වු සත්තුෂ්ටියක් ලබනවා. දැත් බලන්න මේ ඉස්කෝලේ යන පුංචි පුතාලා, පුංචි දුවලා දුක් විදලා, මහන්සි වෙලා හොඳට ඉගෙන ගත්තොත් කවදා හෝ දවසක තමන්ට මහා සතුටක් ලැබෙනවා. මම උගතෙක් කියල සත්තෝෂ වෙනවා. මම හොඳට ඉගෙන ගත්තා කියල සත්තෝෂ වෙනවා. අල්ලට සිභාවත් රසතැති කැව්ලි කකා - වල් කොළ බිම අතුට තිදි නොලැබ දුක් තකා මෙන්න මේ විධියට

දූක් මහන්සියෙන් ඉගෙන ගන්නොත් කවදා හෝ දවසක ඔබට මහා සතුටක් ලැබෙනවා. හොඳට ඉගෙන ගත්තොත් මම උගතෙක් කියල සත්තෝෂ වෙතවා. ඒ වාගේ දුක් මහත්සියෙන්, දාඩිය මහත්සියෙන් යමක් කමක් හරිහම්බ කරගෙන ගෙයක් දොරක් හදාගත්තාම තමාට හරි සතුටක් දැනෙනවා. මගේ ජීවිතය දූක් මහන්සියෙන් මම ගොඩනභා ගත්තා කියල සත්තෝෂ වෙනවා. බලත්ත, දවසක් දේශබන්දු මුණයිංහ මහක්මයා – මෙහෙත් ආවාද කියන්න මම දන්නේ නැහැ. එතුමා දවසක් දහම් පාසල් උත්සවයකදී කියනවා, . මම බොහොම පිටිසර මිනිහෙක්. අපේ අම්මලා තාත්තලා හුහක් දුප්පත්. අපට උගන්වන්න ඒගොල්ලන්ට පුළුවන්කමක් තිබුණේ නැහැ. මම පොඩි කාලෙම කොළඹට පැනලා ආවා. ඇවිල්ලා මම පේව්මන්ට් එකේ වෙසක් කාඩ්, පබළු වගේ ඒවා විකුණ විකුණා හිටියා. අනුත්ගෙන් වෙසක් කාඩ් අරගෙන වික්කම, මමත් වෙසක් කාඩ් ගහන්න ඕනෑ කියල හිතුණා. ඉන් පස්සේ එක වෙසක් කාලයකදී වෙසක් කාඩ් ගහලා වික්කා. මට ටිකක් වැඩිපූර ලාභ ලැබුණා. ඊට පස්සේ මට පොඩි ඉඩම් කැබැල්ලක් ගන්න ඕනෑ කියල හිතුණා. ඒ විධියට පොඩි ඉඩම් කැබැල්ලක් අරගෙන ඉන්නකොට ටික දවසකදී වැඩි ගණනකට ඉල්ලුවා. ඒක විකුණලා මම තව ඉඩම් කැබැල්ලක් ගත්තා. ඊට පස්සේ මම සල්ලි හම්බ වෙත ඒවායින් පුළුවන් කරම් ඉඩම් අරගෙන අරගෙන දැම්මා. කියල ඒ මහත්මයා කියනවා. හාමුදුරුවනේ දැන් ඉතින් ඒ කාලයේ මම **ඔහොම හම්බ කරලා අක්කරය ගත්තේ රුපියල් දාහට. මම දැන්** ඒ ඉඩමකින් පර්වස් එකක් රුපියල් ලකෂයකට විකුණනවා කියල කිව්වා. මට ඉගෙන ගන්න බැරිවෙච්ච එකට මම දැන් ගමේ ඉස්කෝලෙ හැදුවා. ගමේ පන්සල හැදුවා. මම මුණසිංහගම කියා හෝමාගම ගමක්ම හැදුවා. ගෙවල් එකසිය ගණනක් ඒකේ තිබෙනවා. මම ගමක්ම හදලා, පන්සල හදලා, පුජා ශාලා හදලා, ගෙවල් එකසිය ගණනක් හදලා මගේ නම දමලා මම ගමක් බෙදලා දුන්නා. මට හාමුදුරුවනේ මේක නිධානයක් වගෙයි. මම අරගෙන දාපු ඉඩම් කඩම් ලංකාව පුරා තව තිබෙනවා. ඒවායිත් මට දැන් උල්පකින් වතුර උනනවා වාගෙයි. හාමුදුරුවනේ මම හරියට ඉගෙන ගන්න ළමයින්ට ආශයි. ඉගෙන ගන්න ළමයින්ට මම හුහක් උදව්

කිව්වා. ඉතින් බලන්න මේ වාගේ පුද්ගලයෙක් තමා ගැනම සතුටු වෙනවා. ඉධ මොදුකි තමා ගැනම හිතලා, කල්පනා කරලා සතුටු වෙනවා. ඒ වාගේම අපේ මේ පුංචි ළමයිනුත් හොඳට දුක් මහත්සි වෙලා ඉගෙන ගන්න ඕනෑ. ඉගෙන ගත්තොත් කවදා හරි දවසක මහා සතුටක් අපට ලැබෙනවා. දුක් මහත්සියෙන් යමක්කමක් හරිහම්බ කරගෙන දෙපයින් නැගිට්ටොත් ලොකු සතුටක් ලැබෙනවා. මේ ළහදිත් මම මහත්මයකුගේ කාර් එකේ බණකට යතකොට ඒ මහත්මයා කියනවා, හාමුදුරුවනේ ඉස්සර මම ඉස්කෝලේ යන කාලේ - වැලිමඩ පැත්තේ පාලු පාරක යන ගමනුයි මේ කියන්නේ - මේ පාරේ ශත පහට ගල් කුඩය කඩලා තිබෙනවා. අම්මා ගල් කඩනවා. ඉස්කෝලේ ඇරිලා ඇවිත් මමත් අම්මට උදව් වෙලා ගල් කඩලා තිබෙනවා. මම සවසට මේ කැලේ ගොටුකොළ කඩලා පොළට ගෙන ගිහින් විකුණලා තිබෙනවා. මම එහෙම තමයි හාමුදුරුවතේ හැදුණේ. මම බොහොම දුක් විඳපු කෙතෙක්. දැන් ඉතින් මම ලෝකයේ නොගිය රටකුත් නැහැ. දැන් මම අම්මට රජ සැප දෙනවා. කියල ඒ මහත්මයා හරි සතුටින් කිව්වා. මේ විධියට ·ඉධ මොදති<sup>·</sup> මෙලොව ජීවිතයේ තමා පිළිබඳව කල්පතා කරලා සන්තෝෂ වෙනවා. තමන්ගේ දූදරුවන්ට හොඳට උගන්නලා දෙමවුපියත් හැටියට සතුවූ වෙනවා. සමහර අම්මලා කියනවා, අපෙන් දරුවන්ට කෙරෙන්න ඕනෑ යුතුකම් ඔක්කොම කළා කියලා. ලොකු සන්තෝෂයක්. මේ විධියට සෑම දෙයකින්ම මෙලොව ජීවිතයේ සතුවුවෙන්න පුළුවන් පින්වතුනි. ඒ වාගේම මනුෂායන් හැටියට අපිත් ඉතාම හොද ගුණවත් ජීවිතයක් ගත කරන්න ඕනෑ. ඒ ගුණවතෙකුට කමා ළහ තිබෙන ගුණවත්කම, මනුස්සකම ගැන තමන්ට ලොකු සතුටක් ඇති වෙනවා. තමා තුළ තිබෙන ගුණය කමාට තිබෙන වත්කමක් හැටියට කල්පතා කරනවා. ගුණවත්කම කියලතේ කියන්නේ. ඒක ලොකු වත්කමක්. පිත්වතුනි, මනුෂායා කියල කියන්නේ ගුණයෙන් පිරුණු කෙනෙක්. ඒකයි මනුස්සකම. දැන් බලන්න මේ ලෝකයේ මනුෂාායන් අතර ශුේෂ්ඨම මනුෂායා ... ලොව්තුරු බුදුරජාණන් වහන්සේයි. බුදුගුණ අනන්තමයි. මහා සාගර ජලය පුමාණ කරන්න බැහැ. ඒ අනන්ත ගුණ පිරුණු බුදු රජාණන් වහන්සේගේ ගුණ සමුදාය අපි සරණ යනවා. දැන්

බලන්න දස පාරම්තා කියන්නේ මොනවාද? උදාර මිනිස් ගුණ දහයක්. බුදුබව පුාර්ථනා කරන කෙනෙක් ගිය මහ ඒ. බුද්ධත්වය දක්වා ගිය ගමන් මාර්ගය. ඒවා තවත් මනුෂායෙකුට පුගුණ කරන්න, දියුණු කරන්න පුළුවන්. දැන් බලන්න අපේ ජීවිතයේ අපි හුභාක් දන් දුන්නොත් - පින්වතුනි, දන්දීම දානං භික්ඛවෙ පණ්ඩිත පක්ඤැත්තං සප්පුරුෂ පක්ඤැත්තං කියල බුදුහාමුදුරුවො වදාළා. එය සත්පුරුෂ කියාවක්, පණ්ඩිත කියාවක්. ඉතාම විශිෂ්ට උදාර බෝධිසත්ව ගුණයක්. දන් දෙන මනුෂායකුට මෙලොවදීම තමන්ට ලැබෙන සතුට අපුමාණයි.

පිත්වතුනි, මේ අය ළහදී පතුයේ දැක්කාද එක් මහත්මයෙක් කියලා තිබුණා මම දැත් පණස් හතර වතාවක් ලේ දත් දීලා තිබෙනවා. මගේ ඇභේ තිබෙන්නේ දුර්ලභ ගණයේ ලේ වර්ගයක්. ඉතින් එහෙම ලේ ඕනෑ වූණාම ගුවන් විදුලියෙන් ඒක කියනවා. ඒක ආර•චිවෙලා මම හරි සතුටිත් යන්නේ. මම දැන් ඒ විධියට පණස් හතර වතාවක් ලේ දීලා තිබෙතවා. මගේ එකම ආශාව හැටියට තිබෙන්නේ මැරෙන්න ඉස්සෙල්ලා මට සියක් වතාවක් ලේ දෙන්න ලැබේවා කියන එකයි කියල කියා තිබුණා. බලන්න එයා ඒකෙන් කොච්චර සතුටක් ලබනවාද? තමන්ගේ ඇගේ ලේ ටික අනුන්ට දීලා සතුටක් ලබනවා. මගේ ලේ නිසා මරණාසන්න වූණූ ලෙඩ්ඩු ගොඩක් බේරිලා තිබෙනවා කියා එයා කියනවා. ඒ අය මට ලියුම් එවනවා. මම ඒ ලියුම් එකතු කරගෙන තියාගෙන ඉන්නවා, \_\_\_\_\_\_ නිකම් ඉන්න ගමන් කියවන්න. ඒ ලේ දන්දීම ගැන. ඒ වාගේ පිත්වතුනි, අපට අපේ ඇස් දෙක දන්දෙන්න පුළුවන්. දැන් අපි ජීවක් වෙන්නේ විදාාත්මක යුගයකනේ. වෛදාා විදාාව පරතෙරටම දියුණු වුණු කාලයක්. අපට ඉස්සර නම් කවුරු හරි මළාම එයා සදහටම ඇස් දෙක පියාගත්තා කියා අපි කියනවා. දැන් ඉතින් මේ කාලයේ සදහටම ඇස් දෙක පියා ගත්තා යැයි නොකිව්වාට කමක් නැහැ. ටික වෙලාවකට ඇස්දෙක පියාගන්තාම මේ ඇස් දෙක ගලවලා, මේ ඇස් දෙකේ කාච දෙක අරගෙන අන්ධ වුණු දෙදෙනෙකුට මගේ ඇස් දෙක දෙන්න පුළුවන්. එතකොට මගේ ඇස් දෙකෙන් දෙන්නෙක් මේ ලෝකය බලනවා. ඉතින් ඒ මනුස්සයාට මේ අවට ලෝකය පෙනෙන පෙනෙන මොහොතක් ගානේ මට පිං සිද්ධ වෙනවානේ.

මගේ දෑස අනුන්නට ලෝකය බලන්න දුන්නාම. ඉතින් <mark>මේ වාගේ</mark> මොන තරම් දේවල් අනුන් සඳහා අපට දෙන්න පුළුවන්ද?

ටිකක් වුණත් කමක් නැහැ. පින්වතුනි, ටික ටික හරි දෙන්න. අපි ගෙදර පවුලේ හැම දෙනාම එකතුවෙලා, ගෙදර මිදුලේ ගහක බෙලෙක් තහඩුවක් හරි ගහලා පාන් කැල්ලක් බත් පොඩ්ඩක් ඒකට දමන්න. පොඩි අයත් පුරුදු වෙයි එනකොට. අපට කිසි ව්යදමක් ඒකට යන්නේ නැහැනේ. පරණ ඇතිලියක හරි දමලා වතුර ටිකක් අයිනකින් තියන්න. එතකොට ඔය දෙමලිච්චෝ, පොල්කිච්චෝ, මයිනෝ ආදිය ඇවිත් වතුර ටිකක් බීලා, නාලා සෙල්ලං කරලා යාව්. ඒ තිරිසත් සත්තු කොහෙන් වතුර ටිකක් ගත්තද? ඒක බලාගෙන ඉන්නකොටත් අපට හරි සතුටක් ඇති වෙනවා. අපි කියපු වතුර ටික උන් ඇවිත් බීලා යනවා. අපි දාපු පාන් කැබැල්ලක්, ලේතෙක් ඇවිත් වටපිට බලලා අරගෙන දුවලා අත්තක් උඩ තියාගෙන අත්දෙකින් අල්ලාගෙන කනවා. ඉතින් ඒක බල බලා ඉන්නකොට අපට මහා සතුටක් ඇති වෙනවා. පින කියන්නේ එක තමයි පිත්වතුනි. මේවා මහා වියදම් යන දේවල් නොවෙයි. ඒකනේ පිත්වතුනි, ඉස්සර මිනිස්සු හතරමං හන්දිවල පිං පැත්තාලිය කියල වතුර කලගෙඩියක් උදේට පුරවලා පොලක්කට්ටකින් වහලා තිබ්බේ. පිත්වතුනි, ඉස්සර මිනිස්සු හරියට ගස් හිටෙව්වා. තාකි මිතිස්සු කොස් ඇට හිටවනවා. ඒගොල්ලන්ට කන්න නොවෙයි. අපි මලත් කුරුල්ලෙක් හරි කැවාම මට පින් සිද්ධ වෙනවානේ කියා හිටවන ගමන් කියනවා. අම්බලන් හදනවා. පින්වතුනි ඉස්සර ගම්වල ඒවාගේ හුහාක් දේවල් කිබුණා. පිං ළිඳ, පිං පැත් කාලිය, පිං බෙහෙත් ශාලාව, පිං ලියැද්ද, පිං කුඹුර, පිං හේත, පිං ගොතා, පිං එළුවා ආදී වශයෙන්. මිනිස්සු අවුරුද්දකට වතාවක් ගමේම සිටිත මිනිසුන්ගෙන් සල්ලි එකතු කරලා මරන්නට සිටින එඑවකු තිදහස් කරනවා. ඉතින් එඑවා ගම පූරාම ඇවිද ඇවිද, කාගෙක් ආදරය ලබමින් ජීවත් වෙනවා. කඩයකට යනවා, කෙහෙල් ගෙඩියක් කතවා. ඒකෙත් අපි සතුටක් ලබනවා. අතේ අපිත් මේ සතා ජීවත් කරවත්ත සල්ලි දුන්තාතේද කියන හැණීම අපට එනවා. ඒ වාගේ මිතිස්සු එකතුවෙලා පොදුවේ ගම්වල පිං කළා. එයින් අපි ලොකු සතුටක් ලැබුවා.

ඒ නිසා පිත්වතුනි, මහ ලොකු දන් නොදුන්නාට කමක් නැහැ. ටික ටික, අපටත් කරදරයක් නොවන විධියට, පොඩි පොඩි දේවල් අපේ ජීවිතයේදී අපි දත් දෙන්න ඕනෑ. ඒක හරියට වටිනවා. ඒක තමයි ඉස්සර අපේ අම්මලා කඩේ ගිහින් ආවාම කීයක් හරි පොඩි සල්ලි එකතු වූණාම ඒක කැටේකට දමලා, ගොයම් කපලා පාගලා ශීුපාද වත්දතාවේ යනකොට මේ කැටේ බිදගෙන ගිහින් **ඒකේ තිබුණ** සල්ලි ඔක්කොම මග දිගට හිටපු හිහන්නන්ට **බෙදාගන ගියේ. අවුරුද්දක**ට වරක් ඒක කළා. හැමදාම ශූනයක් බාගයක් පිනට දෙනවා. ඉතින් මෙන්න මේ විධියට අපේ ජීවිතයේදී ටික ටික දත් දුන්නොත් ඒක ලොකු පිතක් වෙනවා. ඒක මනුස්ස ගුණයක්. ඒවාගේම ශීල පාරමිතාවක්. ශීලය කියන්නේ පින්වතුනි, ශිලාචාර, හීලෑ කියල තේරුම. අපි සිල් රැක්කාම සිල් අපිව රකිනවා. බලන්න කමාටම මහ විශාල සතුටක් දැනෙනවා. මම කවදාවත් කුඹියෙකුටවත් කරදරයක් කරලා තැහැ. මම සතෙකුට වුණත් වතුර ටිකක්, කන්න වේලක් දුන්නා මිසක් මගේ අතින් සතෙක් මරලා නැහැ. මම කවදාවත් සොරකමක් කරලා නැහැ. දුරාචාරයක් නැහැ. බොරුවක් නැහැ. මත්පැත් පොදක් මම කටේ තියල නැහැ. මෙන්න මේ විධියට තමාම තමාගේ සිල්වත් බව ගැන හිතල සත්තෝෂ වෙත්ත පුළුවත්. ඒ වාගේම මෛතීය, වීර්යය, අධිෂ්ඨානය, ඉවසීම මේවා පින්වතුනි අපට ඇති කර ගන්න පුළුවන් ගුණ. පිත්වතුනි, ජීවිතයේ පුළුවන් තරම් හොඳ දේවල් එකතු කර කර ජීවිතය පුරවා ගත්ත ඕතැ. දැත් අපේ පුංචි ළමයි මුද්දර එකතු කරනවා, කුරුළු පිහාටු එකතු කරනවා, මල් ජාති එකතු කරනවා. ඒ වාගේ අපිත් පුරුදු වෙනවා අපේ ජීවිතයේ හුභාක් ගුණ එකතු කර ගත්ත. ගුණුවතෙක් වෙත්ත, සිල්වතෙක් වෙත්ත.

ඒ වාගේම අපේ මේ ජීවිත කාලය පුරාම පිං කළාම ඒ සතුට මෙලොව විතරක් තොවෙයි ලබන්නේ. පෙවවමොදති පරලොව සන්තෝෂ වෙනවා. ඇයි? මේ යන්න තිබෙන දීර්ඝ සංසාර ගමනේ මරණින් මතු අපට දෙවියෙක් වෙලා උපදින්න ලැබුණේ. අපේ පුණා බලයෙන් අපි මනුෂායෙක් වෙලා ඉපදුනේ. ඒ ලබපු මනුෂා ජීවිතය හොඳට ආයු සම්පන්නයි. ඒ වාගේම ලස්සන කෙනෙක් වෙලා ඉපදුණා. නිරෝගී කෙනෙක් වෙලා ඉපදුණා. සමහරු ආඩම්බරෙන් හොඳට ආයු සම්පන්නයි. ඒ වාගේම ලස්සන කෙනෙක් වෙලා ඉපදුණා. නිරෝගී කෙතෙක් වෙලා ඉපදුණා. සමහරු ආඩම්බරෙන් කියන්නේ, මට දැන් වයස අවුරුදු 30 යි, ජීවිතයට මම පැනඩොල් පෙත්තක් බීලා තැහැ. ඉස්පිරිතාලෙක ඉඳලා තැහැ. මට තවම පුවක් කෑල්ල සටස් ගාලා හපන්න පුළුවන්. මම පක්කරේ කියවන්නෙ කත්තාඩි දමන්නේ නැතිව. මේ විධියට වයසක ඇත්තො හරි අාඩම්බරයෙන් කියනවා. ඒ තමන් පෙර පිං කළ බව තමයි ඒ තිබෙන්නේ. සැපේ, බලය, ඒ වාගේම පුඳොව හොඳ ඥානවන්තකම. ඒ වාගේම යම්කිසි මනුෂායෙකුට ආයු වර්ණ සැප බල පුඳා සම්පත් ලැබෙනවා නම් ඒක සහතික පතුයක් පිත්වතුනි. පෙර සංසාරේ හොදට පිං කළ මනුෂායෙක්. අපි සමහර වේලාවට සමහර මිතිසුත් දිහා බලල බලන්නකො අයියෝ එයාගේ පිංපාට කියල. පිං මොන පාටද? පින් රතු පාටද? පිං සුදු පාටද? මම දන්නේ නැහැ. සමහරුත් කියනවා, එයා හරි පිං පාටයි කියල. ඒ වාගේම සමහරුත් දැකලා අපි තිකටේ අත තියාගෙන, 'අයියෝ' කරල තියන පව්වල මහත කියල සමහරුන් දැක්කම කියවෙනවා. අංගවිකල රෝහල්වල එහෙම ඉන්න අය දැක්කම එහෙම කියවෙනවා. පිං පව් පෙනෙනවානේ. ඉතින් මේවා දැක්කාම අපේ සික් පිතටම ඇලෙන්න ඕනෑ. පාපයට භය වෙන්න ඕනෑ.

ඇයි පින්වතුනි, මම පව් කළොත් මමම එපායැ විපාක විඳින්න. සතර අපායවල්වල කල්ප ගණන් ඉන්න වෙනවා. තිරිසත් ආක්මවල, සමහර වෙලාවට මනුෂායෙක් වෙලා උපන්නත් මොනවටද මන්ද බුද්ධික වෙලා උපන්නොත්. අංගවිකල වෙලා උපන්නොත්. උපන්දා පටන් ලෙඩෙක් වෙලා උපන්නොත් මොකක්ද ඇති වැඩේ? ඒ නිසා මේ අනන්ත සංසාර ගමන ගැන කල්පනා කරලා මේ ගමනේදි ඔබට පෙච්චමොදකි' පරලොව සතුටු වෙන්න නම් අපි සිල්වත් වුණොත් අපි ගුණවත් වුණොත් අපේ මේ ජීවිත කාලය බොහෝ පිං කළොත් ඔබට පරලොවත් මා පෙර පිං කළ කෙනෙක් කියා සතුටු වෙන්න පුළුවන්. දැන් ඔය බුදුරජාණන් වහන්සේගේ කාලයේ සමහරු දෙවි දේවතාවෝ ඇවිත් තිබෙනවා. ඒ දෙවිවරු හම්බවෙලා ඒ දෙවිවරු තමන් පෙර කළ පිංකම ගැන කියනවා. දැන් බලන්න අනේ පිඩු සිටාණෝ මැරිලා දෙවියෙක් වුණා. ඒ දෙවියෝ දවසක් රාතියේ පළාතම එළිය කරගෙන පැමිණියා. මුළු ජේතවතාරාමයම එළිය කරගෙන ආවා. ඇවිත් බුදුහාමුදුරුවෝ ළහ වාඩි වෙලා දෙවියන් කියනවා ඉදං හිතං ජේතවතං ඉසිසංඝ තිසේවිතං ආවුත්තං ධම්ම රාජෙන පීති සංජනතං මමති මේක බුදුහාමුදුරුවනේ මම හදපු ජේතවතාරාමේ. ඉසි සංඝනිසෙවිතං බැළු බැළු හැම අතේම කාසාය වස්තුයෙන් බබලනවා. ධර්ම රාජයන් වූ ඔබවහන්සේත් වැඩ සිටිනවා. පීති සංජනතං මමති මට තියෙන සන්තෝශය කියල ඉවර කරන්න බැහැ. මම අද මේ වගේ දෙවියෙක් වුණේ කමමං විණාව ධමෙමාව ශිලං ජීවිත මුතකමං එතෙන මචවා සුජානති න ගොතෙකන/ධනෙනවාති මගේ කුල ගෝතුය නිසාවත්, මගේ සල්ලි නිසාවක් නොවෙයි, මම දෙවියෙක් වුණේ මා කරපු පිං බලෙන්. මගේ සිල්වත් භාවයෙන්. මම ධාර්මිකව ජීවත් වුණ නිසා. මේ වාගේ බොහෝ දෙවිවරුන් ඇවිත් බුදුරජාණන් වහන්සේට පුකාශ කරනවා, තමන් දෙවියෙක් වුණේ මේ මේ පිංකම් කරලාය කියල.

ඉතිං, මීට පනස් අවුරුද්දකට ඉස්සෙල්ලා මේ තලවතුගොඩ ශ්‍රී බෞද්ධාරාමය හදන කාලයේ ඉඩම් පරිතනාග කළ ඇත්තො දැන් නැතිව ඇති. මේ පිංචතුන්ගෙම අාතලා, මුත්තලා වෙන්න ඇති. සමහර විට ඒ අය අදත් මේ පන්සලට එනවා ඇති. ඉදංහිතං මේ තමයි මම හදාපු පන්සල කියල සතුටු වෙන්න පුළුවන්. ඒ වගේ සතුටු වෙන්න පුළුවන්, වඩ වඩා ප්‍රීති වෙන්න පුළුවන්. මෙලොව වගේම පරලොවක් අපුමාණ ජ්‍රීති වෙන්න පුළුවන්. 'දිස්වා කමම විසුද්ධි මතතනෝ තමා කළා වූ යහපත් වූ කිුයාවන් දැකලා. ඒ නිසා හැම සිතකම පිං සිතුවිලිම පහළ වේවා. කථා කරන සෑම වචනයක්ම පිරිසුදු වචන වේවා, කයින් කරන සෑම කිුයාවක්ම යහපත් වූ කිුයාවන් වේවා, ඔබට ඔබ ගැන සතුටු වෙන්න පුළුවන් වාසනාවන්ත ජ්විතයක් ගොඩනභාගෙන මෙලොවදී සතුටු වී එහි පුකිඵලයක් වශයෙන් පරලොව දෙව් මිනිස් සැප ලබා කෙළවර සෑම දෙනාටම අමාමහ නිවණින් සැනසෙන්නට හේතු වාසනා වේවා කියල සාදු කියල පුාර්ථනා කරගන්න.

### සමස්ත ලංකා බෞද්ධ මහා සම්මේලනයේ ගරු ලේකම් ගල්කිස්සේ බෞද්ධ මධෳස්ථානාධිපති ශාස්තුපති

## පූජෳ දිවියාගහ යසස්සි ස්වාමින්වහන්සේ

නමොතසස හගවතො අරහතො සම්මා සම්බුදධසස

පංවිමාති භිකාවෙ ඨාතාති අභිත්හං පවාවෙක්බිතබබාති ඉත්රියාවා පුරිසෙනවා ගහටඨාතවා පබාජිතෙනවාති

බුද්ධිමත් වාසනාවන්න පින්වතුනි, මේ කලවතුගොඩ බෞද්ධාරාම විහාරස්ථානයේ වස් කාලයේ මේ පින්වතුන් සම්බන්ධවෙලා විවිධ පිංකම් පැවැත්වීමේ තවත් එක් අරමුණක් තිබෙනවා. වස් කාලය පමණක් නොවෙයි, මේ විහාරස්ථානය ආරම්භ කරලා අඩ සියවසක් - අවුරුදු 50 ක් සම්පූර්ණවීම නිමිති කරගෙන මේ විහාරස්ථානයේ සිද්ධ කළ උදාර පිංකම් සිහිපත් කර කර, ඒ කළ පිංකම් වගේම අපත් පිං කර ගන්නට ඕනෑය කියා කල්පනා කරමින් පවත්වන පිංකම් මාලාවක නවත් දවසක් තමයි

අද. ඒ අනුව අපේ ඉතාමත්ම හිතවත් ඒ. ඩි. සි. මෛතුිපාල මහත්මයා හරිම ඕනෑකමකින් යුක්තව මේ ධර්ම දේශනාවට ආරාධනා කළා. ඒ සමහම විහාරාධිපති අපේ කලාාණ මිනු ගරු කටයුතු තලවතුගොඩ සිරිරතන හාමුදුරුවන් වහන්සේ - මේ විහාරස්ථානයේ අධිපති හාමුදුරුවෝ මේ ධර්ම දේශතාව සදහා මට ආරාධතා කළා. මා ඉතාමත්ම ඕතෑ කමිත් මේ ධර්ම දේශතාව භාර ගත්තේ එක පැත්තකින් මෛතිුපාල මහත්මයා දන්නේ හුභාක් ඇත කාලයේ ඉඳලා. ඒ මෛතීුපාල මහත්මයා දැන ගන්න හේතුව, මෛතීුපාල මහත්මයාගේත්, එම තෝතා මහත්මියගේත් දරුවත් හැමෝම ඉගෙන ගත්තේ අපේ ආනන්ද මහා විදාාාලයේයි. ඒ ගුණුවත් දරුවත්ගේ මුහුණු මට තවමත් පෙතෙනවා. ඉතාමත් ගුණ යහපත්කම්වලින් යුක්තව කටයුතු කරපු ඒ දරුවන්ටත් ආශිර්වාද කර කර, මෛතීපාල මහත්මයා, එම තෝතා මහත්මිය - ගුරු කුමිය - ඇතුළු පවුලේ සැමට විතරක් තොවෙයි, මේ සියලුම පින්වතුන්ටත්, විහාරාධිපති සිරිරතන භාමුදුරුවෝ, රාහුල භාමුදුරුවෝ ඇතුළු අනෙකුත් හාමුදුරුවන් වහන්සේලාටත් ආශිර්වාද පළ කරමින් මේ ධර්ම දේශතාවට පැමිණෙන්නට ලැබීම මම සතුටට කාරණයක් වශයෙන් සලකනවා.

එහෙම නම් කාරුණික පිත්වතුනි, මේ අයගේ ජීවිතයේ ඉතාමත් වැදගත් දවසක්, ඉතාමත් වැදගත් අවස්ථාවක් මේ ගත කරන පැය. තමන්ගේ ජීවිතයේ එක පැයක් නොවෙයි, ඇහිපිය ගහන වෙලාවක් තමන්ගේ හිතයි, කයයි, වචනයයි හොද දෙයකට යෙදෙව්වොත් ලැබෙන ආතිශංස සුඑයි කියා හිතන්න එපා. පුදුම ආතිශංසයක් ලැබෙනවා. එහෙම නම් පැයක පමණ කාලය මේ සෑම දෙනාම සැදැහැබැතියෙන් ධර්ම ශුවණය කළාම කොපමණ ආතිශංසයක් ලැබෙනවාද කියා බලන්න. අද වගේ කාලයක අපේ සිත, නොසන්සුන් සිත, එක විධියකට තැත්පත්ව, දැවෙන තැවෙන ගතියෙන් තොරව තබා ගන්න අමාරු සිත, ඒ දැවෙන තැවෙන හිළිස්සෙන ගතිවලින් තුරන් කර ගන්නට `ධමෙමාසධ සමංනත්', ධර්මය සමාන කිසිම ඖෂධයක් නැහැ. එහෙම නම් මේ පැයක පමණ කාලය අප කාටත් සැනසුම ගෙන දෙනවා. ඉගෙන ගන්නා පුංචි දරු දැරියන්ට පමණක් නොවෙයි, තරුණ සියළ දෙනාට

පමණක් නොවෙයි, මේ මවූවරු, පියවරු, ආච්චිලා සීයලා ඇතුළු සෑම දෙනාටම වටිනාම පැයයි මේ ගත කරන්නේ කියල කල්පනා කරන්න. එහෙම කල්පනා කරමින්, කොපමණ වැඩ කටයුතු ගෙදර දොරේ තිබුණුත් ඒවා ගැන කල්පනා කරන්න එපා. සිත වෙනක් දෙයක් සඳහා යොදවත්ත එපා, වෙතත් දෙයකින් තමන්ගේ සිත බැහැර කරන්න ගමන් කරන්න දෙන්න එපා. හැම දෙනාම නැමුණු කත් ඇතුව, දැමුණු ඉඳුරන් ඇතුව, බුදුරජාණන් වහන්සේ දේශනා කොට වදාළ මේ උතුම් වූ ධර්මය, බණ අහන්නට ඕනෑය කියල අධිෂ්ඨාන කර ගන්නය කියා මතක් කර දෙන ගමන්, අද මෛතීපාල මහත්මයාට ඉතාමත් වැදගත් අරමුණු කිබෙනවා. ආදරණීය පියාණන් වහන්සේ මීට අවුරුදු දහයකට පෙර පරලෝ සැපත් වෙලා තිබෙනවා. වාද්දුවේ ඒ. ඩී. බෙන්ජමින් මහත්මයා පුධාන ඒ පරලෝ සැපන් තමන්ගේත් තමන්ගේ ආදරණීය භාර්යාව ඇතුළු සැමගේ මිය ගිය ඥාතීන් මේ වෙලාවේදී සිහිපත් කරනවා. මේ සෑම දෙනාමන් කල්පනා කරන්න අපේ මියගිය සැමටත් අපටත් මේ ධර්ම ශුවණයේ ආතිශංසයෙන් මෙලොවක් පරලොවක් සැප ලබලා තිවත් සැප පිණිස මේ කුසල් හේතු වේවා කියන පුාර්ථනාවෙන් බණ අහන්නට සුදානම් වෙන්න.

කාරුණික පින්වතුනි, අද ධර්ම දේශනාව සඳහා මම අංගුත්තර නිකායේ සුතු පාඨයකුයි මා මාතෘකාව වශයෙන් තබා ගත්තේ. ඒ ධර්ම කරුණු විස්තර කරන්නට පෙර කුඩා දෙයක් සිහිපත් කරන්නට කැමතියි. දැන් විනාඩි ගණනයි ගත වුණේ. මම මේ පින්වතුන්ට කිව්වා වෙනත් වෙනත් දේවල් හිතන්න යන්න එපා. වෙනත් කිසිවත් කල්පනාවට ගන්නට එපා. මේ ධර්ම ශුවණය කරන වෙලාවේ කියල මතක් කළා. නමුත් ඒ අවවාදයේ පොඩි වෙනසක් කරන්නට වෙලා තිබෙනවා. ඒ වෙනස කරන්නේ මට ඕනෑවට නොවෙයි. අපේ බුදුහාමුදුරුවන්ගේ ඕනෑකමටයි. මොන විධියේ වැඩක යෙදිලා හිටියත්, අභිනහං පචච වෙකකිතබබං නිතරම හිතේ තබා ගන්න කියල කරුණු වගයක් බුදුරජාණන් වහන්සේ උගන්වනවා. අන්න ඒකයි මම වෙනස් කළේ. අපි කවුරුත් සලකන්නේ බුදුහාමුදුරුවන්ටනේ. ඒ නිසා බුදුහාමුදුරුවන්ගේ නියමයෙන් මම මේ පින්වතුන්ට අද මතක් කරනවා, මොන විධියේ

වැඩක යෙදිලා හිටියත්, කවර අපහසු කාර්යයක නිරන්තරයෙන් යෙදී සිටියන් ඒ අස්සෙන් මෙන්න මේ කරුණු පහ බුදු හාමුදුරුවන්ගේ නියමය පරිදි මතක තබා ගන්න ඕනෑ. මොනවද මේ? පංචිමාති භිකඛවෙ ඨාතාති අද මම මාතෘකාව වශයෙන් තබා ගත්ත පාඨය පෙන්වනවා. ඉතාමත් වැදගත් කරුණු පහක් සිහියේ කබා ගත්ත කියල. අද සමාජයේ ජීවත් වත බොහොම දෙනෙක් කල්පනා කරල බැලුවොත් මේ කරුණු බොහෝ දුරට අමතක කරලයි ජීවත් වෙන්නේ. බලන්න, සමහර වෙලාවට අපේ මේ සමාජයේ ජීවත් වන සමහර අය ඉන්නවා. ඔන්න අසනීපයකින් පෙළෙනවා. ලෙඩකින් බොහොම විපත්තිකර තත්ත්වයකට පත් වෙනවා. පත් වෙනවා විතරක් නොවෙයි. සමහර වෙලාවට බෙහෙත් හේත් අරගෙනත් - මෛතීුපාල මහත්මයා දන්නවානේ රෝහලේ වැඩ කරපු නිසා - ඕනෑ තරම් දක්ෂ දොස්තරවරුන් සිටියදී, බෙහෙත් හේත් තිබියදී සමහර මනුෂායන්ගේ පුංචි අමාර<sub>7</sub> – මේ හිසේ කැක්කුමක් වගේ එකක් වුණත් සමහර වෙලාවට කොච්චර විශේෂඥයෙකුට වූණක් සුව කරන්න බැහැනේ. කොච්චර බෙහෙක් හේත් තිබුණත් සුව කරන්න බැහැනේ. ඒ විතරක් නොවෙයි, බොහෝ දෙනා ලෙඩෙන් පෙළෙනවා. ඒ විතරක් නොවෙයි, ඒ වහාධි ඔයිට වඩා දෙයක් තිබෙනවාතේ ජරාව කියන්නේ. උපත් දවසේ හිටන්ම ජරාව තිබෙන්නේ. ජරාව තිබුණා කිව්වාම, මුහුණ හේදුවේ තැතුවාම, නැවේ නැතිවාම, කෙස්ස හේදුවේ තැතිවාම වන ජරාව කියලයි පොඩි දරුවන්ට පෙනෙන්නේ එහෙම නොවෙයි නේද? ්ඛණඩිවවං පාලිවවං කියල අපේ බණ පොත්වල සඳහන් කරල තිබෙන්නේ. මේ ශරීරයේ කැඩෙන, බිදෙන, දුබල වන ගතිය. කීයෙන් කී දෙනාද මේවා ගැන කල්පනා කර කර ඉන්නේ. කාරුණික පිත්වතුනි, සමාජයේ ඉත්ත සමහර අය කෙතෙක් ලෙඩ වුණාම ලෙඩෙන් පෙළෙන වෙලාවට, අර මනුෂාායා ලෙඩ වෙලා දැන් අවුරුදු ගණනක් වෙනවා. කොච්චර වුණත් තවම කිසිම සුවයක් නැහැනේ. මම නම් තවම පැනඩෝල් පෙන්නක්වන් බීලා නැහැ කියල සමහර මනුස්සයෝ තමන්ගේ ශරීරය ගැන උදම් අනනවා. ලෙඩක් දුකක් නැහැයි කියල උදම් අනනවා. අර 'ජරාවට' විරුද්ධ වචනය මොකක්ද? යෞවනකම - තරුණකම. ඉතින් කන්නාඩිය ළභටත්

ගිහිල්ලා බලන්නේ, සමහර වෙලාවට මස් පිඩු පුම්බ පුම්බා සමහර අය තමන්ගේ ශරීරයේ තිබෙන ශක්තිය ගැන හිතනවා, කල්පනා කරනවා. කුිකට් ගහල එහෙම අවුට් වූණාම සමහර වෙලාවට මොනවාද කියන්නේ? අනේ මම නම් හයේ පාරවල් කීයක් ගහනවාද? එයා අපරාදේ ගියේ? තමන්ගේ අතේ පයේ තිබෙන හයිය ගැන සමහර වෙලාවට සමහර අය කථා කරනවා. කාරුණික පිත්වතුනි, මතක තබා ගත යුතු වැදගත් දෙයක් තිබෙතවා, කුමක්ද? මේ මනුෂායාගේ පැවැත්ම ගැන. පුංචි තිදර්ශනයක් ගත්තොත් ඔන්න බලන්න සමහර වෙලාවට සමහර නිවෙස් කිබෙනවා. උදේ පාත්දර නම් හරියට භාවතා කරන අය ඉන්න ගෙදරක් වගෙයි. කිසිම සද්දයක් බද්දයක් නැහැ. බොහොම තැන්පත්කමක් තිබෙනවා. හැබැයි සමහර වෙලාවට හැන්දෑ වෙනකොට නම් අර ගතිය නැහැ. ටිකක් කැගහන ගතිය වැඩි ගෙවල් තිබෙනවා. හංගන්න දෙයක් තැහැ. මහත්වරු ගෙවල්වලට ආවාම තමයි ඔය දෙය හුතක් දුරට වෙත්තේ. මොනවද ඔය වෙලාවට ගෙවල්වල ඉත්න වැඩිහිටියන් කියන්නේ කියන එක හිතලා බලන්න. අනේ ඔහොම ඉන්න ශබ්ද තැතුව, කවූරුත් කතා තොකර ඉන්න, පැය හතරක් පහක් ගිහිල්ලා තිදාගෙන අවදි වූණාම ඔය කැගහන ගතිය නතර වෙයි. මොකක්ද වුණේ? හංගත්ත දෙයක් නැහැ. මේ පොඩිඩක් මත්වෙලාතේ මේ කැගහන්නේ. පින්වතුනි, අර ගෙදර ඉන්න අම්මා, තාත්තා කියන්නේ හොද බණක්. මොකක්ද? පැය කීපයක් ගත වුණාම සිහිය එයි. කෑ නොගහා ඉන්න. හේතුව? ඔය පැය ගණනකින් ඒ ගතිය ගියාම බුදුහාමුදුරුවෝ ඉගැන්නුව, බොහොම දේවල් තිබෙනවා, හැම තිස්සේම මත් වෙලා. මනුස්සයො සමහර වෙලාවට මත් වෙලා. මොනවයින්ද? බලන්න, ධනය තිබෙන මනුස්සයා ධන මදයෙන් මත් වෙනවා. තැද්ද? ධනයෙන් මත් වන මනුෂාායන් ඉත්තවා. බලය තැති වෙලාවට ඔලුව පහත් කරගෙන බොහොම හොඳට හිතාවෙලා ඉත්තවා. බලයක් ලැබුණාම සමහර වෙලාවට කිට්ටු වෙන්න කුමයක් නැහැ. දන්නවාතේ පින්වතුනි බලයක් ලබා ගත්ත එතකොට කොහොමද ගෙවල් දොරවල්වලට එත්තේ? දක් තිස් දෙකම එළියට දමලා හිනා වෙවී ඔලුව පහත් කරගෙන එන්නේ සමහර වෙලාවට. බලය ලැබුණොත් හිතලා බලත්ත. ලියුම් පිට

ලියුම් ලියලත්, අඳුරන අයගේ මාර්ගයෙන්වන් කිට්ටු වෙන්න පුළුවන්ද? බල මදයෙන් මක් වෙනවා. ධන මදයෙන් මක් වෙනවා. මනුෂායන් තිල මදයෙන් මත් වෙනවා. විවිධ දේවලින් මත් වෙනවා. මේ බුදු බණ. බුදුහාමුදුරුවන්ගේ දේශනාව. ඒ බාහිර මත්වීම. අභාන්තර මත්වීම මොනවාද? 'අනුපී භිකුඛවෙ සතනාන ං යොඛඛනෙ යොබබන මධෝ අත්ථි භිකුඛවෙ සතුකානං ආරෝගනා සමහර මනුස්සයෝ ඉන්නවා, තමන්ගේ නිරෝගීකම ගැන මත් වෙනවා. මම කලින් සඳහන් කළේ අතේ මම නම් තවම පැනඩොල් එකක්වත් ගත්තේ තැහැයි කියලා උදම් අනන මිනිස්සු ඉන්නේ. මගේ කය ශක්තිමත්ය කියල උදම් අනන අය ඉත්තේ. මෙන්න මේ සෑම දෙනාටම බුදු හැමුදුරුවෝ ඉගැන්නුවා කවර වෙලාවක වුණක්, මේ බණ අහත වෙලාවෙන් නිතරම හිතේ තියා ගන්න කියලා වැඩ දෙකක්. කරුණු දෙකක්. මොකක්ද? මේ ශරීරය කවර මොහොතක හරි, මේ කතා කරන වෙලාවේ නිරෝගිව තිබෙන්න පුළුවන්. නමුක් ඊළභ විතාඩිය ගැන කාටවත් කියන්න බැහැ. මේ ශරීරයේ කවර ලෙඩක් තිබේද කියල කියන්න බැහැ. අද මේ වෙලාවේ ශක්තිමත්ව තිබනෙ ශරීරයේ පුාණවත්ව තිබෙන ඇතැ, කණ, නාසය ආදී දේවල් ඊළහ විතාඩියේ දී මක්වේද කියල කියත්ත බැහැ. ඇත්තටම පින්වතුනි, හිතන්න, කල්පනා කරන්න, සතියකට කී දවසක් අපි වෙනත් මනුස්සයන් ගැන පුදුම වෙනවාද? නැද්ද? කතා කරතකොට බලන්න. පුදුම වෙන්නේ නැද්ද? අයියෝ අපේ ගෙදරටත් ඊයේ ආවානේ. මට පාරෙදිත් පෙරේදා හම්බ වුණානේ. එක එක මනුස්සයන් ගැන, ඊයේ හොඳට හිටියා, පෙරේදා හොඳට හිටියා, කාර්යාලයටත් ආවා. අනේ මට හම්බ වුණා, අපේ ගෙදරට ආව කිය කියා කතා කරනවා. කතා කර කර තිකට අතේ තියාගෙන, අයියෝ මෙහෙම ලෙඩක් කවදාවත් ඔය ශරීරයේ තිබුණෙ තැහැතේ, පුදුමයට හැදිච්ච එක කියලා හඩන්නේ දොඩන්නේ තැද්ද? අතේ කිසිම ලෙඩක් අසනීපයක් පණ තැතිකමක් ශරීරයට තිබුණේ නැහැ. හරි පුදුමයි කියනවා. ඇද මත වැතිරෙනවා පිත්වතුනි, ඊළහ විනාඩියේ කෙළින් කරන්න බැහැ. මාස ගණනක්, අවුරුදු ගණනක් දුක් විදින මනුස්සයෝ නැද්ද? ඔන්න බලන්න මේ ශරීරයේ ස්වභාවය. ඒ විතරක් තොවෙයි, අපි පුදුම වෙන්නේ

මොතවටද? තුන්වනුව බුදුරජාණන් වහන්සේ දක්වනවා, මේ වෙලාවේ පණ තිබෙන්න පූඑවන්, මේ පණ ටික කවර මෙහොතක තැති වෙතවද කියල කාටවත් කියන්න බැහැ, 'මරණ ධම්මෝම්හි මරණං අනතීතොති මේ මරණ ධර්මයට අපි කාටත් මුහුණ පාන්න සිද්ධ වෙනවාය කියන කාරණය, අභිනාං පවචචෙක්ඛිතුබබනුති අන්න ඒකයි කල් තියාම වෙනස් කළේ. නිතරම හිතේ තියාගන්න ඕනෑ ඒ කාරණය. එහෙම නම් අද තිබෙන මේ ශරීරය දුබල වෙයි, ලෙඩ වෙයි, පණ නැති වෙයි, කවර වෙලාවක හරි හුස්ම ටික යයි. එහෙම නම් එවැනි වෙලාවක අපට මොනවාද කරන්නට පුළුවන්. අන්න බුදුහාමුදුරුවෝ තුන්වනුව දක්වනවා, පුිය මනාපයි කියලා හිකාගෙන ඉන්න සේරම අක්හැර දමන්නට අපට සිද්ධ වෙනවා. ඔන්න හතරවැනි කාරණය. අප සතුය කියන පිුය මනාප, පණ ඇති පණ නැති, සචේනතික අචේනතික සේරම අපේ දේ අත්හැර දමන්ට වෙනවාය කියන එක හොදට හිතේ තබාගන්න. ඔය කිසිවක් අපට ඇත්තේ නැහැ. මගේ කියල හිතාගෙන ඉත්න පිුය මනාප ඔය කිසිම දෙයක් - දූ දරුවන්, දේපළ වස්තුව - මට ඕනෑ වීදියට තියාගන්න බැහැ, මේවායින් ඉවත් වෙන්න සිද්ධ වෙනවා. එහෙම නම් මටය කියල ඉතුරු වෙන්නේ මොකක්ද? අපටයි කියල ඉතුරු වෙන්නේ මොකක්ද පිත්වතුති, අත්ත පස්වැති කාරණයෙන් දක්වනවා, ·කමමසස කොමහි කමම දායාද පොඩි දරු දැරියත් ඇතුළු සියලු දෙනාම හිතේ හොඳට සටහන් කරලා තියාගන්න, මටය කියල ඉතුරු වන එකම දෙය මොකක්ද? මා කරන ලද කුසල් සහ අකුසල් පමණයි. හොඳ තරක ටික පමණයි මා පසුපස එත්තේ කියන එක මතක තියාගන්න.

මෙන්න එහෙම නම් අද ධර්ම දේශනාවේ මාතෘකාව අභින්හ පච්චවෙක්බිතබබ සූතුය හා සම්බන්ධ මේ කරුණු පහ සම්බන්ධ කරගෙනයි අපි ටික වෙලාවක් හිතන්න තිබෙන්නේ. අනික් සේරම හරි නේද? අනික් සේරම හරි, ලෙඩක් වුණක් කමක් නැහැ, ඉතින් බෙහෙත් කරගන්න බැරියැ. ශරීරය දුබල වුණක් ඇඳ මත හරි ඉන්න පුළුවන් නොවැ. ප්රිය මනාප වස්තු නැති වුණක් කමක් නැහැ, මරණ ධමෙමාමිහි මරණං අනතීතොති අභිණහං පච්චවෙක්බිතබබං ඒක නම් හරි භයානක දෙයක් මොකක්ද? අපි කවුරුත් මැරෙනවා කියල

හිතා ගන්න කියල බුදු හාමුදුරුවෝ ඉගැන්නුවා වුණක් මැරෙනවාය කියල හිතා ගත්තොත් අපට පුළුවන්ද සතුටින් පුිතියෙන් ඉන්න. මැරෙනවාය කියල දැන ගත්තොත් සතුටින් ඉන්නේ මොන මනුෂායාද පිත්වතුනි? ඕක බොහොම දෙනෙක් කල්පතා කරන්නේ නැහැතේ. බොහොම දෙනෙක් හිතාගෙන ඉන්නේ මොකක්ද? අතේ කවද්ද මගේ උපත් දින උත්සවය කියලයි. බොහොම දෙනෙක් හිතාගෙන ඉන්නේ උපන් දින උක්සවය ආවාම කිරීබක් කන්න. කේක් කපන්න. උඩ පනින්න, විනෝද වෙන්න, තෑගි භෝග හුවමාරු කරගෙන සතුටු වෙන්න. කවුරුවත් හිතුවද මේ අවුරු*ද්*දක් පුාර්ථතා කරලා අලුත් උපත් දිනයක් එනකොට තමන්ට මොකක්ද වුණේ කියල හිතුවද? ්උපනීයති ලොකො අද්ධුවො ඒකාන්තයෙන් මොකක්ද වෙන්නේ අවුරුද්දක් ගෙවනවා කියන්නේ මරණයට ළං වීමක්. මාරයා කරා ළං වීමක්තේ මේ වෙන්නේ. හිතුවද? උපන් දිනයක් ආවාම නම් උඩ පතිනවා, බොහොම සතුටු වෙනවා. කවුරු හරි කේන්දරය බලල හරි කිව්වයි කියල හිතමු. අවුරුදු 80 යි ජීවත් වෙන්නේ කියල. 79 වන අවුරුද්ද දවසෙන් කිරිබන් කාලා, කේක් කපාගෙන 79 වන අවුරුද්දෙදින් තව අවුරුද්දයි මම ජීවත් වෙන්නේ කියල කේක් කන මනුස්සයෙක් ඉන්නවද? කිරිබත් කන මනුස්සයෙක් ඉන්නවද පින්වතුනි. එහෙම නම් මතක තබා ගන්නට ඕනෑ මේ අනුකුමයෙන් අපි ළං වෙන්නේ මොකටද? මාරයාට. එහෙම නම් මෙවැති කරුණු 5 ක් අපට තිතරම හිතේ තබාගත්තය කියලා බුදු හාමුදුරුවො උගන්නලා තිබෙනවා. එසේ නම් මේක හිතේ තබාගත්තාම ඇති වැඩේ මොකක්ද? මම ඉස්සෙල්ලා කිව්වා වගේ මැරෙනවයි කියල හිතන මනුස්සයකුට සතුටින් ඉන්න පුළුවන්ද? එහෙනම් බුදුරජාණන් වහන්සේ මේ කරුණු අපට ඉගැන්නුවේ මරණානුස්මෘතියක් වඩ වඩා ඉන්නවත්, අනේ මැරෙනවා කිව්වොක් සමහරු කල්පනා කරයි, අතේ අද රස්සාවට යන්න ඕනෑ නැහැ, සල්ලි හම්බ කරන්න ඕනෑ නැහැ, කන්නත් ඕනෑ නැහැ, බොන්නත් ඕතෑ තැහැ, වතුර තාත්තක් ඕතෑ තැහැ, මුහුණ හෝදන්තක් ඕතෑ තැහැ, මැරෙනවා නම් මොකටද ඕවා කරන්නේ කියල පැත්තකට වෙලා ඉන්නද බුදුහාමුදුරුවෝ මේ කාරණය ඉගැන්නුවේ? නැහැ, කාරුණික පිත්වතුනි, මේවා සිහියේ තබාගත්තාම මැරෙත්ත කලින්

කරගත්ත ඕනෑ දේ කරගත්ත එපායැ. මරණ ස්වභාවයට පත් වෙන්නට කලින් අප සැම දෙනාම කර ගන යුතු කාර්යය තිබෙනවා, මෙන්න මේ ටික කරගන්න තමයි බුදුහාමුදුරුවෝ අපට මේ කරුණු සිහියේ තබා ගන්නය කියල දක්වා වදාළේ. මොකක්ද කර ගන්නා කාර්යය? ඉතින් ඒවා විස්තර කරන්න වෙලාව නොවෙයි. පුංචි උදාහරණයක් ගනිමු. පුංචි දරුදැරියොත් තරුණයොත් ධර්ම ශුවණය කරන නිසා අපි පුංචි සිදුවීමක් ගනිමු. අපි හිතමු මේ රූපවාහිතියේ හැත්දැවට චිතුපටියක් වගේ එකක් තිබෙතවාය කියල. එතැනට වෙලා වාඩිවෙලා, කල්තබාම පුටු තියාගෙන සුදානමින් ඉන්නවා. මේ චිනුපටිය බලන්න. ඉතින් පැය දෙකහමාරයි තනයි කල් ගත කරන්නේ. සමහර වෙලාවට කෑම කන්නේ කීයටද? රාතිු 9 ටද 10 ටද? අර කෑම ටික මේසයේ වහලා තිබෙනවා. ගන්නකො පොඩි දරුවෙක් නැත්නම් තරුණ කෙනෙක් ඒ වෙලාවට කෑම මේසය ළහට ගන්නකො. නැහැ ඇස් පිස දම දමා බොහොම අමාරුවෙන් අර චිනුපටිය දිහා බල බලා ඉන්නවා. ඔන්න ඔය පැය ගණනක් ගත කරන වෙලාවට, අපේ අම්මලා, තාක්තාලා වැඩිහිටි අය පොඩි දරුවන්ට තරුණ අයට කථා කරලා කියනව මොනවද කියන්නේ? අතේ දරුවො කෑම ටික නරක් වෙන්න කලින් කාලා ඉන්නකො. මේ කෑම ටික විනාශ වෙන්න කලින් කලා ඉන්නය කියනවා. උපදෙස් දෙනවා. වැරදි එකක්ද? හරිම හොද උපදේශයක් මේ දෙන්නේ. වැරැද්ද කොතනැද තිබෙන්නේ? වැරැද්ද තිබෙන්නේ කෑම ටික තරක් වෙන්න කලින් කවනවා, පොවනවා, උපදෙස් දෙනවා, ඒ ටික කන්න. ඒ කන්න පාවිච්චි කරන කිරිපැණි. වටලප්පත්, අයිස්කුීම් වගේ තොවෙයි, මේ ශරීරය. පුදුම එකක් මේ ශරීරය. ඇයි කෑම ටික තරක් වෙන්න කලින් පුයේජන ගන්න ඉගෙන ගත්තා නම් එළවඑ ටික නරක් වෙන්න කලින් පුයෝජන ගත්ත ඉගෙත ගත්තා නම්, ගහේ ගෙඩිය තරක් වෙන්න කලින් ඵල පුයෝජන ගන්න ඉගෙන ගක්තානම්, මල් ගහේ මල පර වෙන්නට කලින් බුදුන් පුදන්නට ඉගෙන ගත්තා නම්, මේ සියල්ලටම වඩා වටින මේ ශරීරය නැති වෙන්න කලින් ඇයි සමහර අය පුයෝජන ගත්තේ තැත්කේ? බුදුරජාණන් වහන්සේ පිත්වතුනි, අපට ඉගැන්නුවා, මේවා නම් ජරාවට යනවා. ලෙඩ වෙනවා. මරණ ස්වභාවයට පත් වෙතවා. ඔන්න ඔය නත්ත්වයට පත් වෙන්නට කලින් ගත්න තිබෙන

පුයෝජන ගන්නටයි මාගේ බුදු පියාණන් වහන්සේ මේ සෑම දෙනාටත් මටත් උගන්වන්නේ. පුයෝජන ගන්නවා නම් මේ ශරීරය තරම් වටිනා ශරීරයක් නැහැ. එහෙම කියනකොට මට අර පුංචි උපදේශය මතක් වෙනවා. පින්වතුනි, අපේ බුදුහාමුදුරුවෝ අපි කාටත්, මේ සියලු පින්වතුන්ටත් හරිම වටිනා උපදේශයක් දීලා තිබෙනවා. මොකක්ද? 'හනොවෙමා උපචාහා' කටපාඩම් කරලා තියාගත්ත. මේ ලබා තිබෙත සම්පත්තිය තිකම්ම අතහරිත් එපා. නිකම්ම ගෙවී ගෙවී යන්න දෙන්න එපා. මේ ලබා කිබෙන සම්පත්තිය. මොකක්ද ලබා තිබෙන සම්පත්තිය. සම්පත්තිය කිව්වාම, ඔබට තිබෙන සම්පත්තිය මොකක්ද කියල ඇහුවොත්, ·අතේ හාමුදුරුවතේ බැංකුවේ දාපු සල්ලි තමයි කියල කෙතෙක් කියයි. මේ මම හදපු ගේ තමයි මට තිබෙන සම්පත්තිය, නැත්නම් මගේ මේ ඉඩම තමයි මගේ සම්පත්තිය කියල තවත් කෙතෙක් කියයි. ඔය විධියට නොයෙක් සම්පත්ති කියයි. නමුත් පිත්වතුනි, ඔය සියලු සම්පත්තිවලට වඩා වටිතාම සම්පත්තිය මොකක්ද? මැරි මැරි, ඉපදි ඉපදී විවිධ ආත්ම ලබා ගන්නා අප මනුෂා ආක්මයක් ලබා ගත්තවාය කියත එක තමයි ලොකුම සම්පත්තිය. ලොකුම සම්පත්තිය මනුෂා ආත්මයක් ලබා ගැනීමයි. එසේ නම් කාරුණික පිත්වතුනි, මේ සෑම දෙනාම කල්පනා කරන්න, අප අතීත ආක්මවල මොන මොන තැන්වල උක්පත්තිය ලැබුවද කියල අපි කාටවක් කියන්න බැහැ. හැමදාම මනුෂා ආක්මයේ උපදියි, දිවාලෝකයේ යයි කියල තමයි බොහොම දෙනෙක් හිතාගෙන ඉන්නේ. අපේ සසර ගමන, මේ ආපු ගමන එවැනි සැපදායක තැන්වල පමණක් ඉපදෙන්න ඇති කියල හිතන්න එපා. අප ගැන මොනවද කතා කරන්නෙ. වඩා පිං කළේ කවුද? වඩා පිං කළේ බුදුහාමුදුරුවො තොවැ. බෝධිසත්ව කාලයේ. ඒ බෝධිසත්වයෝ පවා හැමදාම මනුෂා ලෝකයේද, දිවාලෝකයේද ජීවත් වුණේ, මැරි මැරී ගිහිල්ලා. පින්වතුනි තිකම් ඉන්න වෙලාවට පත්සිය පනස් ජාතක පොත් වහන්සේ කියවලා බලන්න. ඒ බුදුහාමුදුරුවොත් පෙර ආක්මයේ ගවයන් වැනි සතුන් වෙලා උත්පත්තිය ලැබුවා. ජාතක පොත අරගෙන බලන්න. වදුරො වෙලා උක්පත්තිය ලබා ගත්තා නම්, තාගයත් වැති සතුන් වෙලා, කපුටත් වැති සතුන් වෙලා, මාඑ වැති

සතුන් වෙලා, විවිධ තිරිසන් ආත්මවල සමහර වෙලාවට සුනබයෙක්ව බෝධිසත්වයෝ ඉපදිලා තිබෙනවා. අර තරම් පිං කරපු උත්තමයොත් අර වගේ තිරිසන් ආත්ම ලබ ලබා ආව නම්, හිතන්න -එපා මේ ජීවිතය අද මේ වාසනාවන්න මනුෂා ආත්මයක් ලැබුවට දෙනෙත් පියාගන්නා හැම ආත්මයකම අතීතයේ එහෙම වුණාය කියල. එහෙම කාටවත් කියන්න බැහැ. මෙන්න මේක සිහිපත් කළාම තමයි, අතාගතයේ මරණයෙන් මත්තේ අපට කළ යුතු කාර්යය කරගත්ත ඕතැද කියල සිහිවෙන්තෙ. ඒ තිසා බුදුහාමුදුරුවො ඉගැන්නුවා හනොවෙමා උපචචගා ලබල තිබෙන ඉතාමත්ම ට ද වාසනාවන්ත තත්ත්වය තමයි මේ මනුස්සකම ලබා ගන්න එක. බොහෝ දෙනෙක් පිං කරල පුාර්ථනා කරනවා, සමහර වෙලාවට දිවාලෝකයේ යන්න. ඇත්තටම පිත්වතුනි, මනුෂායාද වඩා හොද දෙවියන්ද කියල කල්පතා කරල බලන්න. විවිධ කරුණුවලින් දෙවියෝ උසස්. විශේෂයෙන් මේ ඇස්, කන, නාසා ඉන්දියයන්ගෙන් කම්සැප විදීම අංශයෙන් අපට වඩා දෙවියෝ උසස්. නමුත් සමහර කරුණුවලින් දෙවියන්ට වඩා අපි උසස්. එක උදාහරණයක් ගතිමු. වෙස්සන්තර ආත්මභාවයෙන් ගත කරල අපේ බෝධිසත්වයෝ මිය ගියා. තව්තිසා දිවා ලෝකයේ උත්පත්තිය ලබල කලක් ගත වුණා. එහේ සිටියදී දෙවියෝ වට වුණා. මොනවද කිව්වේ, බෝසත් දෙවියන්ට මොනවද කිව්වේ? කාලො යංතෙ මහා වීර උපපජජමාතුකුචජිය · පින්වත් දේවයන් වහන්ස, දිවා ලෝකයෙන් වුකවෙලා මනුෂාා අම්මා කෙනෙකුගේ කුසේ පිළිසිදගෙන සියලු \_\_\_\_\_ සක්ක්වයා සසර සයුරෙත් එතෙර වත්නට උතුම් වූ බුද්ධ රාජා ලබා ගන්නට හොඳ කාලයයි. මනුෂා ආත්මයක් ලබාගෙන දැන් හොඳයි කල් ගත කරන්න කියල නේද අපේ බෝසතුන්ට දෙවියො පවා ආරාධතා කළේ. කිසිම දෙව්යකුට බුදු වෙත්ත බැහැ. කිසිම දෙවියෙකුට පචෙචක බුද්ධ රාජායට පත් වෙන්නට පුළුවන්කමක් නැහැ. චකුවර්ති රාජා සම්පත්ති වැති රාජා සම්පත්ති දෙවියෙකුට ලබා ගත්ත බැහැ. එහෙම තම් ඉතාමත්ම ශේෂ්ඨම සම්පත්තියක් අද ලබල තිබෙන වෙලාවේ මේක ගිලිහුණොත් අතට ලැබුණු බෝලයක් බිමට වැටුණාම මොකද වෙන්නේ කියල ඔය කිුකට් ගහන පොඩි දරුවන් දන්නවානේ. කොච්චර දුකක් ඇති වෙනවාද?

අපේ මේ මනුෂා ශරීරය නැති කර ගත්තොත් මරණින් මත්තේ මොකද වෙන්නේ. කනගාවූ වෙන කරුණු අවක් තිබෙනවා බණ පොතේ. අටඨ දුෂ්ටක්ෂණ කවුරුත් දන්නවානේ. තයො අපායා වැරදිලාවත් නරක තැනක උත්පත්තිය ලැබුවොත් මොකද්ද වෙත්තේ. තරක, තිරිසත්, පුේත, අසුර, තරකයේ දුක් ලැබුවොත් මරණින් මත්තේ කල්ප ගණනක් දුක් විදින්න සිද්ධ වෙනවා. තිරිසන් ආත්මයක් ලබා ගත්තොත්, පෙනෙනවානේ අපට මහා මාර්ගයේ යතකොට, බල්ලෙක්, වෙතත් සතෙක් ගත කරන ජීවිතය. අර සත්ත වත්තේ සිටින විවිධ සතුන් අරගෙන බලන්න. කොච්චර දුක් විදින සත්ත්වයෝද කියල හිතල බලත්ත. මේ වගේ තැතකට මරණින් මත්තේ ගියොත්, ජුත ලෝකෙට ගියොත්, දුක් විදින අසුර නිකායට ගියොත් මොකද වෙන්නේ? අන්න, අෂ්ඨ දුෂ්ඨක්ෂණුවලින් මෙවැනි තැනකට ගියොත් මොකද වෙන්නේ? ඒ විතරක් නොවෙයි, පවාතතිම පිව බුදුරජාණන් වහන්සේගේ ධර්මය නැති රටක උත්පත්තිය ලැබුවොත්? ඇමෙරිකාව, පුංශය, ජර්මතිය වගේ රටක මොනවා හරි පෙන්වනකොට නම් අපට පෙනෙනවා, අහස උසට විහිදී ගිය මහා දැවන්ත ගොඩනැගිලි දිහා බැලුවාම, යාන වාහන දිහා බැලුවාම, මනුෂාායන් දිහා බැලුවාම වෙලාවකට කෙනෙකුට හිතන්න පුළුවන්, අනේ දිවා ලෝකය කියන්නේ මේ රටවල් තමයි කියල. මේව තමයි දිවා ලෝක කියල කෙතෙකුට හිතන්න පුළුවන්. අනේ හරි සැප ඇති කියලත් කෙනෙකුට හිතන්න පුළුවන්. ඇත්තටම ඒ රටවල සැප තියෙනවද කියල දැන ගන්න නම් ඔය නිකම් ඉන්න වෙලාවක යන්න අර හික්කඩුව, මීගමුව වගේ පුදේශවල මුහුදු වෙරළට යන්න. ඔය රටවලින් ආපු අපි හිතාගෙන ඉන්න දෙවියො තමයි අර පැල්පක්වලට ඇවික් ඉන්නේ.

අසරණ කෙනෙක් වගේ ඉන්නකොට කතා කළොත් කියයි, අනේ මම අහවල් රටේ, මහා කර්මාන්තශාලාව මට තමයි අයිති. මට මේ කෝටි ගණනක් පවුම් තිබෙනවා, ඩොලර් තිබෙනවා කියල කථා කරල කියයි. ඇයිද ඔබ මේ රටට ආවෙ කියල ඇහුවොත් ටිකක් සැප ලබන්න, විවේකිව ඉඳල යන්න ආවා කියල කියයි. අන්න බලන්න, අර ගොඩනැගිලි හැදුවට මොකද, යාන වාහන තිබුණට මොකද, පින්වතුනි, සැපයි කියල හිතුවට හැමදාම සැපයි කියල හිතන දේ තවත් වෙලාවක ඒ සමහම දුකක් ඇති වෙනවානේ. සැපයි කියල හිතන තැනමනේ දුක තිබෙන්නේ. අනේ බඩගිනියි කිය කියා ඉන්න සමහර මනුස්සයෝ ඉන්නවා, බලන්න. බඩගිනියි, හරි දුකයි කියල කියනවා. කෑම බේදල දීලා කාගෙන, කාගෙන ගියාම බඩ පිරුනාම මොකක්ද කියන්නේ? අනේ බඩ පිරිල වැඩියි හරි දුකයි කියනවා. සැප ළහම දුක ආව හැටි බලන්න.

අර මිතිස්සූ එහේ සැප තිබුණාට ඒවා අත්හැර දමලා මෙහේ එන හැටි බලන්න. එහෙම නම් හිතන්න එපා එවැනි තැන්වලට ගියත් අපට සැපයක් ලබන්නට බැහැ. සැපයි කියල දෙයක් ඇත්තේ තැහැ. විශේෂයෙන් මීථාා දෘෂ්ටිකයන් වුණොත්, බුද්ධොත්පාද කාලයක් නොවුණොත් බණ ටිකක් අහත්ත තැති වුනොත් මොකද පුදේශවලත් දෙමව්පියන්ව දු දරුවෝ එක් කර ගෙන යනවා ඇතිතේ. ආවාම මොකද්ද කියන්නෙ? අනේ මට නම් පාල කාන්තාරෙ වගේ. එහේ කන්නත් තිබෙනවා. සැලකිලිත් හොඳයි, පහසුකම් තිබෙනවා. නමුත් කහ සිවුරක් දකින්න නැත්නම්, පත්සලකට යන්න නැතිනම්, භාවනා කරන්න මොකක්වත් නැත්නම් මොනවටද හාමුදුරුවනේ ජීවත්වෙලා කියල හඬන අපමණ කෝටිපති අම්මලා, සීයලා, පියවරු අපට හමු වෙනවා. වැඩක් නැහැ. පින්වතුනි, මීථාා දෘෂ්ටිකයන් වුනොත් වැඩක් නැහැ. අපි කවුරුත් කාට හරි අමාරුවක් තිබෙනවා නම්, පන්සලකට බණ ටිකක් අහත්ත එත්ත අමාරුයි කියනවා නම්, බිම වාඩි වෙන්න අමාරුයි කියතවා තම් බණ ගැත දැතගන්න යා යුතු තවත් තැත් කීපයක් තිබෙනවා. එකක් අංගවිකල ආයතනය. මාසයකට එක වරක්වත් යා යුතු තැනක් තමයි පින්වතුනි අංගවිකල ආයතනය. ගිහිල්ලා බලන්න මනුස්ස අම්මා කෙනෙකුගේ කුසෙන් මේ ලෝකයේ එළිය දැක්ක දුවල පුතාලගෙ හැටි බලන්න පින්වතුනි. කියන්න දුකයි. අවුරුදු තිහ හතලිහ වෙනකම් කවදාවත් මේ ලෝකය කලු ද සුදු ද කියල දැක්කෙ තැති, ඇස් දෙක තැති පූතාල කී දෙනෙක් ඉන්නවද? තරුණ තරුණියන් කී දෙනෙක් ඉන්නවද? අත් නැති අය, දෙපා තැති අය, කොර වුණු අය, කථා කරන්න බැරි අය විවිධාකාරයේ අංගවිකල වුණු අය දිහා බැලුවාම අපට කොච්චර

වේදනාවක් ඇති වෙනවාද? වරදින්නේ නැතිව නිකටේ අත තියාගෙන කාටත් කියවෙයි, අනිච්චං දුක්ඛං අනතතා ආයෙක් ගෙදර ආවාම නිච්චා හැමදාම ඉන්න විධියට පරණ විධියට වැඩ කර කර ඉන්නවා. මේ මනුෂා ආත්මයෙන් පුයෝජන ගන්න හිතනවාද? කල්පනා කරනවාද? දුකයි කියල තේරුම් ගන්නවාද? නැහැ පින්වතුනි, පුදුමයි. ඔන්න ඔය කාරණා නිසා බුදුහාමුදුරුවෝ දැක්වුවා, හනොවෙමා උපච්චගා අම්මා කෙනෙක් තාත්තා කෙනෙක් දරුවන්ට අවවාද දෙනවා වගේ පින්වතුනි, බුදුහාමුදුරුවෝ දේශනා කරලා තිබෙන්නේ මේ පිං කරලා ලබා ගත්ත මනුෂා ආත්මය නිකම්ම ගෙවා දමන්න එපා, කොයි වෙලාවක හරි ලෙඩ වුණාම පිං කරගන්න බැරි වෙනවා. ඇව්දින්න බැරි වෙනවා. ඇව්දින්න බැරි වුණොත් පිං කර ගන්න බැරි වෙනවා. මරණයට කවර මොහොතක මුහුණ පාත්න සිද්ධ වෙයිද දන්නේ නැහැ. මොනවද අපි ගෙන යන්නේ, පරලොව යනකොට?

ඒ නිසා ඉතාමත්ම වගකීමෙන් වැඩ කරන්නයි මේ කරුණු පහෙත් බුදුහාමුදුරුවො උගත්වන්නේ. එසේ නම් අප කල්පතා කරමු පිත්වතුනි, මොතවද කරන්න ඕනෑ. මේ ධර්ම දේශතාව පවත්වත වෙලාවේ සමහර මනුෂායෙක් මේ රටෙන් ඉවත් වෙලා වෙත රටවලට යනවා ඇති, ගිහිල්ලා ඇති. ඒ විතරක් නොවෙයි, සමහර මනුෂායෝ මේ පොළොව හාර හාරා දෝනාවල් කප කපා යට ගමන් කරනවා. සමහර මනුෂායෝ මහ මුහුදුවල කිමිදි කිමිදී, මහා ගංගා වල කිම්දි කිම්දී මහ කැළැවලට ඇතුළු වෙලා නොයෙක් විවිධ වැඩ කටයුතුවල යෙදෙනවා. සමහරවෙලාවට අපි ආහැව්වොත්, අනේ හාමුදුරුවනේ කිසිම විවේකයක් තැහැ, රස්සාවට යනවා, හරිම කරදරයි, රෑ 11 නැත්නම් 12 වෙනකම් රස්සාව කරන්න ඕනෑ. පෝය දාටවත් එන්න විධියක් නැහැ. එදත් වැඩ කරන්න ඕනෑ. කඩේ වහන්න විධියක් නැහැ. එහෙම නැත්නම් ගෙදර දොරවල් වහල එන්න විධියක් නැහැ කිය කියා උත්තර දෙන අය ඉන්නවා. ඔය තරම් මහත්සි වෙත්තේ මොතවටද කියල ඇහැව්වොත් වචන නම් එක එක්කෙනාගේ වෙනස් වෙයි. අර්ථය එකයි. මේ මහන්සි වෙන්නේ මොනවටද? මේ රට දමල වෙන රටකට යන්නේ ඇයි? මහ මුහුදේ, මහ ගංගංවල කිමිදෙන්නේ ඇයි? කැළෑ වදින්නේ ඇයි?

සේරම ධනය හම්බ කර ගන්නයි වස්තුව හම්බ කරගන්නයි. ඒ හම්බ කර ගත්තේ ඇයි කියල ඇහැව්වොත් කාගෙත් එකම පරමාර්ථයයයි, මොකක්ද? අනේ සැප ලබන්න. වැරදිද? නැහැ, හරි. හැබැයි වරදින්නේ මොකක්ද? මනුෂායා සැප ලබන්න කුමක්කළ යුතුද? මොත වගේ සැප ලබන්නද වැඩ කළ යුත්තේ කියන එක බොහෝම දෙනෙක් දන්නේ නැහැ. සැප කීයක් තිබෙනවාද? සැප තුනක් තිබෙනවා පින්වතුනි. එකක් දිටඨ ධමම සුඛ. දෙවැන්න සම්පරායික සුඛ. තුන්වැන්න පරමනථ සුඛ. පළමුවැනි කාරණය මොකක්ද? අප සැම දෙනාගේම බලාපොරොත්තුව මොකක්ද? මේ ගතකරන වෙලාවේ ඉදලා සම්පූර්ණයෙන් සැප ලබන්නටයි. සැප ලැබීමයි පරමාර්ථය. ඒ සඳහා තමයි ධනය හම්බ කර ගන්නේ. ඔන්න සැප ලබන්න ධනය හම්බ කර ගන්න. මනුස්සයෝ බුදු බණ අනුව මට පෙතෙනවා, මෙලොව පමණක් සැප ලබන මනුෂායෝ ධනය හම්බ කරගත්ත අය කොටස් දෙකක් පෙතෙතවා. එක් කොටසක් සැප ලබන්නය කියල ධනය හම්බ කර ගන්නේ. අපුමාණ ධනය හම්බ කරගත්තවා. හම්බ කළාට මොකද, ඇත්තටම ඒ මනුෂායත් හම්බ කළාට ඒ අය එයින් සැප ලබන්නේ නැහැ. ඒවායින් කමන්ගේ දුදරුවන් ඇතුළු පවුලේ අයට එයින් සැප නොදෙන මනුෂායෙක් ඉන්නවා. එක දිනයක් පාසා, සතියක් මාසයක් පාසා ඔහුට තිබෙන සතුට මොකක්ද? අනේ මම මේ සතියේ මෙච්චර බැංකුවේ දැම්මා, මෙච්චර එකතු කළා, මෙච්චර ඉඩම් ගත්තා, මෙච්චර ගෙවල් හැදුවා කියල ඒවා ගැන කල්පනා කර කර තමයි සතුට ලබන්නේ, කාලා බීලා තොවෙයි.

මට පුංචි කථාවක් මතක් වෙනවා. ඒ කතාව පන්සිය පණස් ජාතක පොත් වහන්සේගේ කථාවක්. පින්වතුනි, මයාත. කියල කුරුල්ලෙක් ඉන්නවා ාකැළේ . යම්කිසි ගහක ගෙඩි ඉදුනම මේ කුරුල්ලා ඉදිච්ච ගෙඩි තිබෙන ගහට ඇවිල්ලා හඬනවා. හඬනකොට කොහොමද ශබ්දය? හඬනකොට ඇහෙන්නේ මගේ, මගේ, මගේ, කියන්නා වගේයි ඇහෙන්නේ. කැළේ ඉන්න වෙනත් කුරුල්ලන් මේ ශබ්දය ඇහුණාම හරියටම දන්නවා මේ හඬන්නේ ඉදිච්ච ගෙඩි තිබෙන ගහක් ඇති කියලා. අනික් කුරුල්ලන් සේරම ඉදිච්ච ගෙඩි තියන ගහට ඇවිල්ලා කාලා, කාලා, හොඳටම බඩ පුරවා ගන්නවා. අර මගේ කිය කියා හඩ හඩා හිටිය කුරුල්ලා උෟගේ හොටෙන් පුංචි ගෙඩියක කෑල්ලක්වන් කන්නේ නැහැ. මගේ මගේ කියල හඩල හඩලා වෙන ගහකට පියාඹලා යනවා. ඔන්න ඔය කුරුල්ලා වගේ මිතිස්සුත් සමාජයේ ඉන්නවා. මොකද? මගේ මගේ කියල එකතු කරනවා, එකතු කරනවා, අර කුරුල්ලා වගේ මොනම දෙයක්වත් කන්නෙත් නැහැ. පවුලේ අයට කන්න දෙන්නෙත් නැහැ. මගේ කියල එකතු කරලා, එකතු කරලා, කුරුල්ලා වෙන ගහකට පියාඹලා ගියා වගේ මේ මනුෂායාත් ඇස් දෙක පියාගන්නවා. මරණ ස්වභාවයට පත් වෙනවා. වෙන තැනකට පියාඹලා යනවා. පියාපත් නම් නැහැ. යනවා. දැන් ඉතින් කියන්න ඕනෑ නැහැනේ යන තැන කොහෙද කියලා. දැන් එකතු කළා, ධනය මහා ගොඩක් එකට එකතු කර ගත්තා. යන තැන වෙන කියන්න ඕනැ නැහැතේ. මොනවද ගෙන යන්නේ. සල්ලි ගෙන ගියාද? අර එකතු කරලා තිබුණු මොනවා හරි අරගෙන ගියාද? නැහැ. ගෙන යන්න දෙයක් නැහැ. සැප ලබන්නට කර ගත්ත දෙයක් නැහැ. අන්න අපට හිතේ තියාගන්න කිව්ව පස් වැනි කාරණය මොකක්ද? මටය කියල තිබෙත්තේ කර්මය පමණයි. කරන හොඳ දේ පමණයි තමන්ට පිහිට වන්නේ. අර මනුෂායා සල්ලි හම්බ කළා. තමන්ටය කියල යමක් කර ගත්තද? තැහැ. කිසිම දෙයක් කර ගත්තේ තැහැ. කුරුල්ලා වෙන ගහකට පියාඹලා ගියා වගේ වෙන නරක නැනකට පියාඹගෙන යනවා; ඒ මනුෂායා මැරිලා. සල්ලි සැප ලබන්නය කියල සල්ලි හම්බ කරන සමහර අය ඉන්නවා, ඒ වාගේ නොවෙයි, හොඳට කතුවා බොතුවා. කත්තෙ බොත්තෙ තමත් විතරක් තොවෙයි. ගෙයත් හොදට වහගෙත, ගේට්ටුවත් හොදට වහගෙත තමන්ගේ පවුලේ අය විතරක් හොඳට කාලා බීලා ජීවත් වන මතුෂායෝ ඉන්නවා. ඒ දෙවැනි කොටස. ඇත්තටම යම්කිසි මතුෂයයෙක් හොඳට ධනය හම්බ කරගෙන තමන් හොඳට කනවා, ඇදුම් පැළදුම් වටිනා ඒවා අදිනවා. රන් රුවන් මුතු මැණික්වලින් ගත පුරවා ගත්තවා. ආහරණ පැළඳ ගත්තවා, ලස්සතට ගෙවල් දොරවල් හදා ගන්නවා. හැබැයි සමහරවිට පාත් පෙත්තක් හිතත්තෙකුට තොදෙන මතුෂායෝ ඉත්තවා. ඔවැති මනුෂායෙක් ධනය එකතු කරලා තමන් විතරක් කාලා හිටියාම සමාජයේ

මිනිස්සු මොනවාද කියන්නේ පින්වතුනි. ළිද අරක් ගත්ත රකුසෙක් වගේ සේරම ගොඩගහගෙන හිටියා, ඕන් ගියා කියයි. එවැනි මනුෂායෙක් මැරුණා කියලා හිතන්න. මොනවද මනුෂායෙක් ගැන අන්තිම සහතික දෙන වෙලාවනේ මතක වස්තු පූජා කරන වෙලාව. එතැනදී හාමුදුරු කෙනෙක් කථා කරන වෙලාව. මොනවාද පින්වතුනි කියන ගුණය මොකක්ද? ඉඩම් අක්කර මෙච්චර තිබුණයි කියනවාද? බැ $\circ$ කුවේ මෙච්චර දමලා තිබුණා යයි කියනවාද? අනේ එය තෝතා ජීවත්ව ඉත්දැද්දී පවුම් රතුතිත්ම හැදුව වළලු දුසිමක් අතේ දාගෙන හිටිය කියල ගුණයක් කියයිද? කියතොත් කියන්න තිබෙන්නේ වචන තුනයි. ආව, කෑව, ගියා. එච්චරයි. කියන්න දෙයක් නැහැ. එහෙම නම් මතක තබා ගන්න වස්තුව එකට එකතු කර කර පරිභෝග කර කර ජීවත් වුණාය කියලත් මිනිහෙකුට සැපයක් ඇත්තේ නැහැ. හැම කෙනෙක්ම ධනය හම්බ කර ගන්නා අය. මතක තබා ගත්ත ඕතැ. තමත්ට ඇස් දෙකක් තිබෙත්තා වගේ මෙලොව සහ පරලොව කියන දෙකම බල බලා නිරන්තරයෙන් වැඩ කටයුතු කර ගත්තට මතක තබා ගත්ත ඕතැ. එහෙම නම් අපි සැප ලබනකොට දිට්ඨ ධ®ම සුඛ මෙලොව වශයෙන් සැප ලබා ගත්තවා. ඒ සමහම මතක තියාගත්ත, සිතිත් කයින් වචනයෙන් වැඩ කරන වෙලාවට සම්පරායික සුඛ. පරලොවත් සැප ලබන විධියට වැඩ කටයුතු කර ගත්තට අපි කටයුතු කළොත් අත්ත බුද්ධිමක් අන්දමට කටයුතු කළා වෙනවා. පරලොව සැප ලබා ගැනීම අරමුණු කරගෙන යම්කිසි කෙනෙක් වැඩ කරනවාය කියන්නේ වැරදි වැඩ වලින් ඉවත් වෙලා ඉවරයි. ඒ සමහම ඔහුට පූළුවති, ඒ පරලොව ගැන හිතන තැතැත්තාට පරමත්ථ සුඛ අනේ මට මේ දෙන දානයෙන් කරන පරිතාාගයෙන් ලැබෙන කුසලයෙන් මට නිවන් සැප ලැබේවායි කියල පතනකොට අත්න බලන්න පරමත්ථ සුබ. සම්පරායික සුබ පරලොව සැපයි. ඒ සමහ ඇදිලා සම්බන්ධවෙලා නිවන් පූරයට යන මාර්ගයේ තමයි ගමන් කරත්තේ. මෙන්න මේ ටික සිතේ තබාගත්තාම, මෙන්න මේ ටික කල්පතාවට ගත්තාම කාරුණික පිත්වතුනි, අපි සැප ලබා ගත්තට වගකීමකින් වැඩ කරන්නට ඕනෑ. බුදුහාමුදුරුවො ගිහි කෙනෙකුට සැප විතරක් දක්වලා තිබෙනවා. එයින් පළමුවැනි සැපය මොකක්ද

අත්ථිසුබය. තමන්ගේ කටයුතු කරගෙන යන්නට පුළුවන් තරම් ධාර්මිකව ධනය හම්බ කර ගන්නය කියල බුදුහාමුදුරුවො කියල තිබෙනවා. බලන්න, රතු ඉරක් ගහලා නැහැ. මෙච්චරයි කියලා තැහැ.

මේ ගිහි පින්වතුන් මතක තබා ගන්න, ධාර්මිකව ඕනැ තරමක් ධනය සම්පාදනය කර ගන්නය කියල බුදුහාමුදුරුවො දක්වලා තිබෙනවා. ඒ ධනය සම්පාදනය කර ගැනිමක් සමභම – සම්පාදනය කරලා ඉවර වෙලා නොවෙයි - මම එහෙම කිව්වේ අද සමාජයේ බොහොම දෙනෙක් පිංකම් කරන්න බලා ගෙන ඉන්නේ කොහොමද? තිබෙන වැඩ කටයුතු ටිකක් ඉවර කරලා තමයි පිංකම් කරන්න බලාගෙන ඉන්නේ. කවම ගෙය හදලා ඉවර නැහැ. ගෙය හදලා ඉවර වෙලා මම පන්සල පැත්තේ එන්නයි කල්පනා කරගෙන ඉන්නේ, පිංකම් කරන්නයි කල්පනාව, කුසල් කරන්නයි කල්පනාව කියල කතා කරන අය ඉන්නවා. තමන්ගේ වැඩ සේරම ඉවර කරලා පිංකම් කරන්නයි සමහර අය බලාපොරොත්තු වෙන්නේ. අඡෙඡව කිවවං ආතඐ අද කළ යුතු පිංකම කුමක්ද කියල කල්පතා කර කර, හම්බ කර කර ඒ ධනය යොදවා පිංකම් කරන්නට ඕනෑ. අන්න ඒ සැපය මොකක්ද? බුදුහාමුදුරුවො දක්වපු හතර ගිහි සුව වලින් දෙවැනි සැපත භෝග සුඛයයි. එහෙම නම් වස්තුව සම්පාදනය කර ගත්ත ඕතැ. වස්තුව ඕතැ තරම් එකට එකතු කර ගත්ත ඕතෑ. ඒ වස්තුව සම්බන්ධව ආශාව වැඩි වුණොත්, ධනය ලබා ගැනීම සඳහා කටයුතු කරලා දේපොළ ඉඩකඩම් ගැන ආශාව වැඩි වූණොත් තමන්ට ඒකම තමයි වරදින්නේ කියන එකත් මතක තබා ගන්න. නැහැ. කා ළහත් ආශාව තිබෙනවා. අපපිඡතා මහිච්චතා. අධික ආශාව නරක දෙයක්. කා තුළත් ආශාව තිබෙනවා. අධික අාශාව තමන්ට විපත්ති කරයි. අධික ආශාවක් හිතට ආවොත් බොහොම වෙලා වට කල්පතා කරන්නේ, අනේ මම හම්බ කර ගත්ත දේ දෙන්න බැහැ, මට නැති වෙනවා. මීට මොලවා ගන්නමයි කල්පනාව. එකතු කර ගන්නමයි කල්පනාව. අතින් ගිලිහී යන දේ තැති වෙතවාය කියල බියකට පත් වෙතවා. ඇත්තටම මොහොතක් හිතන්න පින්වතුනි, අපට පිහිට වන්නේ මිට මොලවාගෙන තමන්ගේය කියලා කොහේ හරි බ $_7$ ංකුවක හරි රැස් කරලා, කාටවත්

තොදී තිබුණු දේද, එහෙම තැත්තම් පරිතාාග කරපු දීපු දේද පිහිට වන්නේ කියල බුද්ධිමන් අය හිතලා බලන්න. අන්තකෙනාධි පණණසා මාරයා එනවා. මාරයා ළහා වෙනවා. මාරයා ආපූ වෙලාවට කියන්න සල්ලිකාරයකුට මාරයාගෙන් ගැලවෙන්න සතියක් කල්ගන්නය කියල. කුමයක් තියෙනවද කියල හිතල බලන්න. පූළුවන්කම තිබෙනවා නම් ඔය මාරයා කතා කරන වෙලාවට දැන් මම මිය යයි කියල හිතනවා නම් ඔය කොච්චර ගොඩගහන්න කැමති වූණත් රුපියල් ලක්ෂයක් වූණත් චෙක් එකක් ලියාගන්න පූළුවන් මාරයට, කිසිම ගණනක් නැහැ එක සතියකට මට ජීවත් වෙන්න දෙන්න කියල ඉල්ලාගන්න පූඑවන් නම් පුළුවන්ද? මාරයා ඇවිත් කථා කරන වෙලාවට අර මිට මොලවා ගත්ත දේ පිහිටක් තැහැ. හොදයි, දෙනෙත් පියාගත්තා කියල හිතන්න කවුරු හරි. මැරුණා කියල හිතන්න. ඒ ඒ මනුෂායා පරලොව යනකොට අර කණ කර ආභරණ මොනවා හරි අරගෙන යනවාද? උදේ පාන්දරට නම් ගෙදරින් එළියට බැහැලා කන්තෝරුවට යතකොට, වෙතත් තැතකට යතකොට කෑම පාර්සල්, තොයෙක් තොයෙක් ආහාර පැකට් හදාගෙන, සල්ලිත් සාක්කුවේ දමාගෙන, ලේන්සු ගැටෙත් ගැට ගහගෙන, පර්ස් එකක හරි දමාගෙන නේ යන්න වෙලා තිබෙන්නේ. හැන්දැවට එන ගමනකට වූණක් කෑම් බිම සල්ලිත් අරගෙන නේ යන්නේ. ආයෙන් නොඑන්න යන ගමනක් තේ මරණය කියන එක. මේ මරණ ස්වභාවයට පත් වෙනවාය කියන්නේ ආයෙන් නො එන්න යන ගමනකටයි. මොන මනුෂායාද පිත්වතුනි, මරණය එනකොට රුපියල් සීයයක්වත් අරගෙන ගිය කෙතෙක් ඉත්තවාද? ඔය ඇදුම් සුට් අල්මරිවල ගොඩගහගෙන ඉන්නවා. එක සූට් එකක් අරගෙන ගියාද? උදේ පාන්දර ඇයි නැගිටලා කෑම පාර්සල් හදන්නේ. හැන්දැවේ එන්න, එක වේලට එක දවසට සුදානම් වෙන්නේ. ආයෙ නොඑන්න යන ගමනෙදී මොත මනුෂාාද බත් පැකට් හදාගෙන, සැන්ඩ්විචස් හදාගෙන පරලොව ගියේ මොන මනුෂෳයාද? එහෙම කෙනෙක් දැකලා තිබෙනවාද? සබබං පහාය ගමනියං සේරම දමලා අපි යනවා. නැහැ. වැරදුණා. සේරම දමලා යනවාය කිව්වාට සේරම දමලා යන්නේ නැහැ. ්තංහිතසස සකං හොති - තංව ආදාය ගවඡකි්

මගේය කියල මොනවා හරි දෙයක් නිවැරදිව රැස් කර ගන්නා නම් ඒක අපි අරගෙන යනවා. මොනවාද? යංහිකරොතී කායෙන වාචාය උදවෙතසා අපි සිනින් කයින් වචනයෙන් හොද දෙයක් කළොත් ඒ ටික පින්වතුනි අපි පරලොව යනකොට අරගෙන යනවා. එහෙම නම් මීට මොලවා ගත්ත දේ. තමන්ගේය කියලා අන්නිම වෙනකම් ඉතුරු කර ගත්ත දේ දමලා යනවා, අත දිග හැරලා යමක් දුන්නා නම් දුන් දේ පමණයි පරලොව ගෙන යන්නේ. අන්න බලන්තකො පුදුම දෙයක් මේක. තමන්ගේ සල්ලි වියදම් කරලා, තමත් සන්තක මොනවා හරි කාට හරි දුන්නාම යනකොට ඒක දන්නෙම නැතුව අරගෙන යනවානේ.

සල්ලි, දේපොළ වස්තුව අපට පිහිට වෙන්නේ නැහැ සමහර විටෙක. හැබැයි එක වෙලාවකට හිතෙනවා සල්ලි තිබෙනවා නම් සල්ලි බලෙනුත් දිවාලෝකයේ යන්න පුළුවන්. ඇයි? මේ පින්වතුන් දත්තවා බොහොම දවස්වල බුදුහාමුදුරුවෝ සංඝ රත්තයත් එක්ක වැඩ හිටිය ජේතවනාරාමයේ රවුමේ කවුදෝ ගාථාවක් කිය කියා යනවාතේ මොනවද කියන්නේ? 'ඉද හිත ජෙතවන ඉසිස ස තිසෙවිතං - අවූතකං ධමා රාජෙන පිතිස ජනතංමම තේරුම මොකක්ද ? අනේ මම සල්ලි වියදම් කරලා ගත්ත ඉඩමේ මා විසින් සාදපු පත්සලේ සංඝ රක්තය පිරිවරාගෙන බුදුරජාණන් වහත්සේ වැඩ වාසය කරනකොට පිතිසංජනනං මම අනේ මට කොච්චර ලොකු සතුටක්ද? කිය කියායි මේ රාතුී ජීතියෙන් ගමන් කරන්නේ? කවුද මේ? අනේපිඩු සිටුතුමා මියගියා. මැරිලා දිවාලෝකයේ ගියා. මට මේ සැප සම්පත් ලැබුණේ කොහොමද කියලා හිතනකොට දැක්කා තමා සෑදු ජේතවතාරාමය. ඒ පින තමයි මේ මහා මන්දිර, දිවා මත්දිර පහළ වූණේ. දිවා ආහාර පාත ලබා ගත්තට පුළුවත් වුණේ මේ දීපු දං ආදිය නිසාය කියල එතුමා දැකලා ඉවසන්න බැරි තරම් පූදුම පුීතියකින් ඇවිල්ලයි මේ උදම් අනන්නේ. අනේපිඩු සිටුතුමා. ඒ තමේ තේරුම මොකක්ද? අනාථ පිණ්ඩික අනාථයන්ට අසරණයත්ට කෑම දෙන මනුෂාායා. අන්න හම්බ කරලා, තමන් දොරවල් වහගෙන කකා හිටියේ නැහැ. හම්බ කරපු දේවල් තමන්ගෙ පවුලේ අය පමණක් භුක්ති විත්දේ තැහැ. අසරණයන්ට පිහිට වුනා. ශාසනයේ දියුණුවට ධනය යෙදෙව්වා. යොදව යොදවා පීිති වෙච්ච

මේ අතේපිඩු සිටුතුමා මැරිලා පුදුම සම්පත්තී ලබ ලබා තමයි අර උදම් ඇතීම කළේ. අප සැම දෙනාම එය සිහියට ගත යුතුයි.

තැවතත් හිතමු. අපි ජීවත් වෙතවා. මේ වාසනාවත්ත මනුෂා අාක්මයක් කවදා හරි දවසක අවසන් වෙලා මැරුණා කියන වචනය වෙනකොට දෙනෙන් පියාගත්තා. කෙනෙක් මැරිලා දිවෳලෝකයේ යනවා. තව කෙනෙක් මැරීලා නරකයට යනවා. දැන් නම් මේ ඉන්න අයගෙන් මම පුශ්නයක් දෙකක් ඇහැව්වොත් නොයෙක් උත්තර ගන්න පුළුවන්. මේ පොඩි දරුවෙකුගෙන් ඇහැව්වොත්, තරුණයෙකුගෙන් ඇහැව්වොත් ඔය ෂර්ට් එක කොහෙන්ද කියා, අතේ මේක අම්ම අරගෙන දුන්නා, තාත්තා අරගෙන දුන්නයි කියයි. තැක්නම් ඔය තෝනා කෙනෙකුගෙන් ඇහැව්වොත් අනේ මහත්මයා තමයි හැමදම මට ඇදුම් ගෙනන් දෙන්නේ කියල කියන්න පුළුවන්. මහත්මයෙකුගෙන් ඇහැව්වොත් අනේ නෝන තමයි ඇදුම් පිළියෙළ කරත්තේ කියයි. ආච්චී සීයාගෙත් ඇහැව්වත් ඒ විධියට කියයි. අතේ ගේ හැදුවේ, ඇදුම් පැළදුම් සේරම අරගෙන දුන්නේ අහවල් අය තමයි මට පිහිට වුණේ කියල කියයි. අර මැරිලා දිවා ලෝකයේ ගිය කෙතෙකුට කියත්ත පුළුවන්ද අනේ අම්ම තමයි මම දිවාලොකයේ එව්වේ. මගේ මහත්මයා තමයි මම දිවා ලෝකයේ එව්වේ, මගේ දරුවො තමයි එව්වේ කියල කියන්න පුළුවන්ද? ඒකේ අනික් පැත්තත් හිතත්න. නරක තැනකට ගිය එක්කෙනා ගැන.අයියෝ මම මේ නරකයට තල්ලූ කළේ මහත්මයා තමයි, නෝතා තමයි, නැත්තම් අම්ම තමයි තාත්ත තමයි කියලා හිතත්ත පුළුවන්ද? නතං මාතා පිතා කෛරා අඤෙඤවාපිච ඥාතකා අම්මා කරන දෙයක් නොවෙයි, තාක්තා කරන දෙයක් නොවෙයි, හොඳට හිතේ තියාගත්ත තමත් සමමා පණිහිත හොඳ හිතකින් යුක්තව හිතින් කයින් වචනයෙන් හොඳ දෙයක් කළාද, හම්බ කරගත්ත ධනය වියදම් කරලා, එය තමන් පසුපස සසර පිහිට ලබා දෙන්නට එනවා. අනේ කවුරුවත් දැක්කෙ නැහැ කිය කියා තමයි, දන්නේ තැහැ කිය කියා තමයි සමහර අය පව් වැඩ කරන්නේ, වැරදි වැඩ කරන්නේ. පික් පොකට් ගැහුවාම, හොරකමක් කළාම කාටවත් පොලීසියටවත් අහුවුනේ නැත්නම් උඩ පැන පැන හැන්දෑවට සල්ලි ගතින්නේ. හැන්දැවට මාල ගතින්නේ, ඔරලෝපු ගනින්නේ එහෙම

කරපු මිතිස්සු උඩ පැන පැන. කාටවත් අහුවුණේ නැහැ කිය කියා සමහර විට භාර්යාවන් එක්ක හිනා වෙවී තමයි ඒවා දිහා බලන්නේ උදුම් අනත්තේ. හිතා වෙනවා තමයි. ඔයිට වඩා ලොකු වෙනත් කෙතෙක් ඒ වෙලාවට හිතා වෙතවා. කවුරුත් දත්තවාතේ හිතා හිතා හතුර හිතා කියල හිතා හතුරක් තිබෙනවානේ. එක් කෙනක් කවුද? යමරජ්ජුරුවෝ අරහෙ ඉඳගෙන හිනා වෙනවා. උඹ ප<u>වු</u>කම් කරලා, වැරදි වැඩ කරලා, හොරකම් කරලා ඕවැ ගැනලා, එකතු කරලා කාලා බීලා ඉදපත් දෙතෙත් පියාගත්තාම මා ළහටතේ එන්නේ. කල්ප ගණනක් දුක් ගෙන දෙන මේ නිරයේ උඹට වධ බන්ධන කරන්න මම සුදානම් කිය කියා යමරජ්ජුරුවෝ හයියෙන් හිතා වෙනවා එහේ ඉදගෙන. මෙහෙම හම්බ කරන මනුෂායන් ගැන මාරයා ඊට වඩා හයියෙන් හිනා වෙනවා. උඹ තවම මැරෙන බව තේරුම් ගත්තේ නැහැ. කාලා බීලා හැමදාම ඉන්නද හදන්නේ. ඕවා හොරකම් කරලා, නරක දේවල් කරලා කියලා අරහේ මාරයා ඉදගෙන හිතහ වෙනවා,පොළොව උඹේ තමයි, උඹ යනකොට ගෙනයයි, කම්බි ගහපං, තාප්ප බැඳපං, ගෙවල් හදාපන් උඹේ කිය කියා කියල පොළව මහී කාන්තාව හිනා වෙනවා. ඔන්න හිනා තුනක් මතක් කළා. හතර වැති හිතාව නරක චර්යාවක් ඇති කාන්තාව හිනා වෙනවා තමන්ගේ චර්යාව කවුරුවත් දන්නේ නැහැයි කියලා. කාරුණික පින්වතුනි, යමරජ්ජුරුවන්ගේ හිනාවට භය වෙන්නට ඕනෑ. මාරයාගේ හිනාවට භය වෙන්නට ඕනැ. මේ අපේ කියල එකතු කරන වෙලාවට මෙතැනම තමයි විපත්තිය කියල මතක තබා ගත්නට ඕනැ. එහෙම නං ඉතුරු වන දේ මොකක්ද? අප පිං කරලා මනුෂා ආත්මයක් ලබා ගත්තා. මීට වඩා යන්න තැනක් තිබෙනවා, ඉන්නේ ටික කාලයයි. වැඩිම වුණොත් අවූරුදු සියයක් එකසිය විස්සක් ඉදියි. එදා දෙනෙත් පියවා ගත්තාම තමන්ට පිහිට වන්නේ හම්බ කරගත්ත ධනය වියදම් කරලා යම්කිසි විධියකට අසරණයන්ට පිහිට වුණාද? ලෙඩුන්ට ගිලණුන්ට උපස්ථාන කළාද, පන්සල් හැදුවද, බුද්ධ පුජා කළාද කරපු මේ කුසල් මහා දාන නැමැති පුණා මහිමයෙන් තමන්ට පිහිට වෙන්න කැටුව එනවා. ගන්න ප•ව ශීලය කඩන්නට එපා. ඒක නමන්ටම විපත්තියක් කර ගත්තා වෙතවා. ඒ තිසා කවුරු දැන ගත්තත්

නැතත් කල්පතා කරන්නට එපා, හැම නිස්සේම තමන් ගන්නා පංච ශීලය මැතවින් ආරකෂා කරන්න. දවසකට විතාඩි කීපයක් ඉතුරු කර ගෙන අඩු ගණනේ මෛතී භාවතාවේ අවංකව යෙදෙන්න. සියලූ සත්වයෝ තිදුක් වෙත්වා කියල පුාර්ථනා කරන්න. ඒ වැඩ අවංකව කරන්න ඕනැ. අවංකව කරන්නය කියල මම නැවත නැවත කියන්නේ මොකද? සමහරු නම් මෛතී භාවතාව කරනවා. ඒ කළාට මොකද යටි හිතේ තිබෙන්නේ මේ මෛතී කළාට මගෙත් එක්ක නඩු කියාගන්න එක්කෙනාට මගේ මෛතී යකුදා. මගේ තරහකාරයො හැරලයි මම මේ මෛතීය වඩන්නේ. ඒ අයත් එක්ක මගේ කිසිම යාලූකමක් නැහැයි කිය කියා මගේ ගනුදෙනුවක්, මෛතීයත් නැහැයි කියල හිතනවා. සියලූ සත්ත්වයන් වෙත මෛතීය වඩන්නට ඕනෑ.

ඔන්න ඔය විදිහට දාන, ශීල, භාවනාදී කුසල් කරන්න ඕනැ. හැමදාම තිදි යහනට යන්නට කලින් තමන් දවසේ කළ වැඩ ගැන හිතන්න. වැරදි වැඩක් කළොත් ඒකෙන් ඉවත් වන්න. නිරන්තරයෙන් එන්න එන්නම හොඳ වැඩ කරමින් තමන්ගේ ජීවිතය සාර්ථක කර ගන්න ඕනැය කියල කල්පනා කරන්න. අද ධර්ම දේශනාව අභිණහ පචාවෙකාිතබා සූතුයෙන් කරුණු පහක් දේශනා කළා. මේ ජීවිතය නැති වෙයි කියල, එයිනුත් වටිනාම මනුෂා ආත්මයෙන් පුයෝජන ගැනීම සඳහා මොලොවත් පරලොවත් සැප ලබන්නට නිවත් සුව සාදාගන්නට අදාළ වටිනාම ජීවිතයත් විනාඩියක් පාසා ගෙවන්න කියල කාරුණිකව මතක් කර දෙන ගමන්, පුාර්ථනා කරමු ධර්ම ශුවණයේ ආතිශංසයෙන් මෙලොවත් පරලොව සැපක් හැම දෙනාට උතුම්වූ නිර්වාණ සැපතිත් සැනසීමත් ලැබෙත්වා කියලා.

### අතුරුගිරිය පොරේ ශී මහා විහාරවාසී ගෞරව ශාස්තුවේදී

# පූජෳ මල් උල්ලේ මේධානන්ද ස්වාමින්වහන්සේ

සාතාගිරෝ "තමෝ" යකො "තස්සව අසුරිතදිතෝ "හගවතෝ" ව මහාරාජා සකෙකා "අරහතෝ" තථා "සමමාසම්බුදෙධාති බුහ්මරාජා සහමුපති අමුහාකං ධම්මරාජා තථාතෙහි තමසසිතෝ

#### නමොතසා හගවතො අරහතො සම්මා සම්බුද්ධසා

වෙසක් පුත්සඳ අමා කිරණින් අහස මැද සඳ එළිය දෙන්නේ සියඑ ගස්වැල් මල් පලින් බරවෙවී ලෝකය සනසවන්නේ දයා කරුණා චේතනාවන් මිනිස් හදවත මතුව එත්තේ අදයි සිදුහත් කුමරු ලූම්බිණි මහා සල් උයනෙහි උපත්තේ

දුකින් මුදවන පිණිස සව්ලෝ සතුන් වෙත පා දයා චිත්තේ සාවුරුද්දක් බොහෝ දුක් විද භාවනා කොට ගයා පැත්තේ ඇසතු බෝමුල අරා වැඩ හිඳ උතුම් විදුරාසනය මත්තේ අදයි බෝසත් තුමා කෙළෙසුන් නසා බුදු බව ලබා ගත්තේ පුරා හතලිස් පහක් අවුරුදු පතුරුවා මෙත් කුඑණු බාවේ කිසීම වෙතසක් තැනිව සිදුකොට දුකිත් තිදහස් කරන සේවේ මල්ල රජුනගෙ මහා සල් උයතෙහිදී සැතපී නිහැඩියාවේ අදයි ලොව්තුරු තථාගත බුදු පියාණත් පිරිතිවත් පෑවේ

වෙසහමහේ පුරා සද එළියෙන් මුළු දෙරණන ඒකාලෝකමත් වූ උතුම් තුන් බුදු මභූල සමරණ උත්තරීතර පුන් පොහෝ දින

බුදුව සසර සමතිස් - පාරමී දම් පිරිමෙන් අමිත මුදු ගුණෙන් ලෙව් - සත් තිවත් පත් කළා වූ ගෞතම මුණි නම් මේ - දම්රදණන් වහන්සේ මෙ වෙසහ පුණු පෝද - මම් වදිමි සාදු සාදු

තෙ සත්තති බුද්ධ ඥාතෙහි තව අරහාදීහි, උත්තම බුද්ධ ගුණෙහි සමත්තාගත• සම්මා සම්බුද්ධාන• ත• සිරසා තමාමි.

තෙසැත්තෑ බුදු තැණිත් හා නව අරහාදි උතුම් බුදු ගුණයෙත් සමත්තාගත වූ ඒ භාගාවත් වූ අමාමෑණී සම්මා සම්බුදු රජාණත් වහත්සේට, මම නමස්කාර කරමි. මාගේ නමස්කාරය වේවා//

| පළකර සගමොක් මං සිවු අපා දුක්           | වලක්වා   |
|----------------------------------------|----------|
| ලද හෙයින් නමෝයි වැන්ද සාතාගිරි         | යක්      |
| මමද වදිමි සෑසි දම් රදණන්               | වහත්සේ   |
| මෙ වෙසහ පුණු පෝද ඉන් මහත් සෙත්         | සැපත්වේ. |
| සොබන සොමි පසන් සත් සත් වදත් තිත්       | වදළෙග්   |
| එබැවින් අසුරින් ද 'තස්ස' යයි වැන්ද     | පැදී     |
| මමද වදිමි තුන්ලෝ නා සුගත් අත් මුදුන්   | Ę        |
| මෙ වෙසහ පුණු පෝද ඉත් මහත් සෙත් සැපත්   | වේ       |
| සය නැණිති පබා සව් දෙව් බඹුත් හා කෙලෙස් | බුත්     |
| හෙයින් 'භගවතෝ' යයි වැන්ද 'ඒ සිව්වරම්'  | දෙව්     |

මමද වඳිම් මා බා යුත් බැතින් පින් සිරින් පුන් මෙ වෙසහ පුණු පොද ඉන් මහත් සෙත් සැපත් වේ

බඹ සුර තර තාදිත්ගෙන් පිදුම්ලත් මතායෙන් පැහැද 'අරහතො' යයි වැන්ද ඒ 'සක්' සුරින් ද මමද වදිමි ලෝනා සව් කෙළෙස් තෙන් මිදුම් ලත් මෙ වෙසහ පුණු පෝද ඉන් මහත් සෙත් සැපත් වේ

සතර සත දුකාදී දත් හෙයින් හා දෙසුයෙන් පිදු මහ බඹු සම්මා සම්බුදුන් යයි සැදෑයෙන් මමද විදිමි සව්නේ දත් ගොයුම් ගොත් දිනින්ද මෙ වෙසහ පුණු පෝද ඉන් මහත්සෙත් සැපත් වේ

සසර මහ මුහුදට තැවක් බඳු
සසර දුක් ගිනි නිවත මහ මේ කුළක් බඳු
සසර දුක් මහ ගඩනසත දිව බෙහෙතක් බඳු
සසර මතැත්හු දළ දප් හළ කේශර සිංහයෙකු බඳු
සසර මහගිම් නිවූ සිහිල් සුවඳ මද පවතක් බඳු
සසර දුක් මහ අඳුරු බුන් ළහිරු මඩලක් බඳු
සසර දුක් මහ අඳුරු බුන් ළහිරු මඩලක් බඳු
වියත්නට වැඩි වියත්
කරුණා ඇතියනට වැඩි කරුණා ඇති
පිණැතියනට වැඩි පිනැති
බලැතියනට වැඩි බලැති
දැවූ සොහොන්හි විසිර ගිය ඇටගෙන වැඳ පිදුවත්
බත් වැළඳූ පාතුයෙහි නම සිහි කළවුන්
පෙරෙව් සිවුරෙහි නම කීවවුත්
විසූ වෙහෙර සළකා මුදුනෙහි ඇඳිලි බැන්දවුත්
සිහිනෙතුදු තමන් නම මුවෙහි වැකුවවුන්

තමන් නම කියා කළ මැව් රුවට පුද කළවුන් පිඩක් පමණ බහින් මීටක් පමණ කඩින් අතළොස්සක්හි ගත් පැතිත් රියතක් පමණ තණ පැලිත් තල් පතකින් කළ කුඩ පමණකින් අස්කඩිත් තැභූ කොඩි පමණකින් හුදකළා වූ හැම දෙතාහට තමන් වත් අමා මහ තිවත් ගෙන දෙන්තාවූ

> කරුණාවට ස්වාමී වූ පුඥාවට අත්වැල් වූ මෛතිුයට කුල දෙවි වූ කෂමාවට කුල ගෙයක් වූ ධෛයාශීයට නිවාස වූ තේජසට නිධානය වූ විවේකයෙන් අසාධාරණ වූ සීලයෙන් අනුපම වූ සමාධියෙන් අකුලා වූ මුළු ලොවට එක ඇසක් බඳු වූ මුදු පරපුරෙන් ආ නුවණින් යුතු වූ බුදු පරපුරෙන් ආ කුළුණින් යුතු වූ බුදු පරපුරෙන් ආ නැවණින් යුතු වූ

බුදු පරපුරෙන් ආ පරාකුමයෙන් යුතු වූ හෘදයානන්ද කර වූ නයනානන්ද කර වූ පරමාචරිය වූ ජගදනන්ද වූ මනහර වූ පරම රමණීය වූ ගුණයනට ආකර වූ

සම්මා සම්බුදු රජාණන් වහන්සේට මාගේ නමස්කාරය වේවා.

| 1.         | කෙළෙසුන් සියල්ලම වනසා දැමූ                       | සේක                    |
|------------|--------------------------------------------------|------------------------|
|            | රුදු ස∘සාර රෝදෙහි අර කැපූ<br>                    | සේක                    |
|            | දෙන දන් පිළිගැනීමට ඔබ නිසි                       | සේක                    |
|            | එබැවින් මහිමි <sup>'</sup> අරහක්' නම් වන         | ජෙක                    |
| 2.         | ඇදුරන් උපදෙසක් නොමැතිව                           | කිසිදාක                |
| ۵.         | දැනගන්නට කිබුණ හැම දැනගත්                        | යාගදා <i>යා</i><br>සේක |
|            | හැරලන්නට සුදුසු දැය අක්හළ                        | සේක<br>සේක             |
|            | එබැවින් මහිමි 'සම්බුදු' නම් වන                   | සේක                    |
|            | C. (CC) CO, C C C C C C C C C C C C C C C C C C  | 002                    |
| 3.         | ගණනින් අටක් විදුදම් සුපිහිටි                     | ජේක                    |
|            | එලෙසින් පසළොසක් සරණද ඇති                         | සේක                    |
|            | මෙලෙසින් කෙවිසි විදුසරණින් හෙබි                  | ජේක                    |
|            | එබැවින් මහිමි ඒ නමටම නිසි                        | ජෙක                    |
| 4.         | දුටුවත් පහදවන ගමනින් වැඩි                        | ජේක                    |
| т.         | දැපුවන් සතුවු වන බස් ඔබ බිනු                     | <b>සේක</b>             |
|            | අති සුන්දර නිවන් පුරයට වැඩි                      | සෙක<br>සේක             |
|            | <del>_</del>                                     |                        |
|            | එබැවින් සුගක යන නාමය ලද                          | ජේක                    |
| <b>5</b> . | උඩින් යටින් අවටින් ඇති මුඑ                       | ලෝක                    |
|            | ගණින් සමහ එහි සැමකතු දක්                         | සේක                    |
|            | එයින් මගේ හිමිසඳ ලෝකා                            | ලෝක                    |
|            | නමින් <sup>'</sup> ලෝකවිදු <sup>'</sup> යයි පළවූ | සේක                    |
|            |                                                  |                        |
| 6,         | මන නන්දන දෙතිස් ලකුණින් හෙබි                     | ජෙක                    |
|            | අනු වාාඤ්ජන අසුවෙන් බබලන                         | සේක                    |
|            | <u>ෳකලෙසින් නමුත් සමවන් සත නැති</u>              | ජෙක                    |
|            | එබැවින් 'අනුත්තර' නමටම නිසි                      | සේක                    |
| 7.         | ලොව අත් කෙතෙකු හට තොනැමෙන                        | &Q                     |
| ١.         | දෙවියන් බඹුන් මිනිසුන් රකුසන්                    | කිසිදක<br>නේක          |
|            | දේපයන කිසින ලබාසින රුණ්ගන                        | <b>නෙක</b>             |

මහිමින් වහන්සේ දමනය කළ සේක එබැවින් මහිමි ්නරදම් සැරි් වන සේක මෙලොවින් පරලොවින් වන උවදුරු 8. නේක වනසන්නට සුසිරි සපුරවි හැමදාක මෙලෙසින් ලෙවන්හට උපදෙස් දූන් සේක එබැවින් සකර නම මගෙ හිමි ලද සේක මෙලොවින් කිසිම කෙනෙකුට නැති 9. විදියේක යසසින් වාසනා ගුණයෙන් හෙබි සේක මතු ජන්මයේ ඉපදුම නැති කල සේක එබැවින් මහිමි 'භගවක්' නම් වන සේක අරහං අරහොති තාමෙත - අරහං පාපං තකාරයෙ අරහත්ත ඵලං පත්තෝ - අරහං තාමතෙතමො සම්මා සම්බුද්ධ ඤණෙත - සම්මා සම්බුද්ධ දේසතා සම්මා සම්බුද්ධ ලොකස්මිං – සම්මා සම්බුද්ධ තෙ නමො. විජ්ජාවරණ සම්පන්නො - නුසා විජ්ජා පකාසිතා අතීතාතාගතුප්පත්ත - විජ්ජාවරණ තෙ තමො. විජ්ජාවරණ සම්පන්නො - කිස්සො විජ්ජා විභාවිතා අට්ඨ විජ්ජා පංච දස චරණං තං නමාමහං සුගතො සුගතත්තානං - සුගතො සුන්දරං පිච \_ - සුගතො තාම තෙ තමො නිබ්බාණං සුගතිං යාති ලෝක විදුති නාමෙන - අතීතානාගතෙ විදු සංඛාර සත්ත මොකාසේ - ලෝකවිදු තාම තෙ තමො. අනුත්තරො දැන සීලෙන - යො ලොකසස අනුත්තරො අනුත්තරො පූජ්ජ ලොකස්මිං - තං නමස්සාමි අනුත්තරං

දෙව යක්ඛ මනුසසානං - ලොකෙ අගාඵලං දදං දදන්තං දමයන්තානං - පුරිසා ජනද්*ක*ද තෙ නමො.

භාගාාවා භගවා යුත්තො - භගෙහිව විභත්තවා භග්ගං සංසාර මුත්තාරො - භගවා නාම තෙ නමො

භාගෳවතුන් වහන්සේ විසින් මනාකොට දේශනා කරන ලද තමා විසින්ම දැකිය යුතු කල් නොයවා විපාක දෙන, එව බලව යි කියන්නට සුදුසු තම සිතින්ම දකයුතු සසරින් එතෙරවීමට උපකාරවන්නා වූ නව ලොවිතුරු ශුී සද්ධම්යට මාගේ නමස්කාරය වේවා.

භාගාවතුන් වහන්සේගේ ශුාවකයන් වහන්සේලා මතා පිළිවෙකට බැස ගත්තේය. ඇද තොවූ මගට බැස ගත්තේය. නිවන් මගට බැස ගත්තේය. සුදුසු වූ පිළිවෙකට බැස ගත්තේය. ඒ ශුාවක සමූහයා වෙත ඉතා දුරසිට සිව්පසය ගෙනවිත් දීමට සුදුසුය. පරලොව සඳහා දියයුතු දන් ලැබීමට සුදුසුය. දෙහොත් මුදුනෙහි තබා වැදීමට සුදුසුය. ඒ අෂ්ටාය්‍ය පුද්ගල මහා සංඝරත්තයට මාගේ නමස්කාරය වේවා.

අදුර දුරු කරන්නාවූ මේ පහන් පූජාවෙන් මොහදුරු දුරු කළා වූ තිලෝගුරු බුදුරජාණන් වහන්සේට පූජා කරමි. පූජා වේවා!

අසම සම ගුණයෙන් තුන්ලොව සුවදවත් කළාවූ බුදුරජාණන් වහන්සේට මේ සුවද දුම්. පූජා කරමි. පූජා වේවා!!!

වර්ණයෙන් මනහර වූ සුගන්ධයෙන් අති සුගන්ධවත් වූ ගුණයෙන් යුක්ත වූ මේ විසිතුරු මලින් අනන්ත ගුණ ඇත්තා වූ මහා කාරුණිකයාණන් වහන්සේගේ ශීු පාද පද්මයට පූජා කරමි. පූජා වේවා!!!

අරුණු වෙලේ බුදුව මුණිරජ දහම් දෙසූ ජය මංගලම් දරුණු වසවතු ධර්ම බලයෙන් දුරු කරපු ජය මංගලම් වරුණ පරසතු මදරා මල් අට මිටක් පිදු මංගලම්

| ඉරුගෙ අපලය එමුනි බලයෙන් දුරුවේය ජය          | මංගලම්  |
|---------------------------------------------|---------|
| පිදුව දෙදරුන් දෙඅක් බැඳ බමුණාට වෙසතුරු      | මංගලම්  |
| සඳුගෙ වීමනේ එමුනි වරුනේ ඇත්ද සඳ මැද         | මංගලම්  |
| හිඳුව යහතක යශෝධර ලදු මහණවුනි ජය             | මංගලම්  |
| සඳුගෙ අපලය එමුනි බලයෙත් දුරුවේය ජය          | මංගලම්  |
| දහරලා සිටි නාගරජු පිට වැඩ සිටිය ජය          | මංගලම්  |
| සහද සැරියුත් දෑග සව්වන් පිරිවැරූ ජය         | මංගලම්  |
| සහද දෙදෙනා පන්සියක් රහතුන් සමහ වැඩි         | මංගලම්  |
| අභහරුගෙ දොස එමුනි බලයෙන් දුරුවේය ජය         | මංගලම්  |
| ඉඳන් ඔත්පල දෙනෙක් නැති මව්පියන් රැකි ජය     | මංගලම්  |
| අදහයින් දැඩි කරන මව්පිය නොවිඳ කී ජය         | මංගලම්  |
| බුදුන් ගිරි මේබලා ඇතු දැන දපන කළ ජය         | මංගලම්  |
| බුදුනුගෙන් එන අපල උවදුරු දුරුවේය ජය         | මංගලම්  |
| එකුරු ධම්ය ලොවට පූජිත කරපු ජයසිරි           | මංගලම්  |
| අකුරු තිපූණව එසෙව් සැම ශිල්පයක් දැරු ජය     | මංගලම්  |
| අකුරු පළමුව මැවූ මුතිදුගෙ බෙලෙත් වේ ජය      | මංගලම්  |
| සිකුරු ගෙත් එත අපල උවදුරු දුරුවේය ජය        | මංගලම්  |
| වෙත කෙතෙක් තැත යුධ කරත්තට පතු ලෙළ දුත්      | මංගලම්  |
| වෙත කෙතෙක් මට තැතැයි සිතමිත් දස පෙරුම් පිරු | ෑමංගලම් |
| සෙත හඬිත් හඬ තලා මරසෙත් දස අතට හැරී         | මංගලම්  |
| සෙනසුරාගෙත් පැමිණි උවදුරු දුරුවේය ජය        | මංගලම්  |
| පාදපත් ආපසු නොගත් සිරිපාද තික්මෙව්          | මංගලම්  |
| රාහු අසුරිදු එබල රජු මේලොවට පැමිණෙව්        | මංගලම්  |
| රාහුලත් කුමරුත් කෙතෙක් වෙත තැතැයි සිතුවේ    | මංගලම්  |
| රාහුගෙත් එන අපල උවදුරු දුරුවේය ජය           | මංගලම්  |

ධාතු දගැබ් වෙහෙර මහියංගනේ පිහිටෙව් මංගලම් ධාන නාලෝ නා රජුන් ගොස් පරිකෂා කෙරු මංගලම් ධාතු දළද තුණුරුවන්ගේ බෙලෙන් වේ ජය මංගලම් කේතුගෙන් එන අපල උවදුරු දුරුවේය ජය මංගලම්

- රුක් අත්තන බෝධියට පිටදී බුදුවී වදළ තණ්හංකර බුදු පියාණන් වහන්සේ.
- 2. කෑල බෝධියට පිටදී බුදු වී වදළ මේධංකර බුදු පියාණන් වහන්සේ.
- 3. පළොල් බෝධියට පිටදී බුදු වී වදළ සරණංකර බුදු පියාණන් වහන්සේ.
- 4. පලොල් බෝධියට පිටදී බුදු වී වදළ දීපංකර බුදු පියාණන් වහන්සේ.
- 5. සල් බෝධියට පිටදී බුදු වී වදළ කොණ්ඩඤඤ බුදු පියාණන් වහන්සේ.
- 7. තා බෝධියට පිටදී බුදු වී වදළ සුමත බුදු පියාණත් වහන්සේ.
- 8. නා බෝධියට පිටදී බුදු වී වදළ රේවක බුදු පියාණන් වහන්සේ.
- 9. නා බෝධියට පිටදී බුදු වී වදළ සෝහිත බුදු පියාණන් වහන්සේ.
- 10. කුඹුක් බෝධියට පිටදී බුදු වී වදළ අනෝමදස්සී බුදු පියාණන් වහන්සේ.
- 11. මුරුත බෝධියට පිටදී බුදු වී වදළ පදුම බුදු පියාණන් වහන්සේ.
- 12. මුරුකු බෝධියට පිටදී බුදු වී වදළ නාරද බුදු පියාණන් වහන්සේ.
- 13. බක් මී බෝධියට පිටදී බුදු වී වදළ පදුමුත්තර බුදු පියාණන් වහන්සේ.
- 14. කොසඹ බෝධියට පිටදී බුදු වී වදළ සුමේධ බුදු පියාණත් වහත්සේ.
- 15. උණ බෝධියට පිටදී බුදු වී වදළ සුජාත බුදු පියාණන්

- වහන්සේ.
- 16. කොළොන් බෝධියට පිටදී බුදු වී වදළ පියදස්සී බුදු පියාණන් වහන්සේ.
- 17. මොර බෝධියට පිට දී බුදු වී වදළ අත්ථදස්සී බුදු පියාණන් වහන්සේ.
- 18. රත්කරව් බෝධියට පිට දී බුදු වී වදළ ධම්මදස්සී බුදු පියාණන් වහන්සේ.
- 19. මොර බෝධියට පිට දී වදළ සිද්ධ*ත*ථ බුදු පියාණන් වහන්සේ.
- 20. තෙල්ලි බෝධියට පිට දී බුදු වී වදළ තිස්ස බුදු පියාණන් වහන්සේ.
- 21. පළොල් බෝධියට පිට දී බුදු වී වදළ ඵුස්ස බුදු පියාණන් වහන්සේ.
- 22. ඇටඹ බෝධියට පිට දී බුදු වී වදළ විපස්සී බුදු පියාණන් වහන්සේ.
- 23. සල් බෝධියට පිට දී බුදු වී වදළ සිබී බුදු පියාණන් වහන්සේ.
- 24. සල් බෝධියට පිට දී බුදු වී වදළ වෙස්සභු බුදු පියාණන් වහන්සේ.
- 25. මහරි බෝධියට පිට දීබුදු වී වදළ කකුසඳ බුදු පියාණන් වහන්සේ.
- 26. දිඹුල් බෝධියට පිට දී බුදු වී වදළ කෝණගම බුදු පියාණන් වහන්සේ.
- 27. නුග බෝධියට පිට දී බුදු වී වදළ කස්සප බුදු පියාණන් වහන්සේ.
- 28. ඇසතු බෝධියට පිට දී බුදු වී වදළ ගෞතම බුදු පියාණන් වහන්සේ.

මූදේ නැව ගිලුණු කලට බෝසත් තම අම්මා දැකේ කරපිට හිදුවා ජීනාගොඩ දැම්මා ඒදේ කොට පැතුව කලදි මම මතු බුදු වෙම්මා ලෝකේ පළමුව බුදුන්ට විවරණ දුන් අම්මා.

| දවාල රැ කියා කිසිම වෙනසක් නැ<br>කවා පොවා නළවා මට සැපගෙන<br>ඔවා වදන් දී නිතරම මා හොද ක<br>නිවා සසර දුක් දුරුකර නිවන් දකි  | දුන් අම්මා<br>ළ අම්මා     |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------|
| සිතේ පිරුණු කරුණාවෙන් මාදෙසර<br>පුතේ කියා තිතරම මගෙ සැපදුක්<br>කැතේ නැතුව සියඑම මගෙ කුණු ර<br>මෙතේ බුදුන් දැක තිවතට යනවා | සෙවි අම්මා<br>ඇල්ලු අම්මා |
| මුදේ දිය මදියි කියා කඳුළු සැලු<br>ගහේ තවතුර මදියි කියා කඳුළු පෙ<br>අගේ ඇතුව නළව නළව මා නිදික<br>සගේ සැපත ලැබ නිවනට යනවා  | ල අම්මා                   |
| දසමස් කුස දරා දුක් විදි නොව                                                                                              | නිම්මා                    |
| ලේකිරි කර පොවා ඇති දැඩිකළ                                                                                                | පෙම්මා                    |
| මා මිනිසෙකු කෙරුව නිති සුමගට                                                                                             | නම්මා                     |
| පියතුම සමහ අපි තිවනට යමු                                                                                                 | අම්මා                     |
| සම්මා සම්බුදු සරණ                                                                                                        | ලැබේවා                    |
| තිම්මාවක් තැති ගුණ                                                                                                       | සිහිවේවා                  |
| දම්මා දස අකුසල්                                                                                                          | දුරුවේවා                  |
| අම්මා මාගේ තිවත්                                                                                                         | දකීවා                     |
| සොයා නිවන් මග දෙර                                                                                                        | ඇරදේවා                    |
| කියා දීපු බණ සිහියට                                                                                                      | ඒවා                       |
| දයාබරින් මා සිඹ                                                                                                          | තැළවූවා                   |
| පියාණෙනි මගෙ නිවන්                                                                                                       | දකීවා                     |

## තලවතුගොඩ බර්මදේශනා

| මේ සක්වල ඇති සැම       | දෙවියන්ටයි    |
|------------------------|---------------|
| මා වැදූ හැදූ මගෙ       | දෙමාපියන්ටයි  |
| සිප් සත දුත් මගෙ       | ගුරුවරයින්ටයි |
| වැඳ වැඳ පින්දෙමි නිවන් | දකින්ටයි      |

ලිහා ගන්නට සසර බැඳි බැම් ඔබට සම්බුදු සරණ වේවා මවා ගන්නට සහන සිනිවිලි ඔබට සදහම් සරණ වේවා තිවා ගන්නට සියලු දුක්ගිනි ඔබට මහසහ සරණ වේවා ලබා ගන්නට අමාමහසුව ඔබට නිසරණ සරණ වේවා. හතුරන්කෙත මාදන්වල ශී ධර්මෝදය මහ පිරිවෙනේ ආවාය\$ ගෝණගන්තැන්න මුදුනපිට ශී නීගෝධාරාමාධීපති රාජකීය පණ්ඩින ශාස්තුපති

## පූජා ඉඩමලන්දේ ධමමාරාම හිමියන්ගේ ධර්ම දේශනාව

පඨවීරීව නජාතු කම්පතෙ නවලතිමෙරුරිවාතිවායුනා වජ්රම්ව න හිජජනෙ සනං තමිද මතො කඨිනංති වුච්චති.

ශුද්ධා බුද්ධි සම්පන්න පින්වත්ති, ඇසළ මස අව පැලවිය දින අාරම්භ වූ මෙම වස් වැසීමේ පිංකමේ අවසාන අවස්ථාවයි. අවුරුද්දේ මාස දොළහ හේමන්ත, හිම්හාන, වස්සාන යනුවෙන් සෘතු තුනකට බෙදෙනවා. එයින් වසසාන සෘතුවේදී භික්ෂුන් වහන්සේලා කම තමන් වහන්සේලාගේ ආරාමවල වස් එළඹ සිටිනවා. මේ කාල සීමාව තුළදී මල්පූජා කිරීම්, ධර්ම දේශනා පැවැත්වීම්, භාවනා කිරීමආදී කුදු මහත් පිංකම්වලින් ගිහි පැවිදි දෙපක්ෂයටම පිං දහම් සිදු කර ගත හැකි කාල පරිච්ඡේදයක්. එබැවින් මේ කාලපරිච්ඡේදය උසස් කාල පරිච්ඡේදයක් විධියට සලකන්න පුළුවන්. මෙම වස් වැසීමේ පිංකමට ඉතා දීර්ඝ ඉතිහාසයක් තිබෙනවා. බුදුරජාණන් වහන්සේ පළමුවැනි වස ගත කළේ බරණැස ඉසිපතනාරාමයේයි. එදා ආරම්භ වූ මෙ වස් වැසීමේ පිංකම අද දක්වාම අඛණ්ඩව පවතිනවා. පුාග් බෞද්ධ යුගයේ අනෙක් ආගමිකයෝ ඒ වැසි කාලය සීමාව තුළදී තමන් වාසය කරන ස්ථානයට වෙලා කල් ඇතිව සපයා ගත්ත දෙයකින් ජීවත් වෙන්නට හුරු පුරුදුව සිටියා.

නමුත් භික්ෂූන් වහන්සේලා සුපුරුදු පරිදී වැසි කාලවලදී පිඩු සිභා වැඩීමට පටන් ගත්තා. වැස්සට ලියලන ලද ලා කණපත් මඩිමින් ගමන් කරන මුන්වහන්සේලා දැකලා අනිත් තිර්ථකජනයා භික්ෂූන් වහන්සේලාට දොස් නහන්නට පටන් ගන්නා. මේ බව දැනගක් බුදුරාජාණන් වහත්සේ භික්ෂුත්වහත්සේලාට වැසිකාලවල වස් එළඹ සිටීමට අනුජාතාමි භික්ඛවෙ වස්සාතෙ වස්ස• උපගතතු• මහණෙනි, වස්කාල සීමාව තුළ වස් එළඹ සිටීමට අනුදනිමි කියල මේ විධියට පුඥප්තියක් පැතවීමක් සැලසුවා. මේ බුද්ධ පුඥප්තිය සියලුම භික්ෂූන් වහන්සේලා එදා මෙදා තුර ඒ ආකාරයෙන්ම අනුගමනය කළා, අනුගමනය කරනවා. කිසිම භික්ෂූන් වහන්සේ නමකට මේ වස් වැසීම ඉටු නොකර ඉන්ට පුළුවන්කමක් ඇත්තේම තැහැ. එය කොයි ආකාරයෙන් හෝ වේවා ඉෂ්ට කිරීමටයි බුදුරජාණන් වහන්සේ අවසර දී වදාළේ. නභිකඛවෙ වසසානෙ උපගන්තබබං යො න උපගච්ජෙයාඅාපත්ති දූක්කටාකි, මහාඛන්දකයේ වස්සුපනායික ඛන්ධකයේ එන මේ දේශනාවෙන් පැහැදිලි වෙනවා, මහණෙනි වස් නොවැස වාසය නොකළ යුතුයි. යමෙක් වස් නොඑළඹෙන්නේ නම් ඔහුට දුකුලා ඇවැත් සිද්ධවේ.

මෙයින් පැහැදිලිව පෙනෙනවා, භික්ෂුන් වහන්සේලා මේ කටයුත්ත අනිවාර්යයෙන්ම සිද්ධ කළ යුතු බව. යමෙකුට පෙර වස් විසිමට යම් හෙයකින් අපහසුවක් වුණොත් අනිවාර්යයෙන්ම එම භික්ෂුව පසු වස් විසීම, පසු වස් සමාදන් වීම කළ යුතුව තිබුණා. බුදුරජාණන් වහන්සේ මේ ආකාරයෙන් වස් විසීම අවධාරණය කර ඇත්තේ සියලු දෙනාගේ සැපවිහරණය අපේක්ෂාවෙන්. නමුත් බුදුරජාණන් වහන්සේ වස් වැසීමට නුසුදුසු ස්ථාන පිළිබඳවත් උගන්වලා තිබෙනවා. එනම්, ගස් යට, එළිමහනේ, උඩ යට, ගස් අතුවල සහ ගස් බෙනවල ඉන් සමහරක්. නහිකබවෙ සෙනාසනිකෙන වස්සං උපගන්තබබං යොඋපගච්ඡෙයා ආපත්ති දුක්බටසක් මහණෙනි, සේනාසනයක් නොවන, සේනාසනයක්වීමට නුදුසුදු ස්ථානයක වස් නොඑළඹිය යුතුය. යමෙක් එහෙම එළඹෙනවා නම් එය දුකුලා ඇවතක් බවට පත් වෙනවා. තවත් තැනකදී බුදුරජාණන් වහන්සේ දේශනාකරනවා මෙන්න මේ විධියට. මේ වස් වැසීම සම්බන්ධව.

යම්කිසි භික්ෂුවකට උපස්ථායකයෙකුත් නැතිනම් ආරාමයක් කර දෙන කෙනෙකුත් නැත්නම් එබදු භික්ෂුවට පුළුවන්කමක් තිබෙනවා කෙනෙකු ලවාවත් ආරාමයක් කරවාගෙන වස් විසීමට. එයට බුදුරජාණන් වහන්සේ අවසර දීලා තිබෙනවා. කොයි හැටි නමුත් සියලුම භික්ෂුන් වහන්සේලා තමන්ට අයත් තමන් සතු කිසියම් ආරාමයක වස් එළඹ සිටින්නට ඕනෑ කියන එකයි මෙයින් පැහැදිලි කළේ

වස් එළඹෙන භික්ෂුව නියමිත දිනයේ එම ස්ථානයේදී පළමුකොට අගමික වතාවක් සිද්ධ කරලා මෙන්න මේ විධියට අධිෂ්ඨාන කර ගන්නට ඕනෑ. ඉමස්මිං විහාරෙ ඉමං තෙ මාසංවසසං උපෙම් මම මේ විහාරස්ථානයෙහි මේ තුන් මාසය වස් එළඹ සිටිනවා කියන පොරොන්දුවක් ඇති කර ගන්නට ඕනෑ. ඒ පොරොන්දුව වස් අවසානය දක්වා ඉෂ්ට කරන්නට ඒ භික්ෂුන් වහන්සේ බැදී සිටිනවා. යම් හෙයකින් කිසියම් භික්ෂුන් වහන්සේ නමක් දායක පිංවතුන්ගේ ආරාධනාවෙන් ඒ වස් වැසීම කළා නම් එබළු භික්ෂුන් වහන්සේ දායකයන් සමහ බැඳිලා සිටිනවා ඒ කටයුත්ත දිගටම කරගෙන යන්නට. දායකයන්ගේ යුතුකම තමයි ඒ භික්ෂුන් වහන්සේලා වෙනුවෙන් විවර, පිණිඩපාත, සේනාසන, ශිලානපුතා කියන සිව්පසයෙන් උපස්ථානය කිරීම.

මීළහට අපි කල්පතා කරල බලමු වස් කාල සීමාව තුළ මේ ගිහි උදවියත් හික්ෂුන් වහන්සේලාත් කොයි ආකාරයෙන් ගත කළ යුතුද කියන කාරණය පිළිබඳව. මුලදී මම සඳහන් කළ පරිදි මේ කාල සීමාව සියලු දෙනාටම කුසල් කර ගැනීමට පහසුයි. ඒ නිසා හික්ෂුන් වහන්සේලා තමන්ගේ දායක දායිකාවන් දස කුසල කර්මයන්හි යෙදවීමට උනන්දු වෙන්න ඕනෑ, මහන්සි ගන්න ඕනෑ. ඒ අයට ධර්ම දේශනා පැවැත්වීම්, භාවනා කිරීමට හුරු කරවීම්, මල් පහන් පූජා කරවීම් ආදී කටයුතු ඒ අතර වැදගත් වෙනවා. බුදුරජාණන් වහන්සේ තමන් වහන්සේගේ ශුාවකයන් කුසල ධර්මයන්හි යෙදවූ බව අංගුත්තර නිකායේ සඳහන් වෙනවා. අකුසලං හික්බවෙ පජනථ සත්තා හිකබවෙ කුසලං භාවෙථ නො වෙනං

භිකබවේ අභවිසක කුසලං නාහං එවං වදෙය හං, අකුසලං භිකබවේ පජහථාති. මහණෙනි අකුසල් දුරු කරන්න. කුසල් වඩන්න. කුසල් වැඩීම කළ හැකිය. ඉදින් අකුසල් දුරු කිරීමට අපහසු නම් කුසල් වැඩීමට අපහසු නම් මම අකුසල් දුරු කරන්න කියලා කවදාවන් කියන්නේ නැහැ. මෙසේ ධර්ම දේශනා කළ බුදුරජාණන් වහන්සේ කුඩා හෝ පවක් පිළිබදව ද සැලකිලිමත් වීමට වදාළා. ඒ වගේම තවත් තැනකදී බුදුහාමුදුරුවො දේශනා කරනවා, බෞද්ධ භික්ෂූන් වහන්සේලා නිසා බොහෝ දායක පින්වතුන් පිං රැස් කර ගන්නා බව. ්ය· භික්ඛවෙ ශීලවන්තා පබබජිතා ගාම· වා නිගම· වා උපතිසසාය විහරතති කථා මතුසසා කීහි ඨාතෙහි බහු පුණුණු පසවන්තීති'. මහණෙනි, සිල්වත් පැවිදි උතුමෝ යම් ගමක් නියම් ගමක් ඇසුරු කරගෙන වාසය කරන්ද, ඒ ගමේ මිනිස්සු සිත,කය, වචනය යන ද්වාරතුයෙන් බොහෝ පිං රැස් කරති. මේ විධියට ගිහි පින්වතුන්ගේ මෙලොව හා පරලොව ශුභ සිද්ධිය පිණිස බෞද්ධ භික්ෂූන් වහන්සේලාට කළහැකි කාර්යය අති විශාලයි. ඒ නිසා බෞද්ධ භික්ෂූන් වහන්සේලා මේ වස් කාල සීමාව කල්පනාකාරීව ගත කළ යුතු බවයි බුදුරජාණන් වහන්සේ වදාළේ. විශේෂයෙන් මේ කාල සීමාව තුළ දී භික්ෂූන් වහන්සේලාට යම් යම් කටයුතු ගමන් බිමන් යෙදෙනවා. ඒ වාගේ අවස්ථාවලදී ආරාමයෙන් බැහැරව යෑමටත් අවශා කරන මාර්ග සෑදිලා තිබෙනවා. ඒ බුදුහාමුදුරුවො පැහැදිලි කර දී වදාළේ සත්තාහ කරණය වශයෙත්. යම්කිසි භික්ෂුවක් තමත්ගේ ආරාමයේ වස් එළඹ සිටියාම උන්වහන්සේට ආරාමය අත්හැර යන්න යම් කාරණාවක් සැදුණාම, ඒ වාගේ අවස්ථාවලදී මෙන්න මේ විධියට සත්තාහකරණය කරලා ඒ ආරාමයෙන් බැහැරව යන්න පුළුවන්. බුදුහාමුදුරුවො ඊට අවසර දුන්නේ මෙන්න මේවිධියටයි. "අනුජානාමී භිකබවෙ සකාාහ• සතතාහකරණීයෙන මෙයින් පැහැදිලි කර දී වදාළේ මහණෙනි, මේ වස් කාල සීමාව තුළ දී කිසියම් භික්ෂූන් වහන්සේ දෙනෙකුට යම් කටයුත්තක් සඳහා යෑමට අවශා නම් මේ විධියට අධිෂ්ඨාත කරගෙන යන්නට ඕනෑ. මම මේ කාරණයට ආරාමයෙන් ගොස් සත් දවසක් ඇතුළත ආපසු එමි කියා මෙසේ අධිෂ්ඨාත කරගෙන ඒ ආරාමයෙන් බැහැර විය යුතුව තිබෙනවා. එසේ පිටත් වූ භික්ෂුව

සත් වන දවස ලැබීමට පෙරාතුව තමන්ගේ ආරාමයට පැමිණෙන්න ඕනෑ. එදාට පැමිණීමට නොවැළැන්විය හැකි හේතුවක් ඇති වුණොත් - ගං වතුර ගැලීමක්, වෙනත් විපත්තියක් වැනි අවස්ථාවකට පත් නොවුණොත් ඒ භික්ෂුව පැමිණිය යුතුව තිබෙනවා. ඒ වගේ ගංවතුර ගැලීමක් වෙනත් බාධකයක් ඇති වුණොත් ඒ වාගේ අවස්ථාවකදී වස්ස ජේදනයක් වෙන්නේ නැහැ. මෙන්න මේ විධියට සත්තාහකරණය කරලා යෑමෙන් ඒ කටයුතු කිරීමේ පහසුකම බෞද්ධ භික්ෂුවට තිබෙනවා.

වස් කාල සීමාව තුළ ගතකළ යුතු ආකාරය පිළිබඳව මේ පින්වතුන් මේ අවස්ථාවේදී ශුවණය කළේ. ඊළහට වස් අවසානයේදී විශේෂයෙන් බලාපොරොත්තු වන්නේ විශේෂයෙන් කඨින චීවර පූජාව පැවැත්වීමටයි. කඨිනය කියල කියන්නේ කුමක්ද? එහි අාරම්භය කවදාද, කොයි ආකාරයෙන් ද කියන කාරණයන් මේ අවස්ථාවේදීම සාකච්ඡාවට ගන්නට ඕනෑ. සාකේනනුවර වස් සිටි තිස් නමක් පමණ භික්ෂූන් වහන්සේලා බුදුහාමුදුරුවන් දැකීමට එන අතරමගදී මහ වැස්සකට හසුවෙලා තෙමුණා. තෙමුණු සිවුරු ඇතිව,විඩාවට පත් වූ ශරීර ඇතිව මේ භික්ෂූන් වහන්සේලා බුදුරජාණන් වහන්සේ ළහට පැමිණියා පැමිණියාට පසුව මේ මොකද මහණෙනි කියා බුදුරජාණන් වහන්සේ ඇහුවාම භික්ෂූන් වහන්සේලා මගදී මුහුණ පාන්නට සිදුවූ අනවර සියල්ලක්ම පුකාශ කළා. ඒ අවස්ථාවේදී බුදුහාමුදුරුවො වස් එළඹ සිටි භික්ෂුවකට "අනුජානාම හිකබවෙ වසාං උපගතානං හිකබුනං කඨිනංඅණරිතුං" යනුවෙන් දේශනා කළා. මහණෙනි, වස් එළඹ සිටිය භික්ෂුවකට කඨිත සිවුරක් දීමට මා අවසර දෙනවාය කියල ඒ පුඥප්තිය පැනෙව්වා. ඉත් පස්සේ වස් එළඹ සිටින භික්ෂුන් වහන්සේලාට වස් අවසානයේ කඨින සිවුරක් ලැබෙනවා. කඨින සිවුරක් ලැබෙනවාය කියල කියන එක ඉතාමත්ම භාරදුර කාර්යයක්. කයීනලාභී භික්ෂූන් වහත්සේට ඒ පිළිබඳව අවබෝධයක් තිබෙන්නට ඕනැ.

්කඨිත යන වචනයේ තේරුම ඝන, දැඩි කියන එකයි. නොකැඩෙන, නොසෙල්වෙන යන අරුතයි කඨින යන්නෙන් හැඳින්වෙන්නේ. කධීන ලාභියකුට ඒ කධීනය ලැබීමෙන් කිසියම් ආනිසංශයක් ලැබෙනවා නම් ඒ ලැබෙන ආනිශංසය සුළු අකුසලයකින් විනාශ කරන්නට බැහැ. කැඩීමට බැහැ. ඒ නිසා කධීන යන නාමය ඒ චීවරයට භාවිතා කරනවා. එයට අමතරව 'රීරව්ඨෙන' කියල කියන්නේ ස්ථිරව පවතිනා කියන තේරුමයි. ළාමක අකුසල ධර්මයන්ගෙන් අර කිව්වා වූපින සොලවන්න කම්පා කරවත්න බැහැ. ඊළහට 'සංගහනටෙඨ' 'ශොහනට්ඨේ' කියන එකෙන් පැහැදිලි කළේ සංගුහ වශයෙන් මේ පිනඇති වෙලා තිබෙනවා කියන එකයි. 'ශෝහනට්ඨ' කියල සඳහන් කළේ බුදු පසේ බුදු මහරහනන් වහන්සේලා විසින් පුසංශා කරන ලද කටයුත්තක් නිසාත් චීවරයක් නිසාත් මෙය කඨින නම් වෙනවා කියන එකයි. මෙන්න මේ හේතු නිසා තමයි ඒ සිවුරට කධීන චීවරය යනුවෙන් හාවිතා කරන්නේ.

පෙරවස් වසා මහා පවාරණයෙන් පවාරණය කළ භික්ෂුවක් කඨිනලාහි භික්ෂුවක් වීමට සුදුසුයි. එහෙත් කඨිනයක් ලැබීමට නම් සුදුසුකම් 8 ක් තිබිය යුතු බවයි විතය පිටකයේ සඳහන් වෙන්නේ. ්පුබබකරණංජාතාති, පචවුද්දරතංජාතාති, අධිටඨාතං ජාතාති, අතුථරනංජාතාති මාතිකංජාතාති පලිබෝධං ජාතාති උද්ධානංජාතාති ආතිසංසංජාතාති. මෙයින් පුබබකරණංජාතාති කියල සඳහන් කළේ වස්තුයක් සිවුරක් බවට පත්වීමට කරන්නාවූ මූලික කටයුතු පිලිබද අවබෝධයක් ඇති වීමයි. එයයි පුබුබකරණංජාතාති කියල කියන්නේ. සිවුර කැපීම, මැසීම, පඩු පෙවීම ආදී ඒ කටයුතු. ඊළහට අධිව්ඨාන ජාතාකි කියල කියන්නේ ඒ කඨින සිවුර අධිව්ඨාන කිරීමට දැනගැනීම. අනුවරනංජානන්ති කියල කියන්නේ කඨිනය පැවරීම ආදී කටයුතු දැනගැනීම. කිසියම් භික්ෂූවකට කඨිනයක් ලැබුණාම ඒ කඨිතය සම්බත්ධයෙන් අනුගමනය කළ යුතු කටයුතු පිළිබඳව දැන ගැනීමයි. 'මාතිකංජානාති' කියල කියන්නේ අස්වේදමාතිකාවන් පිළිබඳව දැන ගැනීමයි. ඔය විධියට කරුණු අටක් පිළිබඳව අවබෝධයක් තිබෙන්නට ඕනෑ. කඨිනයක් වශයෙන් යොදාගත හැක්කේ මෙන්න මේවායි. සංඝාටිචීවර, ඒ කියන්නේ සහල සිවුරයි. උත්තරාසංඝ තතිපට සිවුර. අත්තරාවාසිකං - අඳනය

කියන ඇදුම. මේ සදහා යොදා ගන්නා වස්තු කධීනයක් පිළියෙළ කර ගැනීමේදී භාවිතා කරන්නාවූ වස්තුයි. ඒ ඒ රටවල වටිනා වස්තු භාවිතා කරන්නට පුළුවති. ඒවා කධීන භුමීය කියල කියනවා. කුමු පිළිවලින්, කපුපිළිවලින් පිහිඩි පිළි, පලස් හණ රැහැලි, මුසුපිළි කියන්නාවූ මේ වස්තුවලින් තමයි කධීනයක් පිළියෙළ කරන්නේ. මා මුලින් සඳහන් කළ කොයි විධියේ සිවුරක් වුණත් සහල සිවුරක් වුණත්, තතිපට සිවුරක් වුණත්, අදනයක් වුණත් මේකියපු වස්තුවලින් පිලියෙළ විය යුතුයි.

ඊළහට ක**ථි**නයක් වන්නේ කෙසේදැයි සලකා බලමු. මහ වග්ගයේ කඨිතක්ඛත්ධකයේ එත විපත්ති වශයෙත් දක්වන කරුණු 24ක් තිබෙනවා. ඒවා කඨිනයක් බාධාකරන කරුණු. ඒ කරුණු බලපැවොත් ඒක කඨිතයක් වෙත්තේ තැහැ. සතලොස් සම්පත් තිබෙනවා, ඒ කියන්නේ කරුණු 17ක් කඨිනයක් වීමට උපකාර වන කරුණු. මේවා කඨිතක්ඛත්ධකයේ පැහැදිලිව දක්වා තිබනෙවා. ඊළහට කරීනයේ බලය නැති වන ආකාරයද පෙන්වා දී කිබෙනවා. ඒ අනුව කුම 8කින් කඨිනෝද්ධරනය සිද්ධ වෙනවා. එනම් ස්වස්තමන්තිකා, දිට්ඨ-තිකා, සන්නිට්ඨන්තිකා, නාසන්තිකා, භවත්තිකා, ආසවච්ජේදිකා, වීමත්තිකා, සහුබ්බාරා යනුවෙන්. කඨිතෝද්ධරණය කියන්නේ කඨින භාවය වෙනස් කරවන ධර්ම කියන එකයි. ඊළභට කඨිනලාභී භික්ෂුවකට ලැබෙන අනුසස් පිළිබඳව සඳහන් කරනවා. විශේෂයෙන්ම කයිනලාහී භික්ෂූවකට ලබාගන්න පුළුවන් ආනිශංස කීපයක් සඳහන් වෙනවා. එකක් තමයි අතාමත්කවාරය. දෙවැත්ත අසමාදාතචාරය, කුත්වැත්ත සහභෝජනය. හතරවැන්න යාවදත්ත චීවරය පස්වැන්න යොචතත්ත චීචරුප්පාදය යන මේ ආතිශංස පහ කයිනලාභී භික්ෂුවකට හිමි වෙනවා. දැන් මේ එකක් එකක් පිළිබඳව කරුණු ඉදිරිපත් කරන්නම්. ්අතාමත්තචාරය කියල කියන්නේ සාමාතෲයෙන් ගම්මානයක ආරාමයක සිටින භික්ෂුවක් ආරාමයෙන් බැහැරවෙලා යනකොට ඒ ආරාමයේ සිටිත අනෙක් භික්ෂුත් වහන්සේලාට පුකාශ කරන්නට ඕනෑ මම අහවල් දිහාට යනවාය කියල. නමුත් කඨිනලාභි හාමුදුරුතමක් එහෙම පුකාශ නොකර වැඩියාට ඒකේ වරදක් ඇති

වෙන්නේ නැහැ. එහේනැති භික්ෂුවකට දුකුලාඇවන, සිද්ධවෙනවා. ඒක තමයි අනාමන්තවාරය කියල කියන්නේ. දෙවැනි එක අසමාදානචාරය. භික්ෂූත්වහත්සේ තමකට තියමිත තුන් සිවුර. කඨිතය ලැබුත භික්ෂුව ඒකාල සීමාව තුළ අධිෂ්ඨාන කරගෙන තුන් සිවුර පාවිච්චි කරන්න ඕනෑ. තුන් සිවුරෙන් වෙන්ව වාසය කිරීමෙන් තිසහි පචිතියක් සිද්ධ වෙනවා. කඨිතයක් ලැබූ භික්ෂුවකට තමන් ඒ කාල සීමාව තුළ තමන් කැමති සිවුරකින් වාසය කිරීමේ නිදහස තිබෙනවා. ඒ තමයි අසමාදානචාරය කියල කියන්නේ. එතකොට තුත් සිවුරෙන් වෙන් වීමෙන් ඇති වන නිසැහිපචිතය එයින් සිද්ධ වෙන්නේ නැහැ. ඊළහට ගණහෝජනය කියල කියන්නේ සමුහය. භෝජනය කියල කියන්නේ වැළදීම. එකකොට අයහපත් විධියට, එහෙමත් නැත්නම් කිසියම් කෙනෙකුගෙන් අපට ආහාර දෙන්න කියල ඉල්ලගෙන හෝ වේවා එහෙම නැත්නම් තවත් කෙනෙක් අකැමැත්තෙන් දෙන ආහාරයක් හෝ වේවා හතර නමක් එකතුවෙලා වැළදීමයි ගණ භෝජනය කියල කියන්නේ. එහෙම වූණත් කඨිතය හිමි භික්ෂුවකට ඒ කඨිතය ලබාගත් කාල සීමාව තුළ දී ඒ විධියේ ගණ භෝජනයක් සාමුහිකව වැළදීමකින් කළත් එයින් නිදහස් වීමේ වරය තිබෙනවා. ඊළහට හතුරවැන්න තමයි ්යාවදක්කචීවරය ්. යාවදක්කචීවරය කියල කියන්නේ යම්තාක් සිවුරු පාවිච්චි කිරීමේ අවසරය අවකාශය තිබෙනවා. යම්කිසි තික්ෂූවකට කඨිනය ලැබුණාම ඒ කඨින සීමාවූ කාලය තුළ තමන්ට කැමතිතාක් සිවුරු පාවිච්චි කිරීමට අවකාශ තිබෙනවා. එහෙම පාවිච්චි කළාට එයින් අවැඩක් සිද්ධ වෙන්නේ නැහැ. එහෙම නොවුණොත් භික්ෂුවකට තිසැභිපචිත්යක් සිද්ධ වෙනවා. යම්කිසි භික්ෂුවක් අතිරේක සිවූරක් පුමාණයට වඩා අධික වූ සිවූරු දින (10 කට) වඩා තබා ගත්තවා නම් ඒ භික්ෂුවට තිසැහිපචිතිය ං තැවතත් සිද්ධ වෙනවා. එහෙත් කඨිනලාහි භික්ෂුවකට එවැත්තක් සිද්ධවෙන්නේ නැහැ. ඊළහට පස්වැන්න යෝචනන්න චීවරුප්පාදය. යෝචතත්ත චීවරුප්පාදය කියල කියන්නේ, උප්පාදය කියල කියන්නේ ඉපදීම ඇතිවීම. චීවර කියල කියන්නේ සිවුරු හෝ සිවුරු පිළි. තත් කියල කියන්නේ ඒ ස්ථානය. යම් භික්ෂූවක් යම්කිසි ආරාමයක වස් එළඹ සිටලා ඒ වස් කාල සීමාව තුළ දී යම්

භික්ෂුවක් කඨින චීවරයක් ලැබුණාම ඒ කාල සීමාව තුළ ඒ පත්සලට ලැබෙන සාංසික වශයෙන් ලැබෙන මතක වස්තු, සිවුරු පිරිකර ආදී සියල්ලක්ම කඨිනලාභි භික්ෂුවට අයත් වෙනවා. එතකොට කඨින සිවුර ලැබූ දවසේ ඉදලා ඉදිරි කාලෙන් එහෙමයි. ඒ කියන්නේ හේමන්න සෘතුවේ මැදින් පූර පසලොස්වක දිනය දක්වා ඇති කාලය කඨිත ආතිසංශ කාලය වශයෙන් සලකනු ලබනවා. එතකොට මේ කිව්ව ආනිශංස පහ ලැබෙන්නේ කඨින ආතිශංස කාලය තුළ දියි. කඨිත ආතිශංස කාලය කියල කිව්වේ කඨිනය ලබාපු දවසේ ඉඳලා හේමන්න සෘතුවේ මැදින් පුර පසලොස්වක පොහොය දිනය දක්වා පමණයි. මේ වස්සාන සෘතුවේ අවසාන මාසය චීවර මාසය වශයෙන් සලකනවා. ඔය සඳහන් කළේ කඨිතලාභී භික්ෂුවකට ලැබෙන පුතිව්පාක. ඊළභට යම් භික්ෂුවක් කඨිනයක් ලැබුණාම තමන්ගේ පරණ සිවුර ·පච්චුද්ධරණය කරන්න ඕනෑ. ·පුරාණං උත්තරා සංසං පච්චුද්ධරාමි · කියල කියනවා. ඊළභට තමන්ට ලැබුනු සිවුරු අටිට්ඨාන කරන්න ඕනෑ. ඉමිනා උත්තරා සංසෙන කයීනං අධිට්ඨාමි කියල තුන් වතාවත් කියල ඒ සිවුර අධිට්ඨාන කරන්න ඕනෑ. ඊළහට තුන්වැනි වතාවට තමන්ට ලැබුණු සිවුර අධිවධාන කළ යුතුයි. මේ විධියට කඨින ලාභිය ඒ කටයුතු විනය කර්මාණුකූලව සිද්ධ කරන්නට ඕනෑ. ඉත් අනතුරුව තමා සමහ තවත් භික්ෂූන් වහන්සේලා වස් එළඹ සිටියා නම් ඒ භික්ෂූන් වහන්සේලාටත් ඒ පිං අනුමෝදන් කරවන්නට ඕනෑ. අතාක හන්තෙ හෝ අතා ංත ං ආවුසො සංඝසස ධමම්කො කඨින්නවාරො අනුමොදථ කියල අනිත් භික්ෂුන් වහත්සේලාට අනුමෝදන් කරවත්තුට ඕතැ. මොකද? කොච්චර භික්ෂුන් වහන්සේලා වස් වසලා සිටියත් කඨින සිවුරු දෙනන්ට පූළුවන් වන්නේ එකක් විතරයි. ඒ නිසයි මේ කඨින සිවුර හුභක් වැදගත් වෙන්නේ එක අවුරුද්දක එක් ස්ථානයක දෙන්නට පුළුවන් වත්තේ එකක් තිසයි. අතික් කාරණය තමයි කඨිත සිවුර දීම දෙවියත්ටවත් බඹුත්ටත් මේ කටයුත්ත කරන්න බැහැ. මිනිසුන්ට පමණක් ආවේණික කිුයාවක් තමයි මේ ලංකා ඉතිහාසය පිළිබඳව කියනකොට බුද්ධ වර්ෂ 1889 පොළොන්නරුවේ පරාකුමබාහු මහ රජතුමා කයීන චීවර පූජා 80 ක් කර තිබෙනවාය කියා මහාවංශයේ

සදහන් වෙනවා. ඒ වාගේම හයවන පරාකුමබාහු රජතුමා 3832ක් කඨිතචීවර පූජා පවත්වලා තිබෙනවා. බුද්ධ වර්ෂ 2296 සෙංකඩගල රජකළ කීර්ති ශීු රාජසිංහ රජතුමාත් කඨිත චීවර පූජා පවත්වලා තිබෙනවා. බුද්ධ වර්ෂ 2323දී රාජාධීරාජසිංහ රජ්ජුරුවොත් කඨිත චීවර පූජා පවත්වලා තිබෙනවා. ඒ නිසා මේ පිංකම සියලු දෙනාටම පොදුවේ සහභාගී විය හැකි පිංකමක් විධියටයි සලකන්නේ. ඊළහට ගිහි උදව්යටත් මේ පිංකමින් ආතිශංස ලබා ගන්නට පුළුවන්කම තිබෙනවා. ඒකට හොඳම උදාහරණය තමයි ්තාගිතවරිතාපදානය. ් තාගිත කියල භික්ෂූන් වහන්සේ නමක් සිටියා. දිනක් බුදුරජාණන් වහන්සේ දෙව්රම් වෙහෙර වැඩ සිටින අවස්ථාවේදී ආනන්ද හැමුදුරුවන්ට කථා කරලා පුකාශ කරනවා ආනන්දය අද අනොතන්න විලට යන්න ඕනෑ. ඒ නිසා භික්ෂූන් වහන්සේලා රැස්කරන්නටය කියල. ඒ අවස්ථාවේදී ආතන්ද හැමුදුරුවෝ භික්ෂූන් වහන්සේලා 500ක් රැ ස් කළා. බුදුරජාණන් වහන්සේ අහනව, මහණෙනි ඔබලා අතුරින් පෙර ජාතියේදී බුදු පසේබුදු මහරහතන් වහන්සේලා වෙනුවෙන් කළ කුසල කර්මයක් සිදු කළ කෙතෙක් ඉන්නවා නම් පුකාශ කරන්නය කියල. ඒ අවස්ථාවේදී ඒ පිරිසේ සිටිය නාගිත කියන්නා වූ මහ රහතන් වහන්සේ. බුදුරජාණන් වහන්සේ වෙත පැමිණ දොහොක් මුදුත් කබා ගෙන මෙන්න මේ විධියට පුකාශ කරනවා. ස්වාමීනී, භාගාවතුන් වහන්ස මම මීට කල්ප 91කට ඉස්සෙල්ලා ලෝකයේ පහළ වුණ විපස්සී බුදුරජාණන් වහන්සේගේ කාලයේදී බන්දුමතී නුවර එක් කෙළෙඹි පුනුයෙක්ව ඉපදුණා. ඒ කාලයේ මම දුගී මගී යාවකාදීන්ට දන් දුන්නා. අටවක් පොහොයට පසළොස්වක ආදී පොහොයවලට සිල් සමාදන් වුණා. එහෙම සිල් සමාදන් වෙලා කටයුතු කළා. දිනක් බන්දුමකී නුවර රජ්ජුරුවො ඇතුළු විශාල පිරිසකට විපස්සී බුදුරජාණන් වහන්සේ ධර්ම දේශණා කළා. ඒ බණ ඇසු මා බුදුරජාණන් වහන්සේ ඇතුළු භික්ෂූන්වහන්සේලාට දානය පූජා කළා. ඉන් අනතුරුව උන් වහන්සේලා වස් වසවාගෙන සිව් මාසය මුළුල්ලෙහි සිව්පසයෙන් උපස්ථාන කළා. අවසානයේ වස් වැසූ භික්ෂූනට බොහෝ පරිස්කාර ඇතිව කඨින චීවර පූජා පැවැත්වූවා. එහෙම දත් දීලා, කඨිත චීවර පූජා කරලා මම

පුාර්ථතා කළේ මේ පිංකම හේතුකොට 'ආශුවක්ෂය කිරීමේ ඥානය ඇති වේවා කියලයි. ඉන් පස්සේ ඒ හේතුව නිසා කිසි දවසක සතර අපායේ ඉපළුණේ නැහැ. දිවා ලෝකයේ දෙවියන් අතර, මතුෂා ලෝකයේ මතුෂායන් අතර ඉපදෙමින් නොයෙක් සැප සම්පත් විදිමිත් මේ විධියට පැමිණුතා. එහෙම දේශතා කළ තාගිත හාමුදුරුවො දේශතා කරනවා, කඨින දානං දත්වාන සංසෙ ගුණ වරුත්තමෙ - ඉතො තිංසෙ මහා කප්පෙ නහිජානාම දුශ්ගති ් උතුම් ගුණ ඇති ආර්යෳී මහා සංඝ රත්නයට කඨින චීවර පූජා කිරීම තිසා මහා කල්ප 30 ක් අපාය ගාමී වූණේ නැහැ. මේ තමයි කඨින චීවර පූජාවේ ආතිශංස. අට්ඨාණනං කප්පානං දේව ලෝකෙ රමාමහං වනුන්තිංස කප්පං දේවින්දො දෙවරජාමකාරයේ කල්ප 18 ක් මුඑල්ලේ දිවා ලෝකයේ දිවා සම්පත් වින්දා. තිස් හතර වාරයක් සක් දෙව් රජව ඉපිද දිවා රාජයා කළා කියල මේ විධියට කඨින අතිශංස පුකාශ කරනවා. 'ආරපථෙ ආරපථෙ වකාවක් සිරීංලභෙ අඪිතිංච වතුක්කත්ති තිස් හතර වාරයක් වකුවර්ති රජකම ලැබුණා. මෙන්න මේ විධියට නොයෙක් ආකාරයෙන් පුකාශ කළා. ඔය විධියට ආතිශ•ස ලබාගත්තට පූළුවත්කම තිබෙනවා.

පඨවිරිවන ජාතු කම්පතෙ නවලති මෙරුරි වාතිවායුනා -වජිරම් ව න හිජජනෙ සණං තමිධමතො කඨිනංති වුච්චති' කඨිනය පිළිබඳව කළ හැඳින්වීම එයයි. පඨවිරිවන හිජජනෙ සණංකඨිනය පූජා කිරීමෙන් ලැබෙන ආතිශංසය කිසි කලෙකක් වලකන්න නොහැකි මහා පොළොව කම්පා වීමට කරුණු 8ක් තිබෙනවා. ඒ කරුණු 8න් තොරව මහ පොළොව කම්පා වෙන්නේ නැහැ. කඨින පූජා කිරීමෙන් යම් පිණක් ලැබුණා නම් ඒ පින සුඑ සුඑ අකුසල කර්මයන්ගෙන් සෙලවෙන්නේ නැහැ, කම්පා වෙන්නේ නැහැ කවදාවත්. මහා බරපතල අකුසල කරමයන්ගෙන් තමයි සෙලවෙන්නේ, කම්පා වෙන්නේ සුළහින්, සැඩ සුළහින් මොන සුළහකින්වත් මහාමේරුව සොලවන්න කම්පා කරවන්න බැහැ. ඒ වාගේ කඨින චීවර පූජාවේ පිංකමත් ලාමක අකුසල කර්මයන්ගෙන් සොලවන්න බැහැ. දියමන්ති පර්වතය කුළගෙඩියකින් ගහලා වත් වෙන උපකරණයකින් ගහලා විනාශ කරලා දමන්න බැහැ. ඒ තරමට සණයි. ඒ වගේ කයින වීවර පූජාවේ අානිශංසන් කිසිම ලාමක අකුසලකර්මයකින් විනාශ කරන්නට පුළුවන්කමක් නැහැ. ඒ නිසා ම නමයි මේ මාහැහි පිංකමට කයින චීවර පූජාව කියල කියන්නේ. ඒ නිසා දැන් අපි දන්නවා ජීවිතයකට කොයි තරම් දුරට කයින චීවර පූජාව උපකාරී වෙනවාද කියල. අවුරුද්දකට වරක් එකම ස්ථානයක මේ පිංකම සිද්ධ කෙරෙන නිසා අනෙක් පිංකම්වලට වඩා මේ පිංකම ශේෂ්ඨයි. අටමහා පිංකම්වලට අයත් වන්නා වූ මේ පිංකම බෞද්ධ ජනතාව තුළ අනනානාව ඇති කරවනවා, වර්ධනය කරවනවා. බෞද්ධ සාහිතාය පිළිබඳව බලන කොට මනුෂායන් පමණක් නොවෙයි, කිරිසන්ගත සතුන් පවා වස් වැසවීමේ කටයුත්ත සිද්ධ කරලා තිබෙනවා. එබැවින් මේ වස් පිංකම හේතුවෙන් දෙව මිනිස් සැප කෙළවර නිවන් සම්පත් සියලු දෙනාටම ලැබේවා.

## ඇතුල් කෝට්ටේ කොටුබැම්ම පාරේ ශී සුතේතාරාමාධිපති දමුණුමැයේ සිරි ඤාණරතත ආයුවේද වෛදා පීඨයේ අධාසම ශාස්තුපති පූජා ඇලිකේවෙල සීලානත්ද ස්වාමින් වහන්සේ

කොනුබෝ හෝ ගෝනම උපාසකෝහෝනි යථොවබො මහානාම

බුද්ධං සරණං ගතො, ධමාං සරණං ගතො, සංඝං සරණං ගතො.

ථතතාවතාවබෝ මහාතාම උපාසකෝ හෝති

ශුද්ධාවන්ත පින්වතුනි, තලවතුගොඩ බෞද්ධාරාම විහාරස්ථානයේ සිදු කරන්නට බලාපොරොත්තුවන ධර්ම දේශනා මාලාව කුමක් සදහා, කුමක් අරමුණු කරගෙන පවත්වනවාද කියන එක පිළබඳව මා අමුතුවෙන් මතක් කරන්නට අවශා වන්නේ නැහැ. මේ විහාරස්ථානයට, උපතිස්ස දහම්පාසලට අවුරුදු 50 ක් පිරීම නිමිති කරගෙන, ඒ අවුරුදු 50 සිහි කිරීමට, මෙතෙක් කාලයක් කළ උදාර මෙහෙවර සිහි කිරීමට කරන පිංකම් මාලාවක් හැටියට මේ පිංකම් හඳුන්වා දීමට පුළුවන්කම තිබෙනවා. මේ වැදගත් වූ පිංකම් මාලාවට අද සම්බන්ධ වෙලා තිබෙනවා, තලවතුගොඩපදිංචි

විපුලසේන මහන්මා නමන්ගේ ආදරණීය පියාණන් වහන්සේ සිහිපත් කරලා පිං අනුමෝදන් කරන්නට. ඒ වාගේම ලේකම්ගේ මහත්මා තමන්ගේ මිය ගිය සියලුම ඥාතීන් සිහි කරලා ඒ අයට පිං අනුමෝදන් කරන්නටත්, ඒ වාගේම තමන්ගේ පවුලේ සෑම දෙනාටම තෙරුවන්ගේ ආශිර්වාදය, පුාර්ථනා කිරීමක් අරමුණු කරගෙන මේ වෙලාවේදී දායකත්වය රැගෙන කටයුතු කරනවා. විශේෂ වශයෙන්ම විපුලසේන මහත්මා තමන්ගේ පියතුමා සිහි කරන අවස්ථාව. මේ කාලේ ගත්තායින් පස්සේ අපට පෙතෙනවා මවූවරු, පියවරු අතරමං වෙච්ච යුගයක් මේ. දරුවෝ අතරමං වෙච්ච යුගයක්. අපේ අර අනුත අතීතයේ තිබිච්ච සහ සම්බන්ධතාවයන් සියල්ලම දවසින් දවස, ඇත් වෙන හැටි, ඒ වාගේ යුතුකම් ඉටුකිරීම බොහෝ දුරට අඩු වන හැටි අපට පැහැදිලි වන කාරණයක්. එවැනි යුගයක තමන්ගේ පියතුමා සිහිකිරීම ඉතාම වැදගත්. මිනිස්සු දත්තවා මේ කාලයේ රූපවාහිණිය තරඹතකොට රක්ෂණ සංස්ථාවෙන් එක්තරා වැඩ සටහනක් දමනවා, වෙළෙඳ දැන්වීමක් හැටියට. වයසට ගිය අම්මා කෙතෙකුයි, තාත්තා කෙතෙකුයි. තමන්ගේ ගෙදර දූව තාත්තට කියනවා, තාත්තලා අම්මලා දැනගන්න ඕනෑ වයසට ගියායින් පස්සේ දරුවන්ට කරදරයක් නොවන විධියට ජීවත් වෙන්න කියල. ඊළහ සිද්ධියක් තිබෙනවා, එක ගෙදරකට ගිහිල්ලා වතුර ටිකක් ඉල්ලනවා බොන්න කියල. ඒ ගෙදර ළමයෙක් අහනවා, කවුරුවත් සලකන්න කෙනෙක් නැද්ද කියල. ඔය සිදුවීම් දෙක ඉවර වුණාටපස්සේ රක්ෂණ සංස්ථාව බලාපොරොත්තු වන්නේ වෙළෙද දැන්වීම් දමලා,කිසි බයක් වෙන්න එපා, මේ කාලයේ අපි යෂ්ටිය රක්ෂණයක් දැන් අම්මලා තාත්තලා වෙනුවෙත් වයසටගිය අයට ලෑස්ති කරලා තිබෙනවාය කියනවා. දැකලා තිබෙනවා නේද? බොහෝම ලස්සන වැඩ සටහනක්.

දැන් රක්ෂණ සංස්ථාව සූදානම් වයසට යන අයට යෂ්ටිය දෙන්න. මේවා දිහා බලල පොඩ්ඩක් කල්පනා කරන්න, මොනතරම් අපරාධයක් ද අපේ රටේ මෙච්චර කාලයක් අපි බැදී සිටි බැදීම්වලට කොච්චර දුරට පහරක්ද කියල පොඩ්ඩක් හිතන්න. දරුවන්ට පුංචි කාලයේ අම්ම තාත්ත දෙන්න තමයි යෂ්ටිය නේද? අපි කවුරුත් එක කාලයක බඩගෑවා. මතකද? මතක නැහැ, දැකල තිබෙනවා.

එක කාලයක බඩගෑවා. මතකද? මතක නැහැ, දැකල තිබෙනවා. අපි බඩගාපු හැටි අපට මතක නැහැනේ. නමුත් අපි අනික් අය බඩගානවා දැකලා තිබෙනවා. බඩගාන අයට උරගයෝ කියල කියනවා තේද? එතිසා අපි කවුරුත් එක්තරා කාලයක උරග කුලයකත් වාසය කළා. උරග කුලයෙන් පස්සේ අපි සිව්පා කුලයට ආවා. දණගෑවා. බඩගාලා, දණගානවා. එහෙම නේද? ඒකත් අපි දැකලා තිබෙනවා නේද? ඊට පස්සේ අපි දෙපා කුලයට ආවා. බඩගාපු කාලෙ, දණ ගාපු කාලෙ, දෙපා කුලයට එන කාලයේ කූවුද අපට අත දුන්නේ නැගිටින්න. කවුද යෂ්ටියක් වුණේ? අම්ම තාත්ත දෙන්න නේද? දැන් ඉතින් ඒ ගැන හිතන්න ඕනෑ. මගේ ශක්තියක් තිසා නොවෙයි, සොසේජස් කාලා නොවෙයි, අම්මලා තාත්තලා පුංචි කාලේ ඉඳලා හදපු නිසා, වඩපු නිසා, අත දීපු නිසා, මේ තත්ත්වයට ගෙනාපු නිසයි අපි දැන් මේ තත්ත්වයේ ඉන්නේ. ඒ ගැන අපි හිතන්නට ඕනෑ. දැන් මම ඒ බිළිඳු කාලයේ තමයි මට අත දුන්නේ, හිත දුන්නේ. නැගිටිත්ත යෂ්ටිය දුන්නේ. ජීවිතයේ අපි අවධි දෙකකදී වයසට යනවා. එක වයසක් තමයි නාකි වෙනවා කියල කියන බිළිදු කාලෙ. බිළිදු කාලෙන් ඉන්නෙ නාකියෙක්. මොකවන්ම කරත්ත පුළුවත්කමක් තැහැ. අපට කත්ත පුළුවත් වුණෙත් තැහැ බොත්ත පුළුවත් වුණෙක් නැහැ, කැත කුණු ඇදගත්ත පුළුවත් වුණෙත් නැහැ. ඇඳුමක් ඇඳගන්න පුළුවන් වුණෙත් නැහැ. නාන්න පුළුවන් වුණෙක් නැහැ. මදුරුවො කලන්න පුළුවන් වුණෙක් නැහැ. හිත්දා, තාකි වෙච්ච හිත්දා, බිළිඳෙක් වගේ හිටියා. ඊළහට මොකද වෙන්නේ? ඊළහට ආයෙන් සැරයක් අපි නාකි වෙනවා. ආයෙන් බඩගානවා, දණ ගානවා. සන්ධාා භාගය කියල කියන්නේ ඒකයි. බිළිදෙක් වෙලා, නාකියෙක් වෙලා. ඔය කාලයේදී දැන් මොකද කරන්නේ, මම පුංචි කාලයේ අම්මා තාත්තා තරුණයි, ඒ නිසා මට අත දුන්නා නැගිටින්න. අම්ම තාත්තට ශක්තිය තිබුණා මාව තැගිට්ටවත්ත. දැත් මම තරුණයි, අම්ම තාත්ත වයසට ගිහිත්. අම්ම තාත්ත නාකිවෙලා. නාකි වෙච්ච අම්ම තාත්තට හැකියාවක් තිබෙත තරුණ වයසේ සිටින මම මොකක්ද කරන්න ඕනෑ. මම අම්ම තාත්තට යෂ්ටියක් වෙන්න ඕනෑ. මම අම්ම තාත්තට

රක්ෂණයක් වෙන්න ඕනෑ. ඒ නිසා මේවා පොඩ්ඩක් හිතන්න. කල්පතා කරත්ත. ඒ නිසා අද තමන්ගේ පියතුමා සිහි කරන අවස්ථාව ඉතාම වැදගත්. මේක තමයි අපි සමාජයක් ඉදිරියට ගෙත යනවාය කියල කියන්නේ. මේ යුතුකම් ටික ඉටු කරන්නේ නැත්නම්, මේ සාරධර්මයන් ඉෂ්ට කරන්නේ නැත්නම් අපි මනුෂායන් තොවෙයි, තිරිසනුන් බවට පත්වෙනවා. තිරිසනාගෙන් මනුෂායා වෙන් කරන එක්තරා පිළිවෙලක් තමයි මේ යුතුකම් ඉටු කිරීම. තිරිසනාට ඔය මොකක්වත් නැහැනේ. අම්මා හඳුනන්නෙන් නැහැ. තාත්තා හඳුනන්නෙත් නැහැ. දහම හඳුනන්නෙත් නැහැ. අපි එහෙම නොවෙයි. අපි යමක් කමක් තේරුම් ගත්ත පුළුවත් අය. ඒ තිසා තමයි මළ ගිය අය සිහි කරලා, මවුපියන් සිහි කරලා ඒ අයට පිං පෙත් අනුමෝදන් කරන්නේ. ඒ නිසා බොහොම සන්තෝෂයටපත් වන්න, අපේ පියතුමාට අපේ ඥාතීන්ට වෙන කළ හැකි දෙයක් තැහැ. ඒ නිසා මෙයින් සිද්ධ වන්නාවූ කුසලානිශංසයන් මගේ අාද්රණීය පියතුමාට, මගේ ආදරණීය දොතිවරයාට ලැබේවා. ඒ පින් අනුමෝදත් වෙලා උතුම් වූ නිවනට පැමිණෙවා කියල පාර්ථතා කරන්න.

දැන් ඉතින් මාත් එක්ක කථා කර කර බණ අහන්න ඕනෑ. මාත් එක්ක කථා කර කර බණ අහන්න කැමතිද? හේතුව මොකක්වත් නොවෙයි. දැන් මේ වැස්සක් වහිනවා. වැස්ස වහිනකොට අපි දන්නවානේ. ඉස්සර අපි සාමානායෙන් හේත්තු වෙච්ච අය නොවෙයි. දැන් කොහේ හරි ගිහිල්ලා හේත්තුවක් දමන්න ඕනෑ. ඒ මොකද? බිත්තියට හේත්තු වුනාම දන්නෙම නැතිව තින්ද යනවා. ඉතින් අපි බණ අහන්න කියල ඇවිත් කට ඇරගෙන නිදාගන්නවා. ඒ නිසා කට ඇරගෙන නිදාගන්නවා. ඒ නිසා කට ඇරගෙන නිදාගන්නවා. ඒ නිසා කට ඇරගෙන නිදාගන්නවා ඒ නිසා කට ඇරගෙන බණ අහපු එකේ විපාකෙ තමයි දැන් අපි මේ විදින්නෙ. ඒ නිසා අඩු ගණනෙ බණ මඩුවෙන් නැගිටලා යනකොට අලුත් කෙනෙක් වෙලා යන්න ඕනෑ. එනකොට වඩා හොඳ කෙනෙක් වෙලා යන්න ඕනෑ. අඩුපාඩු තිබුණා නම් අඩුපාඩු සකසා ගන්න පුළුවන් කෙනෙක් හැටියට යන්න ඕනෑ. දන්නා කරුණු වැඩි කරගෙන යන්න ඕනෑ. නොදන්නා කරුණු දැනගෙන යන්න ඕනැ. හොද මිනිහෙක් වෙලා

යන්න ඕනෑ. ඒක තමයි බණ අහනව කියන්නේ. එහෙම නැතිව අපි අාව හැටියටම යනවා නම් මොකද වෙන්නේ. වැඩක් නැහැ නේද? ඒ නිසා අඩු ගණනේ අද බණින් එක කරුණක් හරි කමක් නැහැ, අපේ හාමුදුරුවන්ගෙන් ඉගෙන ගත්තා, නොදන්නා දේ අපි දැන ගත්තා, මෙන්න මේ ටික හිතාගෙන බණ අහන්න පුළුවන් නම් මම පැයක් තිස්සේ කථා කරන එකත්, මේ පිරිස පැයක් තිස්සේ අහන ඒකත් වැදගත් වෙනවා. ඒකනේද වෙන්න ඕනෑ කරන්නේ. ඒ නිසා ඔය අංශ දෙක ගැනම හිතාගෙන මාත් එක්ක කථා කර කර බණ අහන්න. මම පොඩ්ඩක් මේ අයගෙන් අහන්නම්. එතකොටමට උත්තර දෙන්න.

මම අද මාතෘකාව වශයෙන් ගන්නේ උපාසකයා කියන්නේ කවුද කියන එකට පිළිතුරක් දෙන්න. උපාසක කියන වචනය විගුහ කරන්න. අද උපාසක කියල කියන්නේ කාටද? අද උපාසක මහත්තයා කියල කියන්න නම්, උපාසකම්මා කියල කියන්න නම් වයස අවුරුදු 60 පතින්න ඕනෑ. එහෙම තේද? 60 පැනපු එක්කෙතෙකුට කියද්දිත් අඩු ගණනේ තත්ත්වය දිහාත් බලන්න ඕනෑ. මොකද? සමහර වෙලාවට නෝනා මහත්මයෙකුට එහෙම තිකම්වත් උපාසකම්මා කියල කිව්වොත් ආයෙත් පන්සලටවත් එන්නේ නැහැ. ඒ නිසා ඒවත් බලල, තත්ත්වය දිහාත් බලල තමයි කථා කරන්න වෙන්නේ. මොකද? සමහර නෝනාවරු ඉන්නවා, උපාසකම්මා කියන වචන කිව්ව හින්දා පන්සලට එන්නේ නැති අය ඉන්න බව මම දන්නවා. අද අපි සාමානායෙන් උපාසකයා කියන වචනය පාවිච්චි කරන්නේ නෝන්ජලයන්ට. ඒ තත්ත්වයට අද මෙය පත් කර තිබෙනවා. එහෙම තේද? මේ සාමානාෳ දරුවෙකුට උපාසක මහත්මයා කොහෙද යන්නේ කියල ඇහැව්වොත් ඒකට කැමතිද? කැමති වෙන්නේ නැහැ. ඒකයි මම කිව්වේ අඩු ගණනේ 60 පතිත්තවත් ඕනෑ. උපාසක කියන වචනය කියන්න.

දවසක් දා බුදුතාමුදුරුවො ළහට ගියා මහාතාම කියත රජ් ජුරුවො. මහාතාම රජ්ජුරුවො ගිහිල්ලා බුදුහාමුදුරුවත්ගෙත් පුශ්තයක් අහතවා. බුදුහාමුදුරුවතේ කවුද උපාසක කියත්තේ කියල මහාතාම කියල කියත්තේ බුදුහාමුදුරුවත්ගේ වංශිකයෙක්.

බලත්ත ඉස්සර රජවරුත් ගිහිත් අහල තිබෙත පුශ්ත. බුදුහාමුදුරුවොත් එක්ක සාකච්ඡා කරල තියෙන්නේ ඔය වගේ දේවල්. කවුද බුදුහාමුදුරුවනේ උපාසක කියන්නේ කියල ඇහැව්වා. ඒ පාර බුදුහාමුදුරුවො උත්තර දෙනවා. යථෝචබෝ මහානාම බුද්ධං සරණං ගතො, ධමාං සරණං ගතො, සංසං සරණං ගතො යමෙක් බුදුත් සරණ යනවා නම්, දහම් සරණ යනවා නම් සභූන් සරණ යනවා නම් ඒ තැනැත්තා උපාසකයෙක් වෙනවාය කියල බුදුහාමුදුරුවො දේශතා කළා. ඔත්ත බුදුහාමුදුරුවත්ගේ පිළිතුර. බුදුහාමුදුරුවන්ගේ පිළිතුර ඒකයි. දැන් ඔන්න ඔය කරුණු ටික විගුහ කරන්නයි මම බලාපොරොත්තු වන්නේ. හැබැයි මෙව්වා කියාගෙන එනකොට සමහර අයගෙ මුහුණු නරක් වෙත්තක් පුළුවන්. අපි කියන්න තිබෙන දේ කියනවා එහෙම නේද? දැන් පොළොවේ මැණික් තිබුණාට වැඩක් නැහැනේ. එහෙම නම් මොකක්ද කරන්න ඕනෑ. මැණික් ගල් පොළොව යටින් ගන්න ඕනෑ. ගොඩට ගත්තාට වැඩකුත් නැහැ. එහෙම නම් මොකක්ද කරන්න ඕනෑ. ඔප කරන්න ඕනෑ. කපන්න ඕනෑ. කොටන්න ඕනෑ. එතකොට තමයි මැණික් ගලේ තිබෙන වටිනාකම වැඩි වෙන්නේ. ඒ වගේ තමයි බෞද්ධයාත්. දැන් අපෙන් ඇහැව්වොත් බෞද්ධයෙක්ද කියල මොකක්ද දෙන උත්තරය ඔව් කියනවා. හේතුව? ඇයි දෙවියනේ, අප් අත්ත මුත්ත නත්ත පනත්ත කිත්ත කිරිකිත්ත කියන හත්මුතු පරම්පරාවම බෞද්ධයෝ. කියනවද නැහැ කියල. කියනවා ද අපි පාරම්පරික බෞද්ධයො කියල බොහොම ආඩම්බරයෙන් කියන්නෙ. තවත් ඉතින් අපට කිසි පුශ්නයක් තැහැතෙ. ඔබේ ආගම කුමක්ද කියල උප්පැත්ත සහතිකයේ අහතවාතේ. එකෙත් ඉස්සරහිත් බුද්ධාගම කියල ලියල කිබෙතවා. ඉතිත් දැන් ඒ නිසා ඒකෙනුත් පුශ්නයක් නැහැනේ. උප්පැත්න සහතිකයේ බුද්ධාගම කියල තිබෙනවා.. පාරම්පරිකව බෞද්ධකම තිබෙනව. කිසි පුශ්තයක් නැහැ. ඒ නිසා අපි බෞද්ධයෝ. දැන් ඊළභට අපේ බෞද්ධකම තිබෙනවද? ඊළභ පුශ්නය එයයි. මොකක්ද දෙන පිළිතුර? තියෙනවා, නැත්නම් මෙහෙම බණ අහනවද? දැන් පිත්වතුනි, උත්තර දීලා ඉවරයි. කියත්ත දෙයකුත් තැහැ. ඔව්

බෞද්ධකම තිබෙනවාද කියන එක කියල දෙන්නයි. මේ බණින්ම, මේ පුශ්ණයට පිළිතුරු සැපයේවි. දැන් පින්වතුන් එකපාරටම ඔප්පු කරන්න ලෑස්ති වුණේ මොකක්ද? පාරම්පරිකත්වය තිබෙනවා, තෙරුවන් සරණ ගිහිල්ලා තිබෙනවා. ඒ නිසා කිසි පුශ්නයක් නැහැයි කියලා කියන්න නොවැ ලෑස්ති වුණේ. මම කියන්න හදන්නේ ධර්මය තුළින් කොච්චර දුරට අපි බෞද්ධකමට සම්බන්ධ වෙලා තිබෙනවාද කියන එකයි.

ඒ තිසා බෞද්ධයෙක් නම් උපාසකයෙක් නම් අතිවාර්යයෙන්ම එයා ළහ ගුණ හතරක් තිබෙන්න ඕනෑ. ශුද්ධාව, ශීලය, තාාගය, පුදොව. ශුද්ධාව කියල කියන්නේ පැහැදීම. දැන් පින්වතුනි, අපටඒ තිබෙනවාද? බුදුහාමුදුරුවෝ කෙරෙහි පැහැදීමක් පැහැදීම තිබෙනවාද? ධර්ය කෙරෙහි පැහැදීමක් තිබෙනවාද? සංඝයා කෙරෙහි පැහැදීමක් තිබෙනවාද? අඩු ගණනේ ඒ පැහැදීමේ වෙතසක් තැද්ද? අඩු වැඩි වෙත්තේ තැද්ද? ඔය ශුද්ධාව වෙතස් නොවී එහෙමම තිබෙනවාද? ඔන්න දැන් ඔබනේ උත්තර අහන්නේ. දැත් පොඩ්ඩක් කල්පතා කරලා බලන්න, ශුද්ධාව කියනකොට පළමුවෙන්ම අවබෝධය තිබෙත්න ඕනෑ. මේකට බණ පොතේ වචනයක් තිබෙනවා. පරතො සොෂ ඥානය. ඒකට තමයි සමමා දිටඨීය කියල කියන්නේ. හරි දැකීමක් අපට තිබෙන්න එපායැ. බුදුහාමුදුරුවො ළහට බණ අහත්ත ගියේ බෞද්ධයෝද? දෙවියතේ බුදුවුණායින් පස්සෙ නොවැ බුද්ධ කියන වචනය ඇති වුණේ. බෞද්ධයො කියන වචනය ඇති වුණේ පස්සෙ නොවැ. ඒ නිසා බුදුහාමුදුරුවො ළහට බණ අහන්නට ගියේ බෞද්ධයො නොවෙයි. එක්ක සාකච්ඡා කරන්නට ගියා.සතුටු සාමිචියෙ යෙදෙන්නට කියල ගියා. තව අය බුදුහාමුදුරුවන්ගෙන් බණ අහන්නට ගියා. බණ අහපු සියලු දෙනාම රහත් වුණේ නැහැ. බණ අහලා ඇතැමෙක් මොකදකරන්නේ? ්සම්බාධොය සරාවාසෝ මේ ගෘහ ජීවිතය සම්බාධයි. කටුකයිකියල ඒ කට්ටියට තේරෙනවා. ගිහියොයි බණ අහත්තට ගියේ. මේ ගිහි ජීවිතය, ගිහි සම්පත්තිය කටුක බව ඒ අයට බණ අහලා ඉවර වූණායින් පස්සේ තේරෙනවා ඒ විකරක් තොවෙයි, බුදුහාමුදුරුවො ධර්ම දේශතා කරනකොට, දාන කතා,

ශීල කථා සගග කථා කාමානං ආදිනවො වොකාරෝ සංකිලිස්සති. බුදුහාමුදුරුවො අනු පිළිවෙළකට බණ කියන්නේ. එක එක පුද්ගලයාගේ චරිතයට ගැළපෙන ආකාරයට උන්වහන්සේ ධර්මය යොදා ගන්නේ. දාන කථා කියල කියන්නේ දන් දීමේ අනුසක් කථා කරනවා. කැමතිද නැද්ද? දීල ලැබෙන එව්වා ගැන කථා කරන්න කැමති නැද්ද? අාශයි. ශීල කථා. සිල් රැකීමේ තිබෙන අනුසස් කථා කරනවා. කැමතිද නැද්ද? කැමතියි සග්ග කථා. දිවාලෝකයගැන අහත්ත කැමතිද තැද්ද? කැමතියි. දැත් ඉතින් කල්පතා කර බලත්ත, මනුෂා ලෝකයේ හෝ වේවා, දිවා ලෝකයේ හෝ වේවා සම්පත් භුක්ති විදිනවා. දන්දීලා, සීල් රැකලා මිනිස් ලෝකයේ හෝ දිවා ලෝකයේ ගිහිත් උපදිනවා, සම්පත් විදිනවා. හැබැයි මේ විදින සම්පත් සියල්ලම තාවකාලිකයි. ඒවා කාම සම්පත්, රූපකාම, ශබ්දකාම, ගත්ධකාම, රස කාම කියල තිබෙතවා. කාම, භව, විභව කියලතේ තෘෂ්ණාව විගුහ කරන්නේ. අපි විදින මේ සම්පත් සියල්ලම මොකද වෙන්නේ? වෙනස් වෙනවා. දැන් බලන්නකො එක දවසක් හොඳට රසට කාලා කාලා බලන්නකො මොකද වෙන්නේ කියල. අපට හැමදාම ඒ රසය තියාගන්න පුළුවන්ද? ඒ තිසා අනෙක් දවසෙත් ආයෙත් රස දෙත්ත ඕතැ. ඇතැට රූපයක් බැලුවාම ආයෙනම් කවදාවත් එපා ඒ රුපෙම ඇති කියල කියනවද? කවුරුවත්. පුළුවන් තරම් ආයෙත් තව රූපයක් බලන්න උත්සාහ කරන එකයි කරන්නේ. මේක තමයි ස්වභාවය. අලුත් අලුත් දේ හොයන එක. අලුත් අලුත් දේ අහන එක. අලුත් අලූත් දේ දකින එක තමයි පිුය කරන්නේ. ඒකයි ස්වභාවය. ඒ තිසා කාමයේ ආදිනව කථා කරන බුදුහාමුදුරුවො කොච්චර ලස්සනට උපමා කරන තිබෙනවාද? අටයිකංකලුපමා කාමා, මාංසපෙසුපමා කාමා හරියටම මස් වැදැල්ලක් වගේ, ඇට සැකිල්ලක් වගේ. හරියටම මේ කාම සම්පත්තිය, රූපකාම, ශබ්ද කාම, ගත්ධ කාම ආදී වශයෙන් වූ පංචකාම සම්පත්තිය හරියට බල්ලෙක් ඇටයක් අරගෙන හොඳට හපතවාවගේ. හපලා හපලා ඉවර වුණාම මොකද වෙන්නේ? බඩ පිරෙනවාද? ඇටකැලී කටට අරගෙන හපනවා හපනවා. නමුත් බඩ පිරෙත්තේ තැහැ. අපිත් ඒ වාගේ තමයි, ඇට හපනවා වගේ තමයි. බල්ලෝ ඇට හපනවා වගේ වැඩක් තමයි අපිත් මේ කරන්නේ.

මරිභුවක් පස්සේ අපි මේ ගමන් කරන්නේ. ඒ නිසා බුදුහාමුදුරුවන් කියපු බණ අහල ඉවර වෙනකොට තමන් විදින කාම සම්පත්තියේ තිබෙන නිස්සාරත්වය වැටහෙනවා. ඒක වැටහිලා සමහර අය කියනවා අජ්ජනග්ගෙ පානුපෙනං සරණං ගතනත් ස්වාමිනි, මම අද පටන් ඔබවහන්සේ සරණ යනවා. කී තැනක කියනවද කියල බලන්න, හැම තැනම කියනවා. මම අද පටන් ඔබ වහන්සේගේ සරණ යනවා. මෙච්චර කාලයක් වෙනත් සරණක් ගිහිල්ලා, මෙච්චර කාලයක් කාම සම්පත්තියේ ගැලිලා හිටියා. අද ඔබ වහන්සේගේ ධර්මයෙන් පස්සේ කාම සම්පත්වල තිබෙන ආදීනව, ගිහිගෙයි තිබෙන කටුක බව දැන ගත්තා. ඒ නිසා මම අද ඔබවහන්සේ සරණ යනවා. අජ්ජනග්ගේ පාණුපෙතං සරණං ගතනති මේ බුදුහාමුදුරුවන්ගේ සරණ ගියේ කොයි හැටියටද? අවබෝධ කරගෙන, බණ කියලා, බණ අහලා ඒක අවබෝධයෙන් තමයි සරණ ගියේ. දැන් අපි සරණ ගියේ කොහොමද? අපි සරණ ගියේ අවබෝධයෙන් ද?

ශුද්ධාව කිව්වා, පැහැදීම කිව්වා. ශුද්ධාව අපි කොටස් දෙකකට බෙදනවා. වල ශුද්ධාව අවල ශුද්ධාව කියල. වලකියල කියන්නේ සෙලවෙන ශුද්ධාව. අවල ශුද්ධාව කියන්නේ නොසෙල්වෙන ශුද්ධාව. දැන් සෙලවෙන ශුද්ධාවක්ද තිබෙන්නේ නොසෙල්වෙන ශුද්ධාවක්ද? බය නැතිව කියන්න. අපි ළහ තිබෙත්තේ සෙලවෙන ශුද්ධාවක්. ඇයි ඒ. දැන් බලන්න පොඩ්ඩක් කල්පනා කරලා, අපි කියනවා, නත්ථි මෙ සරණං අකුදුකුදං බුද්ධො මෙ සරණං වරං ඔන්න ඒ විධියට කියනවා. මට වෙන සරණක් නැත බුදුන් සරණ හැර. මට වෙත සරණක් නැත දහම් සරණ හැර. මට වෙන සරණක් නැත සභූන් සරණ හැර. ආයෙ කියනවා, 'යාව තිබුානං සරණං ගවජාමී යම් තාක් තිවත් අවබෝධ වෙනවා නම් ඒ තාක් බුදුත් සරණයි කියලා. වෙන සරණක් නැත. දහම් සරණයි කියලා වෙන සරණක් නැත, සහුන් සරණයි කියලා වෙන සරණක් නැත. තියනවද? නැද්ද? කියනවා. එහෙම කියන අපි නේද කවසරණ සොයාගෙන යන්නේ. බෞද්ධයෝ නේද පින්වතුනි, තව තවත් බබාලා සරණ ගිහින් තිබෙන්නේ. අපේ රටේ බෞද්ධයෝ නේද ඔය සායි බාබා සරණං ගචඡාමි කියල කියන්නේ. ඒ වෙන අයට නේද?

කතරගම යන්න. දේවාලයකට යන්න. බෞද්ධයන්ට ගැළපෙනවද කියල හොයන්න. දෙවියන් ගැන කථාවක් නොවෙයි මම මේ කියන්නේ දෙවියන්ට අපි පිං දෙමු. නමුත් පින්වතුනි කණගාටුයි කියන්න මොකද කරන්නේ? මට බුදුන් සරණ හැර වෙන සරණක් තැත කියන අපි මොකද කරන්නේ? අර කොහෙවත් ඉන්න බබාලා පිළිගෙන ඉන්නවා. හරිද? පින්වතුනි, සර්ව ආගමික සංකල්පය තිබෙන්නේ බෞද්ධයන් ළහයි. කඩේ මුදලාලි ඉන්නවානේ. ඒ මුදලාලි ළහ හැම ආගමක් පිළිබඳවම සංකල්පය තිබෙනවානේ. මුදලාලි ඉන්න නැන උඩින් මොනවාද තිබෙන්නේ? විෂ්ණු දෙවියොත් ඉන්නවා,කතරගම දෙවියොත් ඉන්නවා. බුදුභාමුදුරුවොත් ඉන්නවා. සීවලී හාමුදුරුවොත් ඉන්නවා. රටේ ඉන්න ඔක්කොම එක පේළියට ඉන්නවා. උදේ පාන්දරට දුම් පාරක් එහෙම අල්ලලා මොකද කරන්නේ? මුදලාලි කොච්චර ලස්සනට බුදුන් වදිනවාද? දෙවියන් සිහි කරනවාද? දැකලා තිබෙනවා නේද? හොදද වැඩේ? ඒ මිථාා දෘෂ්ටික අය කියලා දැන් මට මේ පින්වතියක් කියනවා ඇහෙනවා. මේ ගැන හිතත්ත. බුදුහාමුදුරුවන්ට සම කරන්න කෙතෙක් මේ මුළු භූමි තලයේම ඉත්තවාද? මුළු ලෝක ධාතුවේම ඉන්නවාද? ඇයි දෙවියනේ දේවාති දේව - දෙවියන්ටත් දෙවියෝ. බුහ්මාකි බුහ්ම. තිලොවට කිලක වූ. එහෙම බුදුහාමුදුරුවෝ, එහෙම ශාස්තෘවරයාට මොකද කරන්නේ? අර ලෞකිකත්වයේ ඉන්න සියලු දෙනාමත් සමහ සම මට්ටමේ තියල තියෙනවා. ගෙවල්වලක් එහෙම තමයි. දැන් ඉතින් මොකද කරන්නේ? බුදුහාමුදුරුවන්ට එහෙම යම්කිසි කෙනෙක් බනිනකොට මොකද කරන්නේ. ශුද්ධාවේ තිබෙන මහිමය කියන්නයි මම මේ ලෑස්ති වෙන්නේ. මොකද ඔය ඇත්තෝ කියන්නේ? බුදුහාමුදුරුවන්ව කවුරුහරි විවේචනය කරන්න ආචොත් මොකද කියන්නේ? තරහ එන්නේ තැද්ද? තරහ එනවා තැකිව මොකද තේද? ධර්මය ගැන කවුරු හරි විවේචනය කරන්න ගියොත්? තරහ එනවා. හාමුදුරු කෙනෙක් විවේචනය කරන්න ගියොත්? තරහ එනවද? අතේ නැහැ. අපේ සමහර අය ඉන්නවා පිත්වතුනි, හුහක් දේවලට උර දීගෙන ඉන්න අය ඉන්නවා, පංගුවක් වෙලාවට මොකද කරන්නේ? කවුරුහරි පන්සලේ හාමුදුරුවන් විවේචනය කරනකොට මටත් මේ කියන්න විධියක් නැතිවයි හිටියේ.

විවේචනය කරනකොට මටත් මේ කියන්න විධියක් නැතිවයි හිටියේ. එහෙම කියන ඇත්තෝ මොකද කරන්නේ? පංගුවක් වෙලාවට හාමුදුරුවන් විවේචනය කරලා පන්සලට යන්නෙක් නැහැ. දානෙ දෙන්නෙත් නැහැ. නැද්ද? ඉන්නවා නේද? මේ බෞද්ධයන් තුළ ඉන්නවා. ඔය අවබෝධය නේද? පන්සලට යන්නෙන් නැහැ. දන් දෙන්නෙක් නැහැ. ඔන්න දැන් තීරණය කරගෙන ඉවරයි. දෙවියනේ ඉතින් මොකද කරන්නේ? නොදැනුවක්කමට මොකද කරන්නේ? ්සංසං සරණං ගවජාමි මම සහුන් සරණ යමි. සහුන් කියල කියන්නේ කවුද? එතකොටපින්වතුනි මේ ශාසනය ගත්තාම එක හාමුදුරුනමක් විතරක්, සිරිරතන හාමුදුරුවො විතරක් සරණං ගවජාම් කියල කියන්නේ නැහැ. තලවතුගොඩ පන්සලේ හාමුදුරුවො සරණං ගචඡාමි කියල කවුරුවත් කියනවද? නැහැ. මම සංඝයා සරණ යම් කියලයි සරණ ගිහින් තිබෙන්නේ. එහෙම නේද? ඒ නිසා පිත්වතුනි, බෞද්ධයෙක් නම් අවල ශුද්ධාව තිබෙන්න ඕනෑ. කවදාවත් වෙනස් වෙන්න බැහැ. දැන් මේ කාලයේදී චල ශුද්ධාවේ තිබෙන ලක්ෂණය පින්වතුනි, කොච්චර වුණත් පාරම්පරික පිත්වතුන් වුණක් මොනවා හරි දෙනකොට, පොතක් දෙනකොට, පැත්සලක් දෙනකොට, කොපි පොතක් දෙනකොට, ටකරමක් දෙනකොට ආගමත් එපාය කියල වෙනත් ආගමක කුරුසියක් එල්ලා ගත්තේ. මේ බෞද්ධයෝම එහෙම කරන අය ඉත්තවා. බඩජාරිකමටයි ඒ ආගම අතහරින්නේ. ඒ ගියේ බඩජාරිකමටයි. ්නතරී මෙ සරණ කියල අපි කියනවා. යාව නිබබාන එහෙම කිය කියා මොනවා හරි එල්ලගෙන ඉන්නවා. ඒ නිසා පින්වතුනි, ශුද්ධාව කියල කියන කොට පැහැදීම කියනකොට බුදුහාමුදුරුවන් අපි දකින්න ඕනෑ. අපි බුදුහාමුදුරුවන් දැකලා කිබෙනවාද? බුදුහාමුදුරුවන් දකින්න ආශයි ද? ආශයි කියනවා. කොහොමද දකින්නේ? ඉතින් යමුකො විහාර ගෙට. අතේ වැඩක් නැහැ. ඒ බුදුහාමුදුරුවො සිහියට තභාගත්ත තොවැ බුද්ධ රූපයක් නිර්මාණය කර තිබෙන්නේ. තමුත් පිත්වතුති බුදුහාමුදුරුවත් බලාගත්ත පුළුවත්කමක් තිබෙනවා. බුදුහාමුදුරුවො දවසක් වක්කලි හාමුදුරුවන්ට කියනවා, වක්කලී නම් මගේ ධර්මය දෙස බලන්න. යො ධම්මං පස්සති, සො මං

පස්සනි.

මාගේ බුදුපියාණන් වහන්සේ එසේ මෙසේ කෙනෙක් තොවෙයි. අරහං ගුණයෙන් යුක්තයි. මාගේ බුදු පියාණන් වහන්සේ සම්මා සම්බුද්ධ ගුණයෙන් යුක්තයි. මාගේ බුදු පියාණන් වහන්සේ විජ්ජාවරණ සම්පත්ත ගුණයෙන් යුක්තයි. මේ බුදුහාමුදුරුවන්ගේ නවඅරහාදි ගුණයන් දකින්න පුළුවන්කම තිබෙනවා. අපි දැකලා තිබෙන්නේ කොහොමද පොතේ බුදුහාමුදුරුවෝ පොතේ තිබෙනවා බුදුහාමුදුරුවන්ගේ ගුණ නමය. අපිත් ඉතින් මොකක්වත් නැතිව ගිරව් වගේ කියවනවා. ඉතින් බුදුහාමුදුරුවන් දකින්න බැරි වුණා. පුළුවන් කරම් ධර්මයෙන් බුදුහාමුදුරුවන් දකින්න ඕනෑ. ධර්මයෙන් බුදුහාමුදුරුවො දැකපු පුද්ගලයෙක් කවදාවත් තමන්ගේ ජීවිතය විනාශ කරගන්න උත්සාහ කරන්නෙ නැහැ. ඒ තරම් ලස්සන ජීවිතයක් බුදුහාමුදුරුවන්ට ි තිබුණෙ. මේ ලස්සනයි කියල කිව්වේ බුදුහාමුදුරුවත්ගෙ කොල්වල ලිප්ස්ටික් ගාලා, නියවල පාට ගාලා, පාට කරගත්ත බුදු කෙනෙක් නොවෙයි මෙතැන කියන්නේ. බුදුහාමුදුරුවො ලස්සනයි කියල කියන්නෙ පින්වතුනි බොහොම ලස්සන චරිතයක් තිබුණු කෙනෙක්. සිරුර ගැන නොවෙයි ලස්සන කිව්වේ චරිතය ගැනයි. ධර්මය කියවන්න කියවන්න පින්වතුනි අපට බුදුහාමුදුරුවන් දකින්න පුළුවන්කම තිබෙනවා. අන්න ඒ විධියට බුදුහාමුදුරුවන් දකින එක්කෙනා, ධර්මය දකින එක්කෙනා, සංඝයා දකින එක්කෙනා තුළ පුදුම පැහැදීමක් ඇති වෙනවා. හරියට ළිඳක් ගත්තාම පැදුණු ළිඳක් වගෙයි.ඇතුළත තිබෙන දේවල් ඔක්කොම දකින්න පූඑවන්කම තිබෙනවා. දැන් අපි මොකද කරන්නේ? අපේ ළිද බොර වෙලා. ඒ තිසා අනෙක් ඒවා ගොඩනගන්න බැහැ. ඒ නිසා ශුද්ධාව ඇකි කර ගත්ත ඕතෑ. ශුද්ධාව කියත්තෙ පිත්වතුනි දත්තවාතේ, හුභාක් වෙලාවට අපේ තිබෙන ශුද්ධාව වැඩියි නේද? ඒ නිසා සමහර වෙලාවට බුදුහාමුදුරුවොක් විතාශයි. බෝධියක් විතාශයි. අපේ උපාසකම්මලා ඉත්තවාතේ බුදුහාමුදුරුවො ළහට ගිහිල්ලා බුදුහාමුදුරුවන්ගේ අත උඩම හෙමිත් මල් ටික තියනවා. ඒ විතරක් නොවෙයි. පින්වතුනි, සමහර වෙලාවට උපාසකම්මලා හදුන්කුරු වුණක් සුවද නම් බුදුහාමුදුරුවන්ගේ නාසයේ වුණක් ගහලා

තියනවාය කියල. ඒ තරම් ශුද්ධාවයි. පන්සල් දිහා බැලුවොත් මේක හොඳට තේරුම් ගන්න පුළුවන්. විශාල මුදලක් වියදම් කරල පහන් වැටවල් ගහලා තියනවා, පින්වතුනි. කවදාවත් පහන් වැටකට ගිහින් පහන් පත්තු කරන්නේ නැහැ. බෝධිය ගාවට ගිහින් බෝධියේ මුල උඩම අර පහන තියනවා. ඔන්න බෝධි හාමුදුරුවනේ, ඔබවහන්සේට මමමයි පහන් පත්තු කළේ ගිනිතියන්න කියල. බෝධිය විනාශයි. එහෙම නැද්ද? තියෙනවා. ඒවාට කියන්නේ ශුද්ධාව නොවෙයි. මොකක්ද? ඒක හින්ද ශාසනයත් ඉවර වෙන්න පුළුවන්.

ඒක හින්දා ශුද්ධාව ගැන කියනකොට <sup>'</sup>සම සද්ධා සම පඤඤා පුඥාවෙත් යුක්ත ශුද්ධාවක් තිබෙන්න ඕනෑ. ශුද්ධාව විතරක් තිබුණාම මොකද වෙන්නේ විනාශය. පුඥාව විතරක් තිබුණාම මොකද වෙන්නෙ? කෛරාටික වෙනවා වැඩියි. ඔය හුහක් අය ඉන්නවා බුද්ධිය වැඩි වෙලා,දත් දෙන්න ඕනැද, සිල් රකින්න ඕනැද, පන්සල්වලටයන්න ඕනැද, ආගමක් ඕනැද ආදි වශයෙන් කියල ඔය මහ විප්ලව කරන්න උත්සාහ කරන්නෙ ඒ පුඥාව වැඩි වෙච්ච අයයි. ඒ නිසා මේ දෙකම සම මට්ටමින් යන්න ඕනෑ. ශුද්ධාව. ඒ ශුද්ධාව කොයි වගේද? සම ශුද්ධාවක් වෙන්න ඕනෑ. තොසෙල්වෙන ශුද්ධාවක් වෙන්න ඕනෑ. එහෙම නේද? නොසෙල්වෙන ශුද්ධාවක් කියන්නෙ පැහැදීමක් තිබෙන්නත් ඕනෑ. ආයෙ කවදාවත් වෙනස් වෙන්න බැහැ. 'ධමෙමා භවෙරක්ඛති ධමමචාරී' කියල බුදුහාමුදුරුවො දෙශතා කරල තිබෙනවානේ. ඉතින් අපිව රකින්න ධර්මයක් නැහැ අපි ගාව. ඒ නිසා අපිව හොඳට රකින්නෙ නැහැ තේද? අපට අපි කෙරෙහි විශ්වාසයක් නැහැ ධර්මය රකින්නෙ නැති තිසා. ඒ තිසා සම්පූර්ණයෙන් ධර්මය අදහන්න. ධර්මය බෙහෙකක් හැටියට ගන්න. ධර්මය ආයුධයක් හැටියට ගන්න. එතකොට අපි ධර්මයට සැලකීමක් තිබෙනවා. දැන් එතකොට සද්ධර්මය මතක තියාගන්න පුඑවන්ද? දැන් එකකොට තේරුම් ගන්න මගේ ළහ ශුද්ධාව තිබෙනවායි කියල. ඒක නොව<sub>7</sub> හොයගන්න තිබෙන්නේ. දැන් මෙහෙම දෙයක් කරන්න මම ශුද්ධාව ඇති කර ගන්නවා. ශුද්ධාව වැඩි කරගත්තවා. අත්ත බණ අහපු එකේ පුයෝජනයක් තිබෙනවා. ඊළහට පින්වතුනි ශුද්ධාව කිව්වාම බොහොම

පැහැදීමක්නේ තිබෙන්නේ. පැහැදිව්ව එක්කෙනාට ඊළහට ශිලය තිබෙන්න ඕනෑ.

දෙවෙනි කාරණය මොකද්ද? ශීලය. ශීලය කියලා කියන්නේ මොකද්ද සංවරයනේ. ශීලය කියන්නේ මොකේ සංවරයද? කය වචන දෙකේ සංවරය. ශීලය කියලා කියන්නේ කය වචනදෙකේ හැදිච්ච කම. ශීලය කියන්නේ කය වචන දෙකේ සන්සුන් කම. ශීලය කියන්නේ කය වචන දෙකේ සන්සුන් කම. ශීලය කියන්නේ කය වචන දෙකේ සංයමය. පෞරුෂක්වය. මම වචන ගණනාවක් දැන් කියලා දීලාතියෙනවා. ශීලය කිව්වා සංවරය, හැදිච්ච කම, පෞරුෂක්වය, ශාන්ත කම, දමනය. මේ ඔක්කොම වචන වලින් කියන්නේ ශීලය. දැන් අපි සන්සුන්ද? කය සන්සුන්ද? වචනයසන්සුන්ද? අපේ මනස සංසුන්ද? එහෙම නම් බණ ටිකෙන්ම අහමු බලන්න. එතකොට ශීලයශීලය කියලා කියනකොට සිල් රකින කෙනාට අපි කිව්වා සිල්වතා සිල් නැතිකෙනාට කිව්වා දුස්සීලයා කියල. ඔය අංශ දෙකටම බෙදන්න පුළුවන්.

සිල්වතාගේ ලකුණ ටිකත් දුස්සීලයාගේ ලකුණ ටිකත් විමසා බලමු. සිල්වතා පිත්වතුති හරියට මී මැස්සා වගේ. මී මැස්සා කොහාටද ගිහිත් වහත්තේ. මලේ කවදාකවත් මල කලලා තියෙනවද? මල්පොඩි කරලා තියෙනවාද? මලට හිංසාවක් කරලා තියෙනවාද? නෑ. මලට ගිහින් වහලා, මලේ රොන් ටික අරගෙන ඇවිදින් මී වද බඳිනවා, මී වද කඩන්නේ කවුද? මී පැණි කාටද අවශා වෙන්නේ? ඔව් බලන්න කොච්චර යහපතක්ද? කරලා තියෙන්නේ කියලා. මී මැස්සා මලට හිංසා කරන්නේ නැතිව, මලේ තියෙන රොන් ටික හෙමිහිට අරගෙන, මී වද බැඳලා, ඒ මී පැණි ඔක්කෝම ලෝකයාගේ හිතසුව සඳහා යොදවනවා. සිල්වතාත් කවුරු වගේද? කාටවත් කරදරයක් කරන්නේ නෑ. කිසි කෙනෙකුට හිංසාවක් කරන්නේ නෑ. සිල්වතාගෙ ජීවිතේ හරියට මී පැණි දෙන්නා වගෙයි. හරිද වැරදිද? හරි. දුස්සීලයා කවුරු වගේද? තිලමැස්සා වගේ. නිල මැස්සා ගිහින් වහන්නෙත් මලක. හරිනේද? තෑ ඇයි තැත්තේ මී මැස්සා ගිහින් වහත්තෙත් මලක, තිල මැස්සා වහත්තෙත් මලක ල් යනු දෙකක් තියෙනවාතේ. ලයනු දෙක අමතක වුණා. මල, මළ, මී මැස්සා මලේ වහලා රොත් අරගෙන

අමතක වූණා. මල, මළ, මී මැස්සා මලේ වහලා රොත් අරගෙන මී වද බඳිනවා. නිලමැස්සා මළේ වහලා වහපු තැන ගද ගස්සවනවා. නිල්මැස්සා වහන්නේ කොනනද? හැම නැනම අපිරිසිදුයි. ගඳ ගහනවා. දූස්සීලයා කවුරු වගේද? නිලමැස්සෙක් වගේ. මොකද්ද, හැම තැනම ගඳ ගස්සනවා. විනාශ කරනවා. දුස්සීලයාගෙන් කවදාකවත් පින්වතුනි, කයින් යහපතක් බලාපොරොක්තු වෙන්න බැ. වචනයෙන් බැ. හැම කැනම විතාශයක්මයි කරන්නේ. හැම තැනම ගඳ ගැස්සීමයි කරන්නේ. ඔන්න දුස්සීලයගේ ලකුණ. සිල් ගත්තම හරියට පින්වතුනි, ඇඳුමක් ඇඳගෙන ඉන්නවා වගේ. ඇයි ඇඳුම් අදින්නේ? මොකද්ද මූලික පරමාර්ථය. යාවදේව හිරිකෝපීනපටිවඡාදනකුව ඇළුමක් අදින්නේ මොකටද? ලස්සනටද? දැන් අදින්නේ ලස්සනට. ඉස්සර අම්මලා දූවලට ලස්සනට අන්දවලා තියෙන්නෙ ලස්සනට ඇළුම් ඇන්දුවා කියල මොකද්ද වෙනස බලන්න කියන්න. දැන් අම්මලා දුවලට අත්දවත්තේ ලස්සන ඇළුම්? ලස්සනට අත්දවනවාද? ලස්සන ඇළුම් අන්දවනවාද? ලස්සන ඇළුම අන්දවනවා. ඒ වචන දෙක වෙනස් කරගන්ට එපා.දැන් අම්මලා දුවලට අන්දවන්නේ ලස්සන ඇඳුම්. ඒ නිසා මොකද කරන්නේ? දන්නවානේ. ලස්සන ඇඳුම් නිසා, දැකලා තියෙනවා නේද? කපාගෙන කපාගෙන ඒ පැත්තෙන් පලලා මේ පැත්තෙන් පලලා, එහෙන් එල්ලෙනවා, මෙහෙන් එල්ලෙනවා. ඒ පැත්තෙන් ජනෙල් දාලා – කොච්චර වෙනස් කරලා තියෙනවාද?

ඉතින් බලන්නකෝ ලස්සන හා අවලස්සන දෙකේ වෙනස. හොඳයි දැන් එතකොට මතක තියාගන්න.දැන් මේ සිල්වත් පුද්ගලයා පින්වතුනි හරියට ඇඳුමක් ඇදගෙන ඉන්නවා හරියට. ලස්සනට ඇඳුමක් ඇදගෙන ඉන්නවා වගේ කිසිම කරදරයක් නෑ. එකතැනක ගිහින් බොහොම ලස්සනට ඇඳගෙන ඉන්න කෙනාට බිම ඉඳගන්න කෙනාට ගිහින් ඉඳගෙන ඉන්නත් බැහැ හරියට. ඇන්දත් නොඇන්දා වගෙයි. ඒ නිසා සිල්වතා හරියට ඇඳුමක් ඇඳගෙන ඉන්නවා වගේ. දුස්සීලයා කවුරු වගේද? ගෙදර ඉන්න හටාමියා වගේ ඇයි? ටොමියාට කිසිම බයක් ලැජ්ජාවක් නෑ. ඕන තැනක ගිහින් ඉන්නවා දූස්සීලයන් කවුරු වගේද? ගෙදර ඉන්න

ටොමියා වගේ. ඌට ඇඳුමක් ඕනෙන් නෑ. ඉන්න නැන දන්නෙන් නෑ. මොනවද කරන්නේ වචනය දන්නෙන් නෑ. කය දන්නෙන්නෑ. බලන්න කල්පනා කරලා දූස්සිලයාගේ ලකුෂණය හරිද වැරදිද? උපමාව හරි නේදඇඳුමක් තියෙන කෙනා දන්නවා පින්වතුනි හරියට ඇඳගෙන ඉන්න. ලැජ්ජාව තියෙනවා දූස්සීලයාගේ ලකුෂණයි ඒ.

පිත්වතුනි, තවත් මතක තියා ගත්ත. සිල්වකාගේ ජීවිතය හරියට අත්තිවාරමක් වගේ. පදනමක් වගේ. සිල්වතාගේ පදනම බොහොම ශක්තිමත්. ඒ තිසා ශීලය නැමැති අත්තිවාරම ශක්තිමත් තිසා සමාධිය - තැමැති පවුරු ගොඩනගන්න බිත්ති ගොඩනගන්න පුළුවන්. සමාධිය ශක්තිමත් නිසා ඒ තැනැත්තගේ පුඥාව ගොඩනගන්නත් පූළුවන් හිත ගොඩනගන්න පුළුවන්. හිතසංවර කරගන්න පුඑවන්කමක් නෑ. කයේ සංවරයක් නැතිනම් කය සංවර තැති තිසා හිත එහේ මෙහේ දුවනවා දුවනවා ඉවරයක් තැ. එක්තැන් කරගන්න බැහැ මී හරකෙක් වගේ. ඒ නිසා අපි හිත සමාධිගත කරන්න උක්සාහ කරගන්න ඕන. හිත සංවර කරගන්න බැහැ, කය වචන දෙක සංවර නැති තිසා, කායේන සංවරෝ සාධු, සාධූ වාචාය සංවරෝ කය සංවර කර ගැනීම හොඳයි, වචනය සංවර කරගත්ත. ඒ නිසා දුස්සීලයාගේ පින්වතුනි ශීලය තැමැති අත්තිවාරම දෙදරා ගිහින්, පඑදු වෙලා ගිහිල්ලා ඒ නිසා අපි හිත සමාධිගත කරන්න උත්සහ කරන්න ඕන. මොකද හිත සංවර කරගත්ත බැහැ, කය, වචත දෙක සංවර තැති තිසා, කායේත සංවරෝ සාධු, සාධු වාචාය සංවරෝ, කය සංවර කරගැනීම හොදයි, වචනය සංවර කරගැනීම හොදයි. ඒ නිසා ඉස්සෙල්ලාම කය, වචන සංවර කරගන්න. ඒ නිසා දුස්සීලයාගේ පින්වතුනි ශීලය තැමැති අත්තිවාරම දෙදරා ගිහිත්, පඑදු වෙලා ගිහිල්ලා ශක්තිමක් තැහැ. ඒ නිසා ගොඩ නගන්න බැහැ. ඒ නිසා ඔන්න ශීලයේ ලක්ෂණය. ඒ වගේම ශීලය හරියට පිත්වතුති, වැටක් වගේ ආවරණයක් වගේ. දොරක් වගේ, ජනේලයක් වගේ. ගෙදර වැටක් දාලා තියෙන්නේ දොරක් ජනේලයක් දාලා තියෙන්නේ අනවශා සතුන්ගෙ මිනිස්සූන්ගෙ පැමිණීම වළක්වා ගන්න එහෙම නේද? සිල්වතා හරියට ආවරණයක් වගේ. වැටක් වගේ තමන්ට ඕන ටික

විතරයි ගන්නේ. අපි දන්නවා ගෙදරක බෙල් එකක් හයිකරලා තියෙනවා. කවුරුවත් ඇවිදින් බෙල් එකගහනවා. අපි බලනවා ජනේලයෙන් දොර ඇරලා බලනවා කවුද කියලා අනවශා කෙනෙක් නම් ගන්නේ නැහැ. දොර වහනවා. ගේට්ටුව වහනවා. දන්න කෙනෙක් නම් අපි ගන්නවා. අපට අවශා දේ සිල්වතා මොකද කරන්නේ අවශා ටික විතරයි ගන්නේ. දුස්සීලයා, අනවශා දේයි හැම දේම ගන්නවා කවුරු වගේද? දුස්සීලයා නිකම් කයිමන් දොරකඩ වගේ දොරක් නෑ ගේට්ටුවක් නැහැ. බල්ලත් එනවා, හරකත් එනවා, බුරුවත් එනවා. අනික් එකත් එනවා, ඔක්කොම කට්ටිය එනවා පාලනයක් නැහැ ඔන්න දැත් මතක නියාගන්න ශීලයේ තියෙන ලකුණය දැන් එකකොට ශීලය කියන්නේ කය, වචන දෙකේ සංවරය කියලා කිව්වා.

මේ කාලේ මොකද වෙලා තියෙන්නේ සිල්වලට, පන්සිල්වලට? ගණුදෙනුවක් බවට පක්වෙලාතේ. දෙනවා ගන්නවා ගන්නවා දෙනවා, ඒ හැර මොකක්ද වෙලා තියෙන්නේ දැන් කාලයේ ඉඳලා . පාණාති පාතා මම පුාණසාතයෙන් වැළකුණේ වෙමි. කිය කියා කරත්තේ පුාණසාකය. හොරකම් කරත්තේ නෑ කිය කියා කරත්තේ හොරකම. පසිදුරන් පිනවන්නේ නෑ කිය කියා කරන්නේ පිනවීම, බොරු කියත්තේ තෑ කිය කියා කරන්නේ බොරු කීම, මක්පැත් පාතය කරත්තේ නැහැ කිය කියා කරන්නේ මත්පැන් පාතය කිරීම. කේළාම් කියන්නේ නෑ කිය කියා කරන්නේ කේළාම් කිම. හරිද වැරදිද කථාව? ඉතින් දැන් අපි ලභ මොකක්ද තියෙන ශීලය? ඒ තිසා මතක තියාගත්ත ශීලය අපට අත්තිවාරමක් විදිහට අවශා වෙනවා. මෛතීු කරනවානේ හුභක් අය. අතිවාර්යයෙන්ම රැට කරණීය මෙත්ත සූතුය කියලා තිදගත්තවා හුභක් අය. සමහරු තුත් සූතුයම කියනවා. අනේ, තුන් සූතුය දැන ගත්තා කියලා ඇති වැඩේ මොකක්ද පින්වතුනි, තුන් සූතුය අපි ලහ නැත්නම්. තුන් සූතුය කටපාඩම් කළා කියලා දැනගත්තා කියලා ඇති වැඩේ, මංගල සූතුයේ කරුණු 38 ක් තියෙනවා කියලා කියනවා. කරුණු 38 ත් එකක් වත් අපේ ලහ නැත්නම්, දැනගත්තට ඇති වැඩක් තියෙනවාද? නාාය දැන ගක්තාට වැඩක් නෑ. අපි දන්නවා කියන තත්වෙට පත්වුණාට වැඩක් තෑ. අපි ලහ පුයෝගික පැත්තට

ලංකරගෙන නෑ. අපි ධර්මෙන් ඈත් වෙලයි ඉන්නෙ. දන්න දේට අපි ලභ පුායෝගික පැත්තක් තැහැ ජීවිතේ. ඒ නිසා මෙතුන පැහැදිලි කරන්න උත්සහ කළේ මා, දැන් කරණීය මෙත්ත සූනුය කියනවා කිව්වේ කොයි වෙලාවේද? රැට. තිදාගන්න ලැහැස්ති වෙනකොට. නැත්නම් වෙලාවකුත් නැතේ තේද? ඒ නිසා කරණීය මෙත්ත සූතුය කියලා තිදගත්තවා. ඇයි ඒ කරණිය මෙත්ත සූතුය කියන්නේ? හුභක් අය කරණීය මෙන්න සූතුය කියන්නේ රෑට හොඳට තිදගන්න. ගෙදර ඉන්න දුව හරි පුතා හරි භීනෙන් බය වූණොක් කියන්නේ මොනවද? පන්සිල් අරන් කරණීය මෙන්න සූනුය කියලා තිදගත්ත කියලා තේද? තිදි පෙත්තක් බවට පත්කරගෙන ඇයි තිත්ද යත්තේ තැත්නම් දෙස්තර මහත්තයා ලභට ගිහිත් තිිදි පෙත්තක් ගත්තවා. දැත් කරණීය මෙත්ත සූතුය කියලා නෑ. බුදුහාමුදුරුවො පැහැදිලිව කියනවා. යන්නං සත්කං පදං අභිසමෙච්ච යම් ශාත්ත වූ පදයක් වේ තම්, එයට යායුතු, පිරිය යුතු, අනුගමනය කළ යුතු පුතිපදවයි මේ කරණීය මෙතත් සුතුයෙන් කියවෙන්නේ. සක්කෝ කියලා කියන්නේ දකු වෙන්ට, දෙවියනේ තිදගෙන මොන දක්ෂතාවයක්ද? නැහිටලා දක්ෂ වෙන්න එපායැ. ධර්මයෙ දකුෂ වෙන්න එපායැ. සෘජු වෙන්න එපායැ, වක් වෙනවා නොවෙයි සෘජු වෙන්න. සුජුව , මූදු වෙන්න නිහතමානි වෙන්න, තිදගෙන තිහතමානි වෙන්නේ කොහොමද? තිදුගත්තම තිහතමානි තමයි තේද?

නමුත් මේ කරණීය මෙත්ත සූතුයෙන් පැහැදිලි කරලා දෙන්නේ තිවතට මහක් ඇත්තටම. තිවතට යන්න තියෙන මහ, අනුගමනය කළ යුතු පුතිපදව එයින් කියලා දෙන්නේ.

පුංචි තව කථාවක් අහමු. ගෙවල්වල හුභාක් දුරට ඇයි බළල්ලූ ඇති කරන්නේ? නෑ මම මේ කිව්වේ අපි ලහ සීලය තියෙනවාට. මෛතීත් කරනවා අපි. ඇයි ගෙවල් වල බළල්ලූ ඇති කරන්නේ? තිකම් හුරතලේට තේද? නෑ, නෑ, මීයෝ අල්ලන්න. ඉතින් කට ඇරලා මේක කියන්න පුළුවන්ද? බළල්ලු ඇති කරන්නේ මීයෝ අල්ලන්න කියලා ඇයි? සියලූ සත්වයෝ තිදුක් වෙත්වා තිරෝගී

වෙත්වා, සුවපත් වෙත්වා, කිය කියා මොකද කරන්නේ ගෙදර ඉන්න බළලා, වත්තේ ඉන්න ලේන් පැටියෙක් අල්ල ගත්තොත් මොකද කරන්නේ? බේරනවා, බළලාටන් බනිනවා. ්නොදකිං කාළකණ්නි බළලා වත්තේ ඉන්න ලේන් පැටියෙකුටවත් ඉනන් දෙන්නෙ නැනේ කියනවා නේද? ඔව්. බලන්න ලේන් පැටියට කොච්චරු මෛතිුයක් තියෙනවාද කියලා. ලේනා හරි, කුරුල්ලෙක් හරි කමක් නැහැ මොකෙක් හරි සතෙක් අල්ල ගත්තොත් මොනවත් නෑ, බළලට බැණුම් අහලා ඉවරයක් නෑ. බළලා එහෙම නිකම් ඉන්න කොට මීයෙක් ඉස්සරහින් පැනලා ගියොත් මොකද කරන්නේ? අනේ සාධු අතේ සාධු බළලෙක් ඇති කළේ මම ඔය සඳහාමයි. කියතවද? එහෙම කියන්නෙ නෑ. මොකද කියන්නේ 'නොදකිං පොට්ට බැළලි, මීයා පැනලා යනකල් බලාන හිටියනේ කන්න දෙන්න හොඳ තැකෙයි කියලා. මීයෝම අල්ලගෙන කන්නකියලා එහෙම කියනවා තේද? හොඳයි ඉකින් සියළු සත්වයෝ සුවපත් වේවායි කියලා මෛතීු කරන්න පුළුවන්ද? බැනෙ. ඒ නිසා මෙන්න මම මෛතීු කරන හැටි කියලා දෙනවා. ඉතින් වෙන මොනවත් කරන්න ඕන තැතේ. අපි සත්ව ඝාතනයෙන් වැළකෙනවා නම් එතන තියෙන්නේ මෛතීය. සත්ව ඝාතනය කරන්නේ ද්වේෂයෙන්, පටිඝයෙන්. තරහවෙන්. කිසිම තැනක අපි අහල නෑ මෛතිුයෙන් සතුව ඝාතනය කරනවා කියලා. මදුරුවන් වහනකොටම අපට තරහක් එනවා. කරහ තිසා කමයි ගහලා මරත්තේ තැහැ. තරහෙත්, ද්වේෂයෙන්, පටිසයෙන් තමයි අපි ඒ දේ කරන්නේ. ඒ නිසා අපට පින්වතුනි, බුදුහාමුදුරුවො දේශතා කරනවා ්පාණාතිපාතො පටිව්රතො හෝති සත්තෝ, ලජ්ජි දයාපත්තෝ මේ හැටියට බුදුහාමුදුරුවො දේශතා කරනවා. සනව සාතනයෙන් ඇත් වෙනකොට දඩුමුගුරු පැත්තකින් තියෙනවා. දඩුමුගුරු අපට අවශා වන්නේ නෑ. තිහීන සත්තෝ ආයුධ භාවිතා කරත්තේ නෑ. ඕන නැහැ. ඒ විතරක් තෙවෙයි ්ලජ්ජී දයාපන්නෝ සත්වයා කෙරෙහිද දයාව ඇතිවෙනවා. ඒ දයාව තිකම් තෙවෙයි. සබ්බ පාණී සියළු සතුන් කෙරෙහිම අනුකම්පාව ඇතිවෙනවා. දිට්ඨා වා යේව අද්දිට්ඨා, යේච දුරේ වසත්ති අවිදුරේ, භූතා වා සම්භවේසිවා, සබ්බේ සත්තා මේ හැටියට කියන්නේ කුඩා සත්වයා පටන් විශාල සනවයා දක්වා, දිග,

කෙටි,, මේ හැටියට ගත්තයින් පස්සේ කරණීය මෙත්ත සුතුයෙ කියත, හැම සත්වයා කෙරෙහිම අපට පුළුවත්කම තියෙනවා මෛතී කරන්න. පාණාතිපාතො පටිව්රතො හෝති කියන වචනය කියන කොට, පිළිපදින කොට, සමාදන් වෙනකොට අනිවාර්යයෙන්ම ඒ පුද්ගලයා තුල මෛතීුය පහල වෙනවා. සනු සාතනය තියෙන තිසා අපි ලහ තියෙනවා. තරහ, පළිගැනීම, වෛරය කියන එක, ඒ තිසා මෛතීය නැමැති බීජ පහල වෙන්නේ නෑ පින්වතුනි. ටිකක් හිතන්න. සිසිලස තියෙන තැන තියෙනවද රස්තෙ. සිසලසයි රස්තෙයි එකට තියෙනවද? අපට කියන්න පුළුවන්ද සිසිලස තියෙන තැන ගන්න මෙන්න උණුසුමක් කියලා. සිසිලස තියෙන තැන සිසිලසක්මයි ගත්ත ඕත. උණුසුම තියෙන තැන තියෙන්නේ උණුසුමමය. අව්ව වැටෙන වෙලාවට සිසිලසකුත් දැනෙනවා. කියලා කියනවද කවූරුවත් නැහැනෙ. අව් රස්නෙ කියන එක රස්නයක්මයි. ඒ නිසා වෛරය තියෙන තැනක, පළිගැනීම තියෙන තැනක, පටිඝය තියෙන තැනක මෛතී පහල වෙන්න බැහැ. ඒ තිසා සියළු පුාණින් කෙරෙහි අනුකම්පාව දක්වන කොට, හිතානුකම්පාව දක්වන කොට තිරායාසයෙන්ම ආයුධ ඕන නෑ. දඩු මුගුරු ඕන නෑ අපට. සියඑ පුාණිත් මගේ හිතවතුන්ය. මිතුයෝය. එක පුාණියෙකු නෙවෙයි සියළු පුාණින් ඒ නිසා වෙන් කරන්න බැහැ. සත්තු සංඛාාව. දැන් අපට එක උදාහරණයක් කියන්න පුළුවන්. ආරණාවලට පින්වතුන් ගිහිත් ඇති තේද ඔය වන සෙනසුන්වලට තේද? ඔය වනසෙනසුන් තියෙන්නේ කැලෑවල. භාවනා කරන යෝගාවචරයන් ඉන්නේ. වන සෙනෙසුන් වලනේ තමන්ගේ කුටි හදුනගෙන ඉන්නේ. තිකම් වක් අඩුගාතේ, ඒවිල තියෙනවද මදුරු දැල්, නෑ තේද. බලන්නකෝ ඔය කැළෑ වල කොටි ඉන්නවා, වලස්සු ඉන්නවා, අලි ඉන්නවා, කවදාවත් ඒ හාමුදුරු කෙතෙකුට හිරිහැර කරලා තියෙනවද? යන එතකොට සත්තු එහාට මෙහා යනවා මේ පිඹුරො, පොළොන්හු එහා මෙහා යනවා. මහා කැළැවල ඉන්නේ කවදකවත් ඒ හාමුදුරුවන්ට දෂ්ඨ කරන්නේ නෑ විනාශයක් කරන්නේ නෑ. ඇයි ඒ? ඒ හාමුදුරුවන්ගේ කරුණාව මෛතුිය නිසා සිරුරෙන් කිරණ පිටවෙත්තේ, බොහොම වැදගත් කිරණ. තව කෙතෙකුට පිඩා කරන ඒවා තෙවෙයි. සත්වයාට බොහොම හිතකරයි ඒක. හිතන්න අපට

සතුටක් ඇතිවෙච්ච දවසක අපේ මූණ දිහා බැලූවමමොකද වෙත්තේ. දැත් කවුරු හරි සතුටිත් ඉත්තකොට අෑ මොකද මේ සත්තෝසෙත් කියලා අහතවා තේද? තැත්තම් මොකද මේ ගිති පුපුරු වගේ පිපිරෙත්තේ? මොකෙන්ද අපි දැතගත්තේ මුණෙත්. මේ මිනිස්සුත්ගේ චරියාවතේ හදුත්වා දෙන්නේ. ඒ නිසා අපට පේතවා අපට තරහා ආපු වෙලාවට මේ ඇහෙත් ගිනි පිටවෙනවා. ලේ ධාතුව පුකෝප වෙලා බොහොම ඉක්මනට දුවතවා වැඩියි. එහෙට මෙහෙට හදවත ගැහෙනවා වැඩියි. ඉතිත් බලත්ත අපි විකෘති වෙලා තියෙන හැටි. ඉතිත් මේ වාගේ වෙලාවට අපෙත් නිකුත් වෙත කිරණ මොනවද තරහ ආපු වෙලාවට තිකුත්වෙන කිරණ මොනවද වෙත්තේ.

තිකම් බලන්න උදේ හවස පැලැටියක් ළහට ගිහිල්ලා අතගගා ආදරයෙන් අල්ලලා කථා කරන්නකෝ ගහක් මුලම ගිහින්. ඒ පැලෑටිය කොච්චර ලස්සනට වැවෙනවද? ගෙඩි දෙනවද කියලා බලත්තකෝ. ගහක් ගාවට ගිහිත් උදේ හවා බනිත්තකො. වතුර දැම්මට, පෝර දැම්මට වැඩක් නෑ.. ඒ ගහ සම්පුර්ණයෙන් කේඩෑරී වෙනවා. හොඳට කථා කරන හොඳට අතභාන විට මෛතී සිතුවිලි තිසා ඒ ගහේ ඵලදාව වැඩිවෙනවා. මේ ගැන හිතන්න පොඩඩක් කල්පතා කරලා ඉස්සර ගමේ ඉත්ත ගොවියෝ අපේ අම්මලා තාක්කලා ගොවියෝ හැටියට උදේ පාත්දර කුඹුර වටේ යනවා හිත්වල ලස්සන සිතිවිලි පුරවාගෙන. අද නම් ගුැමොක්සෝන් ඉසින්න. වෙලට වතුර බදින්න කියලා ගුලමාක්සෝන් ඉස්සේ නැ අද වගේ එද. කෘමිතාශක ගැහුවේ තැ. මිතිසුත්ගේ හදවත බොහොම පිරිසිදුයි. පරිසරය බොහොම ලස්සනයි, සූන්දරයි, පිරිසිදුයි, අද මනුෂායගේ හදවත, සිතිවිලි, සම්පූර්ණයෙන් දුෂණය වෙලා. ඒ නිසා අද ගහකොළ පවා, ස්වභාව ධර්මයා පවා අපට වෙනස්කම් කරනවා. අපේ ඉස්සර කාලෙ මිතිස්සු වැස්සට වදිනවා. ඉරට වදිනවා, පේතවද දෙවියනේ ඉතින් ඉරට හඳට වැන්දට මොකද වෙන්නේ. අනේ අපට කලට වෙලාවට වතුර දීලා ශෂාා ලබා දෙනවා නම් වැස්සට වැන්දම මොකද වෙන්නේ. පොඩ්ඩක් හිතන්න. දැන් අපි දියුණුයි කියලා මොකද කරන්නේ. දියුණුයි කියලා අපට

වැදලා වත් ගන්න ලැබෙන්නේ නෑනේ වැස්ස. අපි කොච්චර දුරට විනාශ කරලා තියෙනවද? මේ මෛතුිය.

ඒ නිසා ශීලය කියන්නේ මොකක්ද? ශීලය ගැන ව්ගුහ කරන්න ගියොන් අපට හුහක් වෙලා කථා කරන්න වෙනවා. ඒ නිසා මම කෙටියෙන් මතක් කළේ. ශීලය කියලා කියන්නේ ඉතා කෙටියෙන්, පළමුවෙන්ම කය සංවර කර ගන්න, කය සංවර කර ගත්තොත් පුාණසාතයෙන් වැළකෙයි. පුාණ සාතයෙන් වැළකෙනවා කියන්නේ කරුණු 4 ක් ඉදිරියට ගන්න. මම ජීවත් වෙන්න කැමතියි. මම සැප විදින්න කැමතියි. මම දඩුවමට බයයි. මගේ ජීවිතේ විනාශ කරනවාට මා බයයි. සැපයට බාධා කරනවට බයයි. දඩුවමට අකමැතියි. අතිත් අයත් ඒ වගෙයි. ඒ තිසා මම කිසිවිටෙකත් අනුත්ගේ ජීවිතය විතාශ කිරීමෙන් වළකිනවා. අනුත්ගේ සැපයට බාධා කිරීමෙන් වළකිනවා. අනුන්ට දඩුවම් කිරීමෙන්, අනුන් සාතනය කිරිමෙන් වළකිනවා. මෙහෙම හිටියොත් සේරම අය, මේ විදිහට පිළිගන්නවා නම්, පිළිපදිනවා නම් මේ සනවලෝකය හා අපි අතර කොච්චර ලස්සන මිතුරො වෙනවද කියලා හිතන්න පොඩ්ඩක්. කොච්චර ලස්සනට මිතුරො වෙනවාද කියලා හිතන්න ඒ නිසා ඉස්සර කාලේ සත්තු අපි එක්ක හිටියා කියලා කියනවා. සත්තු කථා කළා කියලා ඔය ජාතක පොත් කියනකොට කියනවා. ඉතින් සත්තු කථා කළාද කියලා අහනවා. කථා කරන්න ඇති. ඒ තරම්ම අපි එක්ක හිටපු අය මිනුයි. මනුස්සයා චෛර කරන්න කරන්න සත්තු අපෙන් ඇත් වුණා. අද උනක් පේනවා සත්තු මිතිස්සූත්ට කිට්ටූ වුණායිත් පස්සේ වැඩගත්තවා. කථා කරතවා. මේ අපිත් එක්ක හිටපු අය. මනුස්සයා චෛර කරනකොට ස්වභාව ධර්මය පවා විතාශ වෙතවා. ඒ තිසා පළවෙති ශික්ෂා පදය රකින්න. තමන් ගැන හිතන්න 'අත්තානං උපමා කණා නහනෙයා නසාකයේ කමන් උපමා කරගෙන සුනුව සාකනයෙන් වලකින්න. සොරකමත්, පසිදුරත් පිනවීමත් එහෙමයි, ඒකයි 'ධම්මො භවේ රක්ඛති ධම්මචාරි කිව්වේ. ඒකයි හොරකම් කරන්න එපා කිව්වේ. හොරකම කියන්නේ අපි බඩවඩා ගන්නවා තමයි අල්ලස් අරගෙන ගෙවල් දෙරවල් හදනවා, ඉඩම් ගත්නවා තමයි, තමුත් තිරත්කරයෙන්ම

තමන්ගේ හදවන අපිරිසූදුයි. හොරකම් කරපු කෙනා, අල්ලස් ගත්තු කෙතා දන්නවා කමන් මේ ගන්තේ අනුන්ගෙන් කියලා. වැරදි විදිහට මම මේ ජීවත් වුණේ කියලා දන්නවා. සිතට සැනසීමක් නැ. හොරකම් කරලා කත්ත බොත්ත, ගෙවල් හදගත්ත පුළුවත් තමුත් අපි යම් වෙලාවක තීතියට අහුවුණොත් ඉතින් මුළු ජීවිතේම ඉවරයි. දඩුවම් ලබන්න වෙනවා. ඒ නිසා හොරකම හොද නෑ. පසිදුරන් පිනවීම, අපි දන්නවතේ තුන්වෙනි ශිකෂා පදේ නේද? බලන්නකෝ පොඩ්ඩක් කල්පනා කරලා වෙන මොකවත් නෙවෙයි අඩුගාතේ ගෙදර කුරුල්ලයි කිරිල්ලියි වගේ පවුල් සංස්ථාව ගෙනියන්න පූළුවන් නම් සමහියෙන් ඒක කොච්චර ලස්සනද බලන්න. ඒක අද කැඩිලා බිදිලා ගිහිල්ලතේ. ඇයි මේ තමන්ගේ කය පාලනය කරගත්ත බැරි හිත්දතේ. සමහර අය තමත් ඉක්මවා ගිය තිසා, ස්වාමියා, භාර්යාව ඉක්මවා ගිය නිසා ලංකාවේ අය අද මාරාන්තික රෝගවලට ගොදුරු වෙලා. හුලහෙ ඇවිත් නෙවෙයි තමන්ගේ කය පාලනය කරන්න බැරි වුණු නිසා. තමන්ගේ කය පාලනය කරගන්න පුළුවන්නම් කවදවන් ජීවිතේ අකාලයේ විනාශ වෙත්තෙ තැ. බලත්තකො ඊට පස්සෙ මක්පැත් තොබොත කෙතාගේ සෞඛා හොදයි. ධර්මයට එකහයි. බොත කෙතාගේ සෞඛා විතාශයි. ධර්මයට විරුද්ධයි. හරි තේද? ශීලය තියෙන්න ඕන උපාසකයෙක් ලහ. බෞද්ධයෙක් ලහ එතකොට මම කරුණු දෙකක් කිව්වා ශුද්ධාව, ශීලය. ඊලභ එක තාහාගවන්තකම. ඒ කියන්නේ පරිකාාගය. නැතිනම් අපි එදිනෙද වාාවහාර කියනවා තාහාගය. තැතිතම් දනය කියලා කියනවා. මොකද්ද දනය කියන්නේ? දනය කියන්නේ දීමයි නේද? ඔව් සසර ගැන කථා කරණකොට දූත්ත තිසා තමයි අප විදිත මේ සැප සම්පත් ලැබුණේ දිවා ලෝකේ හෝ මනුෂා ලොකේ හෝ උපත ලැබු සත්වයාගේ වෙනසක් ඇත්නම් එම වෙනසට හේතුව දං දීමයි. දෙවියන් අනරද අල්පේශාකා මහේශාකශා වශයෙන් විදින සම්පත් අනුව බෙදීමක් තියෙනවාතේ. ගහක් හිටෙව්වොත් තමයි ගෙඩි ලැබෙන්නේ. දූන්නොත් තමයි ලැබෙන්නේ. දීමේ අනුසස් ගැන වෙනම බණක් කියන්න පුලුවන්.

නමුත් පින්වතුනි ධම්ය තුලින්,දනය අදහස් කරන්නේ දිම නොව අතහැරීමයි. බෝසතාණන් වහන්සේ දන පාරමිතාව පිරීමෙන් අසේක්ෂා කළේ ලැබීම නොවැ අතහැරීමයි. එනම් මමණවය අත හැරීමයි. මගේ ශ්රීරය, මගේ රාජාය, මගේ භාර්යාව, මගේ දරුවන්, මගේ වස්තුව ආදි වශයෙන් බැදි ඇති දේ නැවත අනාගතයේ අසේක්ෂාවකින් තොරව අත හැරීමයි. ඒ නිසා බෞද්ධ අප සසර ජීවිතයට අවශා කරන උපභෝග පරිභෝග සම්පත් ලබා ගැනිමට තාාගය පුරුදූ පුහුණු කරන්නාක් මෙන්ම පරම ශාන්තිය ලබා ගැනිමටද දනය පුරුදූ කළ යුතු බව දැන් ඔබ තේරුම් ගත යුතුයි. බෞද්ධ උපාසකයෙක් තම ධනය බදගන්නෙක් නොව බෙද දෙන්නෙක් විය යුතුය. සමාජයේ හොරකම මිනිස් සාතනය, ආයුධ භාවිතය ඇතිවන්නේ මේ ධනය ගොඩ ගසා ගැනීමෙන් බව චක්කවත්ති සීහනාද සුතුයෙන් පැහැදිලි කරලා තියෙනවා.

මෙසේ මම බය අතහරින විට මීළහට ඇතිවන්නේ ලොව යථා තත්වය අවබෝධ කරගන්නට පුලුවන් වෙනවා. ඒකට පුඥාව කියල කියනවා. උපාසකයෙක් තුල තිබිය යුතු සිව්වැනි ලකෂණය නම් ඒ පුඥාව අවබෝධ කර ගැනීමයි. එය ඇති කරගන්න පුලුවන් දැන් මොකද ඔහු මමත්වය බැදිම අතහැරි කෙනෙක්නේ මේ නිසා ඔහුට පුළුවන් අනිතා දුක්ඛ අනාත්ම වශයෙන් ලොව දෙස බලන්න. එහි කෙළවර නම් විමුක්තියයි. ඉතින් පින්වතුනි දැන් ඔබට වැටහෙන්න ඇති බෞදධ උපාසකයෙක් නම් ශුද්ධාවෙන් පිරිපුන්, ශීලයෙන් පිරිපුන්, තාාගයේ පිරිපුන් පුඥාවෙන් පිරිපුන් කෙනෙක් විය යුතු බව මේ සඳහා සෑම දෙනාම බෞදධ උපාසකකම ලං කර ගැනීමට උත්සහ වන ලෙසත්, සැමට උතුම් නිවණත් පුාර්ථනා කරමින් මගේ ධම් දේශනාව මම නිම කරනවා.

## ම්ස්ටේලියාවේ වික්ටෝරියා බෞද්ධ විහාරාධිපති මහරගම ශීු වජිරඥාන ධර්මායතනයේ

## පූජෳ ගංගොඩවිල සෝම ස්වාමින් වහන්සේගේ ධර්ම දේශනාව

කිවෙරා මනුසා පටිලාහෝ - කිවරං මව්ජාන ජීවිතං කිව්රං සද්ධමම සවණං - කිව්රො බුද්ධානං උපපාදොති

පින්වත්ති, අපට තිරතුරුව අසන්නට ලැබෙන දෙයක් තමයි සමහර පින්වතුන් කියනවා ලෝකයේ හැම අාගමක්ම උගන්වන්නේ හොඳයි නරකයි දෙක නොවේද කියා. පින්වත්ති, හැම අාගමක්ම කෙසේ වුවත් බුදුරජාණන් වහන්සේගේ බුදු දහම නම් ඔය කවුරුත් කියන හොඳ නරක දෙකට වඩා එහාට යනවා. හැම අාගමක්ම හොඳ නරක දෙක නොවැ උගන්වන්නෙ කියල කිව්වත් හරිහැටි විමසා බැලුවොත් හොඳින් පැහැදිලි වෙනවා, ඒ ඒ අාගම්වල උගන්වන හොඳ නරක දෙක වෙනස්කම් තිබෙනවා කියල. කෙසේ වෙතත් අපි බෞද්ධයන් වශයෙන් හොඳට සිත්හි ධාරණය කර ගත යුතු දෙයක් තමයි, තථාගත සම්මා සම්බුදු රජාණන් වහන්සේ කෙනෙක් ලෝකයට පහළ වන්නේ ඔය කියන ආකාරයට හොඳ නරක දෙක කියලා දෙන්නටම නොවෙයි. බුදුරජාණන් වහන්සේ ලෝකයට පහළ වෙන්නේ ඇයි කියල බුදු වදනකින්ම මේ විධියට පුකාශ වෙනවා. උපපාදොවා භිකබවෙ තථාගතාණං අනුපපාදොවා

තථාගතාණං චිතාවසා ධාතො ධම්මක්ඛිතතා ධම්ම නියාමතා සබෙබ සංඛාරා අනිච්ඡා සබෙබ සංඛාරා දුකබා සබෙබ ධම්මා අනතතා මේ අදහස පිත්වත්නි තථාගත සම්මා සම්බුදුවරු ලෝකයට පහළ වුණේ නැතත් ලෝකයේ ලෝක ධර්මතාවක් කියල දෙයක් තිබෙනවා. ධර්ම නියාමයක් තිබෙනවා. සම්මා සම්බුදු රජාණත් වහත්සේලා දේශතා කරත්තේ සබෙබ සංඛාරා අනිච්චා සියලු සංස්කාර ධර්මයත් අනිතායි. සියලුසංස්කාර ධර්මයත් දුකයි. සියලු ධර්මයත් අනාත්මයි කියල පුකාශ කිරීම. එය ලොවට වටහා දෙනවා.

්ත॰ තථාගතො අභිසම්බුජ්ජති , අභිසම්බුජ්ජෙත්වා අභිසමෙකි ඒ තථාගතයන් වහන්සේ අවබෝධ කරනවා. අවබෝධ කරලා වටහාගෙන ලෝකයාට පුකට කරනවා. ලෝකයාව ඒ තුීලක්ෂණයෙහි පිහිටුවනවා. එයින් බුදුරජාණන් වහන්සේගේ බුදු මුවෙන්ම දේශිකයි බුදු කෙනෙක් ලෝකයට පහළ වෙන්නේ මෙන්න මේ අනිතා දකබ අතාත්ම කියන ලෝකයේ නිලක්ෂණය ලෝකයාට වටහා දෙන්නට බව. අපි බෞද්ධයන් යැයි කියා පුකිඥා දෙනවා නම් අපි හැම දෙනාගේම අරමුණ වෙන්නට ඕනෑ මේ තුිලක්ෂණය වටහා ගැනීම. තිකම් හොද තරක දෙක තේරුම් අරගෙන ජීවත් වීම නෙවෙයි. ඊට වඩා එහාට යන්නට තිබෙනවා. බුදුරජාණන් වහන්සේ විසින් දේශිත මා මාතෘකා කළ මේ ගාථා පාඨයේ අපට ඒ හොඳ තරක දෙකින් එහාට යන්නට ටිකක් හිතා බැලිය යුතු කාරණා කීපයක් විගුහ වෙනවා. ්කිවෙඡා මනුසස පටිලාහෝ මනුසස පුතිලාභය -මනුෂා ආත්මයක් ලබනවාය කියන එක 'කිවෙඡා' - දුර්ලභයි. 'කිවඡං මච්ජාන ජීවිත॰' සත්වයාගේ ජීවිතයත් දුක් සහිතයි. 'කිවඡ॰ සද්ධමම සවණං' මේ මිනිසත් බවක් ලබාගෙන සිටින මිනිසාට ජීවිතයේ තිබෙන යථා ස්වභාවය, අතිතා, දුකුඛ, අනාත්ම කියන මේ නිලක්ෂණය වටහා දෙනසුලු සද්ධර්මයක් තිබෙනවා නම් සම්මා සම්බුදුවරයකුගේ, ඒ සද්ධර්මය ශුවණය කරනවා කියන කාරණයන් දුර්ලභ කාරණයක්. කිවෙඡා බුද්ධාන∙ උපපාදො ් ඒ ලෝකයට තිලක්ෂණය පුකාශ කරන්නා වූ සම්මා සම්බුදුවරයෙකුගේ උපතක් තිබෙනවා නම් අන්ත ඒ බුදු උපතත් දුර්ලභ කාරණයක්. එතකොට

අපට දුර්ලභ කාරණා තුනක් ගැන උගන්වනවා. ඒ වාගේම සක්ක්වයාගේ ජීවිතයෙහි යථා ස්වභාවය පෙන්නා දෙනවා.

දැන් අපි මේ කාරණා හතර පිළිබඳව ටිකක් විමසා බලමු. පළමුවෙන්ම 'කිවෙජා මනුසස පටිලාහෝ' මනුසස පුතිලාභය දුර්ලභයි කියන කාරණය. මෙහෙම කියන කොටත් සමහර දෙනා තිතර තහන පුශ්නයක් තමයි මිනිසෙක් වෙලා නැත්නම් මනුෂා අාත්මභාවයක් ලබාගෙන උත්පත්තියක් ලබනවා කියන එක ඔය තරම් දුර්ලභ නම් මේ ජනගහනය වැඩි වීම මේ ආකාරයෙන් සිද්ධ වෙන්නේ කෙසේද යන කාරණය. පින්වතුනි, කවුරු හරි හිතුවොත් මේ මිතිස්සුම මැරිලා ඔක්කොම මිතිස්සුම වෙනවාය කියල එතකොට නම් ටිකක් පුශ්තයක් මතු වෙනවා. නමුත් බුදු දහමේ එහෙම දෙයක් ගැන උගන්වන්නේ නැහැ. බුදුරජාණන් වහන්සේගේ දේශතාවේදී එත හැටියට සත්ව කියල කියත්තේ මනුෂායන්ට විතරක් නොවෙයි. මේ කුරා කුඹීන් පවා සතුන්. සමහර සතුන් ඊටත් වඩා කුඩා වෙන්නටත් පුඑවන්. ඊටත් වැඩියෙන් ලොකු වෙත්තටත් පුළුවත්. මතුෂාන්ටත් වඩා ලොකු සතුන් ඉන්නවා. අලි ඇතුන් පවා ඉන්නවා. ඒ හැම දෙනා ම සතුන්. ඒ වාගේම දෙව් මිනිසුත් වගේම කිරිසත් සතුත් පුේතයත්, තිරිසනුත් හැම කෙනෙක් ම සතෙක් තමයි. දැන් ඊළභට කෙනෙක් අහන්නට පුළුවන් හාමුදුරුවනේ ඔය කුරා කුඹියෙකුටත් මේ මිනිහෙකුට තිබෙන තත්ත්වයම සම කරන්නට පුළුවන්ද කියල. පින්වත්ති, සත්ව කියන සම්මුතියෙන් ගත්තොත් හැම සත්වයෙකුටම තිබෙන්නේ ස්කන්ධ පහක්. රූප, වේදනා, සංඥා, සංබාර, විඥඤාන කියන මේ ස්කන්ධ පංචකයයි. මනුෂායෙක් ගත්තත්, මනුෂායෙකුට වැඩිය ලොකු කෙනෙකු ගත්තත් දෙවියෙක් ගත්තත් කුරා කුඹියෙක් ගත්තත් මේ හැම දෙනෙකුටම තිබෙන්නේ ස්කන්ධ පංචකයක්. රූපස්කන්ධය වශයෙන් වෙනස් වෙනවා. නාමස්ඛන්ධය දිහා බැලුවාම තාමස්ඛත්ධයේ කුියාවලිය එක සමාතයි වගේ තමයි වැටහෙත්තේ. උදාහරණයක් වශයෙන් ගත්තොත් අපි හිතමු, හොඳ පිරිසිදු ස්ථානයක, කිසිම සතෙක් නැති ස්ථානයකට අපි පැණි ටිකක් දමනවා. ටික වෙලාවක් ගිහිල්ලා බැලුවොත් ඔතැනට කුහුඹුවන්

එකා දෙන්නා ළං වෙනවා අපිට දකින්නට පුළුවනි. කලින් කුහුඹුවන් හිටියේ නැහැ, නමුත් කුමකුමයෙන් එකා දෙන්නා ළංවෙලා සිය ගණනක් වෙන්නටත් පුළුවන්. එකකොට මේ කුහුඹුවන්ට කවුද මෙතැන මේ පැණි දමලා තිබෙනවාය කියලා කිව්වේ. කවුරුත් නොකිව්වත් ඒ කුහුඹුවත්ට එක්තරා සංඥාවක් ලැබුණා. ඒ සංඥාව තුළින් ඒ කුහුඹුව අවබෝධ කර ගත්තා මට ආහාරයක් තිබෙනවා කියල. අහාරය හඳුනා ගන්නවාත් එක්කම ඒ සතාට රස තෘෂ්ණාව ඇති වෙනවා. කෘෂ්ණාව කියල කියනකොට එතැනදී සංස්කාරයන් රැස්වීමක් සිද්ධ වෙනවා. ඒ එක්කම සුබ වේදනාවක් ඇති වෙනවා. ඒ වාගේම හඳුනා ගැනීමේ සංඥාවක් තිබෙනවා. ඒකට කියනවා වික්ඥානය කියල. හඳුනා ගන්නා යම් ලක්ෂණයක් යම් අරමුණක් තිබෙනවා නම් විඤ්ඤානය කියල කියනවා. මෙහිදී මනෝ වික්කානය පුධානයි. මේ විධියට කුරු කුඹියෙකුට වුණත් රූප, වේදනා, සංඥා, සංඛාර, විඤ්ඤාන කියන පංචස්ඛන්ධයයි තිබෙන්නේ. මනුෂායකුට වූණත් ඒ පංචස්ඛන්ධය එහෙමමයි. කලින් කිව්වා වගේ දෙවියකුට බුහ්මයකුට වුණුත් ඒ පංචස්කන්ධය පවතිනවා. රූපස්කන්ධය බොහොම සියුම් වෙන්න පුළුවන්. රුපස්කත්ධය ඕලාරික වෙත්තට පුළුවන්. මේ ආකාරයෙන් හිතද්දී අපි දත්තවා එහෙතම් සත්ව විෂයය කියත එකට අපට සීමාවක් පතවත්තට බැහැ කියල. සත්වයත් කියත අය මේ ලෝකයේ පමණක් නොවෙයි. අපට බලපු ගමන් එකපාරට වැටහෙන්නේ මේ මනුෂා ලෝකයේ සිටින සත්ව පුජාව ගැන තමයි. පින්වත්නි, මතුෂා ලෝකයට පමණක් සත්ත්වයන් සීමා කරන්නට එපා. මේ විශ්වයට පමණක් සීමා කරන්නටත් එපා. තවත් විශ්ව තල බුදුරජාණන් වහන්සේ විසින් දේශනා කරල තිබෙනවා. ලෝක ධාතු වශයෙන් දේශනා කරල තිබෙනවා.

එක වේලාවක ආනන්ද හාමුදුරුවෝ බුදුරජාණන් වහන්සේ ළහට ඇවිල්ලා බුදුහාමුදුරුවන්ට කියනවා, ස්වාමීනී මම කලින් වතාවකදී ඔබ වහන්සේගෙන් අහල තිබෙනවා, ඉස්සර හිටියා 'සිබී' කියලා සම්මා සම්බුදුරජාණන් වහන්සේ කෙනෙක්. ඒ සම්මා සම්බුදු රජාණන් වහන්සේට අහිභු කියලා ශුාවකයෙක් හිටියා. මේ අහිභු

කියන ශුාවකයා බුහ්ම ලෝකයට ගිහිල්ලා මනුෂා ලෝකයට ඇහෙත්තට මිතිස්සුත්ටත් ඇහෙත්තට දේශතා කරතවාය, ස්වාමීතී භාගාවතුන් වහන්ස ඒ ශුාවකයාට එතරම් ශක්තියක් තිබෙනවා නම් කථාගත සම්මා සමුබදු රජාණන් වහන්සේගේ ශක්තිය කොපමණද කියල අහතවා. බුදුරජාණත් වහත්සේ ආතත්ද හාමුදුරුවන්ගෙන් අහනව, ආනන්ද දන්නවද සහශු ලෝක ධාතුව කියන්නේ මොකක්ද කියල? එතකොට ආනන්ද හාමුදුරුවෝ කියනවා, ස්වාමීනී ඒක ඔබ වහන්සේගේ විෂයය. ඒ සිංහ නාදය මේ වෙලාවේ පවත්වත්ත ඔබවහත්සේගෙන් එය මේ භික්ෂුන් වටහා ගත්තවා ඇති කියල බුදුරජාණත් වහත්සේ දේශතා කරනවා, අාතත්ද මේ ඉර හඳ දෙදෙනා සිය ආලෝක කිරණයන් පතුරුවාගෙන යන මේ ලෝක ධාතුවෙහි තවත් පෘථිවි දහසක් තිබෙනවා. මේ ආදී වශයෙන් තවත් අනෙක් ගුහ ලෝක පිළිබඳවක් ව්ගුහ කරනවා. මෙහෙම දහස දහස බැගින් ගත්තාම මේකට කියනවාය සහශී ලෝක ධාතුවය කියල. ඊළහට ඒකත් දහසකින් වැඩි වෙනවාය. ඒකට කියනවා තිසහශීය, මහාසහශුය ලෝකධාතුවය කියල. එහිදී බුදුරජාණන් වහන්සේ දේශනා කරනවා, ආනන්ද තථාගතයාණන් වහන්සේට අවශා නම් අධිෂ්ඨාන කරලා මේ තුිසහශීයේ, මහාසහශීයේ සිටින සත්ත්වයන්ට ඇහෙන්ටත් ධර්මය දේශතා කරත්තට පූඑවත් කියල අවශා තම් ඊටත් එහාට දේශතා කරන්නට පුළුවන් කියනුවා.

එකකොට පින්වත්නි දැන් පැහැදිලියි ඒ තරම් දුරටත් සත්ත්වයන්ගේ වාසය පවතින බව. එය මෙහිදී බුදු මුවින්ම පුකාශිතයි. එකකොට සත්ත්ව විෂය අපට සීමාවක් කරන්නට බැහැ පෘථග්ජන මනසින් හිතල. ඒක බුද්ධ විෂයයක්. ඉතින් අපි හිතනවා නම් මනුෂාත්වය දිහා බලලා, කොහොමද මේ මිනිසුන් වැඩි වෙන්නේ කියල, ඒක ඒ තරම් අරුමයක් නොවෙයි. මොකද? තිරිසන් ලෝකයෙන් මනුෂාත්වයට එන්නට පුළුවන්. ඊළහට දෙවියන් අතරින් බුහ්මයන් අතරින් මනුෂාත්වයට එන්නටත් පුළුවන්. සමහරවිට වෙනත් සත්ව අාත්ම වලින් වුවත් මනුෂා අතරිමභාවයකට එන්නට බැරිකමක් නැහැ. මෙහෙන් ඒ ඒ තැන්වලට

යන්නට බැරිකමකුත් නැහැ. ඉතින් ඒ නිසා මනුෂා ලෝකයේ මිනිසුන්ගේ පුමාණයෙහි අඩු වැඩි වීමක් වෙනවාය කියන එකේ පුදුමයක් වෙන්නට දෙයක් නැහැ. සමහර කාලවලට මිනිසුන්ගේ පුමාණය අඩු වෙන්නට පුළුවන්. සමහර කාලවලට මිනිසුන්ගේ පුමාණය වැඩි වෙන්නට පුළුවන්. සමහර කාලවලට මිනිසුන්ගේ පුමාණය වැඩි වෙන්නට පුළුවන්. නමුත් එහෙම වුණක් අර සක්ත්ව විෂය දිහා කල්පනා කරලා බලනකොට තමයි තේරෙන්නෙ මනුෂා අාත්මභාවයක් ලබන එක කොයි තරම් දුර්ලභ කාරණයක්ද කියල.

පිත්වත්ති, තවත් පැත්තකින් හිතන්න තිබෙනවා. බලන්න මනුෂා ලෝකය පිළිබදවම ටිකක් හිතන්න. කොච්චර මිනිසුන් අන්ධද? කොරුන් බිහිරන් කොච්චර සිටිනවාද? හරියට හොද නරක වටහා ගන්නට බැරි මන්දබුද්ධිකයන් කොපමන සිටිනවාද? ලෝකයේ මොකක්වත් කර ගත්තට බැරි අසරණ පුද්ගලයන් කොපමණ සිටිනවාද? බලන්න, සාමානෲයෙන් හිතලා අද අපේ මවුබිම ගැන හිතුවත් තවමත් අපි එතරම් අභාගාාසම්පන්න නැහැ. අපි කවමත් වාසනා වන්කයි. මේ බණ අහගෙන ඉන්න පින්වතුන් තමන් ගැනම හිතන්න. හොඳට ඇස් දෙක පෙනෙනවා, හොඳට කන් දෙක ඇහෙනවා. හොඳට හිතන්නට බුද්ධියක් තිබෙනවා. බලන්න මේ වගේ පරමාර්ථ මනුෂා ජීවිතයක්. වේලක් හැර වේලක් කලා ජීවත් වෙන්නට පූළුවන්. සමහර දෙනාට එහෙ<mark>ම අවස්ථාවල්</mark> තිබෙන්නට පුළුවන්. සමහර දෙනා හොඳට කාලා බීලා ඉන්නවා වෙන්නට පුළුවන් කවුරු වූණන් තමන්ගේ ඉන්දියයන් ටික හොඳට තිබෙනවා නම්, පුසන්න ඉන්දියන් සහිතව තමා ජීවත් වෙනවා නම් සම්පූර්ණ අංග පුතාහංගයන්ගෙන් යුක්තව ජීවත් වෙනවා නම් හොදට හිතන්න පුළුවන් බුද්ධියක් කිබෙනවා නම් දැනගන්න මෙන්න මේ ලබපු මිනිසත් බව තමයි පරමාර්ථ මිනිස් ජීවිතය කියල. මේක තමයි පිත්වත්ති දූර්ලභ. ඒ මනුෂා ආත්ම භාවය ඔබ අප සියලු දෙනාම ලබාගෙන ඉන්නවා. කිඩාං මඩාන ජීවිකං එහෙම වුණත් ඒ ජීවිතයත් සැපදායක එකක් තොවෙයි. ඒකත් දුක් සහිතයි, දුක්වලින් පිරිලා. ඒ ජීව්තයේ තිබෙන දුක්ඛිත භාවය බුදුරජාණන් වහන්සේ පුධාන වශයෙන් කොටස් එකොළහකට දක්වලා තිබෙනවා.

'ජාතිපි දුක්බා, ජරාපි දුක්බා, වාාධිපි දුක්බො, මරණංපි දුක්බ•, පියෙහි විæයොගො දුක්බො යනාදී වශයෙන් එකොළොස් ප-චූපාදානක්ඛන්ධා දුක්ඛා කොටින්ම කියනවා නම් උපාදානස්ඛන්ධ පංචකයම තමයි දුක කියලා කියන්නේ. එහි 'ජාතිපි දුක්ඛා' කියල පළමුවෙන් දක්වනවා. මේ ඉපදි ඉපදී මැරි මැරී යන ගමනම තමයි දුක ඒ නිසා තමයි අනෙක් හැම දුකක්ම. මෙහෙම කියනකොට සමහර දෙනෙකුට හිතෙන්නට පුළුවන්, සමහර දෙනා කථා කරනවා ඇයි මේ දුක දුක ගැනම කතා කරත්තේ කියල. පිත්වත්ති, බුදුරජාණත් වහත්සේ එහෙම දුක දුක කියන එක ගැනම කතා කළේ නැහැ. බුදුරජාණන් වහන්සේ අාශ්වාදයක් ගැනත් දේශනා කළා. 'අතථ් භිකාවෙ රූපසා අසසාදො මහණෙනි, මේ රූපයේ ආශ්වාදයක් තිබෙනවා. 'නොචෙත• භිකඛවෙ රූපසස අසසාදො අභවිසස' යම් ආකාරයකින් මේ රූපයේ ආශ්වාදය කියල එකක් නැත්නම්' නහිද॰ සතකාරුපෙ සාරජ්ජෙය්යු ේ මේ සත්ත්වයෝ රූපයට ඇලෙන්නේ නැහැ.

දැන් බලන්න සත්වයෙක් ගත්තොත් සාමානායෙන් හැම සතෙක්ම වගේ රූප, ශබ්ද, ගත්ධ, රස, ස්පර්ශ කියන මේවාට ඇලිලයි තිබෙන්නේ. මේ නිසාම තමයි සත්ත්වයා කියල කියන්නේ. මේ රූප, ශබ්ද, ගත්ධ, රස, ස්පර්ශ කියන මේ අරමුණු කෙරෙහි නිරතුරුවම ඇලී සිටින බැවින් තමයි සතෙකා කියල විශුහ කළේ. ඉතින් මේ අරමුණුවලට ඇලී තිබෙන සත්වයා නිරතුරුවම එහි ආශ්වාදය භුක්ති විදින්නට උත්සාහ ගන්නවා. ඒ ආශ්වාදයක් තිබෙන නිසා. නමුත් ඒ ආශ්වාදය විතරක් නොවෙයි මේකේ ආදීනවයකුත් තිබෙනවාය කියල බුදුරජාණන් වහන්සේ දේශනා කරනවා. ආදීනවයක් නැත්නම් සත්වයෝ මේ ලෝකයේදී කලකිරෙන්නේ නැහැයි කියල පුකාශ කරනව. ඉතින් මෙහෙම දුක විතරක් නොවෙයි, ආශ්වාදය ගැනත් දේශනා කළා. හැබැයි ආශ්වාදයේ ආදීනවය ගැනත් දේශනා කළා. අශ්වාදයට වැඩිය ආදීනවය කියන එක මහ දරුණුයි. ආදීනවය කියන එකේ ඒ දුක්බිතභාවය, දරුණු බව හිතන්නටවත් බැහැ. මේ සසර හැම

දූකක්ම දිදී ඉදිරියට ගෙන යන්නේ වෙන කිසිම දෙයක් නොවෙයි, මෙන්න මේ රූප, ශබ්ද, ගන්ධ ආදීන් කෙරෙහි ආශ්වාදනය කිරීමයි. ඒ නිසා බුදුරජාණන් වහන්සේ තවත් අවස්ථාවකදී දේශනා කරනවා, මහණෙනි ඇහෙන් රූපයක් දැකලා ඒ රූපය මමය, මගේය කියල ආශ්වාදනය කරනවාට වඩා, රතු වෙන්නට රත් වෙච්ච යකඩකැබැල්ලක් අරගෙන ඒකෙන් තමන්ගේ ඇහැ පිරිමැදගත්ත එක ඊට වඩා හොදයි කියනවා. එහෙම කරගත්ත කියන එක නොවෙයි අදහස් කරන්නේ. ආදීනවය පිළිබඳවයි. ඒ තිසා පිත්වත්ති, ඉදුරත් පිතවීමම මේ ලෝකයේ තිබෙත දුක් සමුදාය රැස් කරන්නට පුධාන හේතුව බවයි බුදුරජාණන් වහන්සේ දේශතා කළේ.. දුක ගැන වටහා ගන්නට තව තව ගොඩාක් සුනුවල නොයෙක් අන්දමින් දේශනා කරලා තිබෙනවා. සමහරවිට දෙතිස් වධයක් ගැන දේශනා කරනවා. ඒ දෙතිස් වධය සමහර තැත්වල මෙත්ත මෙහෙම කියනවා. හිස් කබල උඩින් වටේට කපල අයිත් කරනවා අයිත් කරලා රත් වෙච්ච යකඩ කුට්ටියක් තබනවා. මොළය චිරි චිරි යන අනුකරණයෙන් දියවී යනවාය කියනවා. ඊළහට කත්වලට උල් ගහනවා. හනදිවලට උල් ගහනවා. හමගහනවා. ඉතේ ඉඳලා උඩට හම ගහනවා. ඉතේ ඉඳලා පහළට හම ගහනවා. උතුරන තෙල් ඉහිනවා. සම්පූර්ණයෙන් හමගහලා අවිවේ තියනවා, මේ ආකාරයේ මේ සසර ගමනේදී නොයෙක් වධ වේදතා විදිත හැටි බුදුරජාණන් වහන්සේ දේශතා කරනවා. මෙහෙම දේශනා කරලා බුදුරජාණන් වහන්සේ භික්ෂූන්ට කියනවා, මහණෙනි! දැන ගන්නට ඔබත් මමත් මේ සසර එන ගමනේ මෙවැනි දුක්ඛිත අවස්තාවලට අපි එක්කෙනෙක්වත් මුහුණ නොදී සිටියා \_ කියලා නම් හිතන්නට එපා. අපි හැම දෙනෙක්ම මේ දුක් සමුදායට මුහුණ දීලා තිබෙනවා කියලා දේශනා කළා.

නිකම් හිතන්න පින්වත්ති, අද ලෝකය ගැන. අම්මලා දරුවන් මරන්නේ නැද්ද? දරුවන් අම්මලා තාත්තලා මරන්නේ නැද්ද? තාත්තලා දූපුතුන් මරන්නේ නැද්ද? ස්වාම්වරුන් භාර්යාවන් මරන්නේ නැද්ද? භාර්යාවන් ස්වාම්පුරුෂයන් මරන්නේ නැද්ද? අදත් මේක ලෝකයේ අපේ ඇස් ඉදිරිපිට සිද්ධ වෙනවා නම් අතීතයේත්

මෙහෙම සිද්ධ වුණ බව දැනගන්න. අනාගනයේන් කෙළවරක් තැකිව මේ දේ සිද්ධ වෙනවා. එහෙම නම් අපිට මෙහෙම ඇස් පතාපිට මේ දෙය දකින්නට ලැබෙනවා නම් යම් අවස්ථාවක දී අපි ගොදුරක් නොවී සිටියාද කියල කල්පනාවට ගන්න. ඒ විතරක් නොවෙයි, මේ මිනිසුන්ට හැදෙන රෝග ගැන හිතන්න. ඔය කිසිම රෝගයකින් අපි නිදහස්ද කියල හිතන්න. පින්වත්නි, නුවණින් කල්පතා කරලා බැලුවොත් මේ යන ගමනේ දුක කොච්චරද කියල තේරේවි. බලන්න, බඩගින්නේ මැරෙන මිනිස්සු ලෝකයේ ඉන්නවා. ඒ විතරක් නොවෙයි, මේ සසරේ යන ගමනේ අපට අම්මා නොවෙච්ච, තාත්තා නොවෙච්ච, සහෝදර සහෝදරියත් නොවෙච්ච කෙතෙක් හොයා ගත්තවා කියන එකත් අපහසු කාරණයක් බවයි බුදුරජානන් වහන්සේ දේශනා කළේ. ඔය යන ගමනේ එකිනෙකා මරාගෙන බෙලිකැපුම් කාපු වාරවල් වල, අපි එක්කෙනෙක් ඒ විධියට මැරුම්කාලා ලේ ගැලු අවස්ථාවල, කොටින්ම කියනවා තම් එකම සතෙක් වෙලා බෙලිකැපුම් කාපු වාරවල්වල ලේ ටික එකතු කළා නම් සතර මහා සාගරයේ ජලයට වැඩියි කියනවා. එකම දරුවෙක් එක අම්මට දරුව වෙලා, ඒ දරුවා නිසා ඒ අම්මා හඩපු කඳුළු ටික එකතු කළා නම් ඒත් සතර මහා සාගරයේ ජලයට වැඩියි කියනවා. එහෙම නම් පිත්වත්ති, මේ දිග සසර ගමනක එන අපි ටිකක් සිහියෙන් නුවණින් මේ ලබා ගත් මිනිසත්බව ගැන හිතන්නට ඕනෑ. බුදුරජාණන් වහන්සේ දේශනා කරනවා: මේ සසර කොයි වගේ එකක්ද කියල අහපුවාම, මේ සසර පිළිබඳව කියන්නේ 'අනමතගෙගාය• භිකකවෙ සංසාරො පුබබාකොටි නපඤකුයති' කෙළවරක් නැහැ මහණෙනි මේ සසර. ඒක පනවන්න පුළුවන්කමක් තැහැ. බුදු රජාණන් වහන්සේ සසර පෙනෙන්නේ නැහැ, දකින්නේ තැහැ කියලා දේශතා කළා තොවෙයි. සසර කෙළවර කොතැතද කියල බුදුරජාණන් වහන්සේ දන්නවා. සසර ආරම්භය කොතැනද කියල බුදුරජාණන් වහන්සේ දන්නවා දකිනවා. නමුත් පනවන්නට බැහැයි කියලයි දේශතා කළේ. ඒකට උදාහරණයක් වශයෙත් කියනවා: මහණෙනි, මේ දඹදිව් තලයේ තිබෙන ගස්වැල් ටික අහල් හතරේ කැලිවලට කපලා ගොඩක් ගහන්න, ඊට පස්සේ ඒ ගොඩෙන් එක එක අරගෙන මේ මගේ අම්මා , මේ ඒ අම්මගේ අම්මා කිය

කියා මේ ගොඩන් එක එක කැලි අයින් කරන්න, එතකොට මේ කැලි ටික ඉවර වෙනවා, නමුත් අම්මලාගේ අම්මලා ඉවර වෙන්නේ නැහැ. ඒ ගොඩම අායෙත් අනික් පැත්තටත් ගනින්නට පුළුවත්. ඒ වාගේ උදාහරණයකින් සසර කෙළවරක් නැති බව පේනවා. ඉතින් මෙහෙම එන ගමනක අපි හිතලා බැළුවොත් මේ ගමනේ තව තව අපි යනවාද, තථාගතයාණත් විසින් දේශනා කරන ලද ඒ සද්ධර්මය ගැන පොඩ්ඩක් කල්පනා කරලා, ජීවිතයට සම්බත්ධ කරගෙන මේ දුක් සහිත ගමන කෙළවර? මේක තම තමාට අයිති කාරණයක්.

පිත්වත්ති, බෞද්ධයාය කියන ලේබලය ගහගෙන හිටියාට තම් වැඩක් වෙන්නේ නැහැ. ඒ ලේබලයෙන් ස්වර්ගයට යන්නට පූඑවන්කමක් නැහැ, ඒ ලේබලයෙන් නිවනට යන්නට පූඑවන් කමකුත් තැහැ. බෞද්ධ කියන තාමය කිසිවිටකත් තමන්ගේ යහපත පිණිස පුයෝජන වෙන්නේ නැහැ. බෞද්ධ පුනිපදාව කමන්ගේ ජීවිතයට සම්බන්ධ කර ගන්නට ඕනෑ. තමන් ලබපු මනුෂා අාත්මභාවය ගැන හිතලා, ඒ මනුෂා ආත්මභාවය ලැබුවා විතරක් තොවෙයි, කිසි කෙතෙකුට මේක මෙහෙම තොවෙයි කියලා කියන්නට බැරි මහා සිංහ නාදයක් වගේ බුදුරජාණන් වහන්සේ දේශතා කරපු චතුරාර්ය සතා ධර්මය අපිට අසත්තට ලැබිලා, ඒ අාර්යෂ්ඨාංගික මාර්ගය අපට අසන්නට ලැබිලා ඒ මාර්ගයේ ගමන් කරන්නට අවස්ථාව ලැබිලා ඉන්න වෙලාවේදී ලබා ගත් මිනිස් ජීවිතය ගැන හිතුවොත් මේ මිතිස් ජීවිතයෙන් මේ වෙලාවේ පුයෝජනය ගන්නට ඥානවන්තයෙක් නම් පසුබට වන්නේ නැහැ. ඒ නිසා හැකි ආකාරයකින් පුමාද නොවී නිදහසට කරුණු ඉදිරිපත් කරන්නේ නැතිව, මේ මිනිසත් බව ලබාගෙන තිබෙන වෙලාවේදී මේකෙත් පුයෝජන ගත්තට අධිෂ්ඨාන කරන්නට ඕනෑ. වැරදිලාවක් මේ අවස්ථාව ගිලිහිලා ගියොත් ආයෙත් මිනිසත් බවක් ලබනවා කියන එක හිතන්නට අමාරුයි. මෙතැතින්ම තමන්ගේ යහපත සිද්ධ කර ගත්තට ඥාතවත්ත මතුෂායිත් කල්පතා කරත්තට ඕනෑ. පින්වත්ති, කොහොමද අපි මේ දෙය කර ගත්තේ. දහසක් වැඩ ඒදිනෙදා ජීවිතයේ තිබෙනවා. හුභාක් අය කියනවා, වැඩ,

වැඩ, වැඩ කියල. කෙළවරක් නැහැ වැඩ. පින්වත්ති මේ වැඩ මේ අාත්මභාවයේ විතරක් නොවෙයි. අතීතයේත් වැඩ කළා, කෙළවරක් තැහැ. දැනුත් මේ වැඩ කරනවා, කෙළවරක් නැහැ. අනාගතයේදීත් ඔය වැඩවල කළෙවරක් නැහැ. හැමදාම මොනවද කරත්තේ? තෘෂ්ණාව රැස් කරනවා, තෘෂ්ණාව රැස් කර කර දුක් වි**ඳ විඳ යන**වා. ඒත් තෘප්තියක් නැහැ. ලබා ගත්ත මනුෂා අාත්මභාවයේ ඉඳුරන් පිනවීම පැත්තට යන්නේ නැතිව, ඉඳුරන් දමනය කිරීම පූරුදු පූහුණු කරන්නට උත්සාහ ගන්න ඕනෑ. පින්වත්ති, ඉඳුරන් දමනය කිරීම කියන කොට හිතන්න එපා මේ ඔක්කොටෝම මහණ වෙන්නට කියනවාය කියල. ඒක නොවෙයි අදහස් කරන්නේ. ඒ දමනය කරන එක් එක් කුම තිබෙනවා. ගිහි ජීවිතයක් ගත කරන කෙනාටත් ඉඳුරන් දමනය කිරීමේ සීමාවක් තිබෙනවා. බලන්න, පංචශීල රාමුව ඇතුළට එන්න පුළුවන්. පංචශීල රාමුව ඇතුළට ආවාම ගිහි ජීවිතයක් ගත කරන ගිහියාගේ මට්ටමිත් එක්තරා පුමාණයකට ඒ ඉත්දිය දමනය සිද්ධවෙලා. ඒ වගේ බුදුරජාණන් වහන්සේ පන්සිල් රකින ගිහියාට වරින් වර පොහොය පෙහෙවස් සමාදන් වෙන්න කියනවා. එතකොට ඉන්දිය දමනය තව ටිකක් එහාට යනවා. නිවන් දකින්නට බලා පොරොත්තු වෙනවා නම්, දුකින් මිදෙන්නට බලාපොරොත්තු වෙනවා නම් ටික ටික ඉස්සරහට එන්නට ඕනෑ. අඩු ගණුනේ මාසේ එක් පොහොයකටවත් පෙහෙවස් සමාදන් වෙන්න ඕනෑ. අපට ඉතිත් හතර පොහොයක් කියල දෙයක් නැහැතේ. බුදුරජාතත් වහත්සේ නම් දේශනා කළේ සකර පොහොයට පෙහෙවස් සමාදත් වෙනවා කියලයි. නමුත් අපට සතර පොහොයක් නැහැ, අපට තිබෙන්නේ එක පොහොයයි. අඩු තරමින් තමන්ගේ ඉන්දිය දමනය ඇති කර ගත්තට මහත්සි ගත්තවා තම් ඒකත් එක්තරා විධියකට මේ ලැබුවා වූ මිනිසක් බවිත් පුයෝජන ගත්තා වනවා. ඒ විතරක් නොවෙයි, තව තවත් බොහෝ කරුණු තිබෙනවා, මේ පින්වතුන්ට විගුහ කරලා දෙන්නට. නමුත් ලැබී තිබෙන කලෙ සීමාව ඉතාම සුළුයි. ඒ නිසා මේ පිනවතුන් මේ ජීවිතයේ බලාපොරොත්තු වන අාකාරයේ යහපතක් තිබෙතවා නම් ඒ යහපත සිද්ධ කර ගන්නට තවත් කාරණා ස්වල්පයක් විස්තර කරලා දෙන්නට බලාපොරොත්තු

වෙනවා.

පිත්වත්ති, අප හැම දෙනාම මේ ලෝකයේ ඉත්ත මනුෂායත් වශයෙන් බලාපොරෝත්ත වන කාරනා පහක් තිබෙනවා. ඒ කාරණා පහ තමයි ආයූෂ, වර්ණ, සැප, යසස, ස්වර්ගය කියත මේ කාරණා පහ. කොච්චර දුකයි කිව්වත්, මිතිසත් බව දුර්ලභයි කියල කිව්වත්, සද්ධර්මය දුර්ලභයි කියල කිව්වත්, මේ සංසාරය ගැන කොච්චර කිව්වත් සාමානාා පෘථග්ජනයෙක් ලෝකයේ මේ කාරණා පහ ලැබීමට පුිය කරනවා. බුදුහාමුදුරුවෝ දේශනා කරන්නේ 'පංචකො ගහපති ධම්මා ඉට්ඨා, කන්තා, මනාපා දුලුභා ලොකස්මි•් මේ ලෝකයේ මනුෂායන්ට ඉෂ්ට කාන්ත මනාප ධර්ම පහක් තිබෙනවා. හැබැයි දූර්ලභයි. මා කලින් මතක් කළ පරිදි 'ආයුංබො ගහපති ඉටෙඨා කනෙතා මනපො දුලලහො ලොකසමිං' ගෘහපතිය ආයුෂ කියන එක ඉෂ්ටයි, කාන්තයි, මනාපයි, දූර්ලභයි මේ ලෝකයේ. ආයූෂ කියල කිව්වත් බොහොම සැප සේ දීර්ඝායූෂ භුක්ති විදිනවායි කියල පුාර්ථනා කරනවා නම් ඒක තමයි දුර්ලභයි කියල කිව්වේ. ඊළහට වර්ණය. වයසට යනකල්ම තමන්ගේ වර්ණය අනුන්ට අපුිය නොවී, අභපසහ දුර්වලතාවයක් නැතිව පුසත්තව ජීවත් වන්නට තිබෙනවා නම් ඒක තමයි වර්ණ සම්පත්තිය. මේක ඇතිව දිගු කාලයක් ජීවත් වන්නට ලැබෙනවා නම් කාටත් පිුයයි මනාපයි. නමුත් මේ කාරණයත් ලෝකයේ දුර්ලභයි කියල දේශතා කළා. ඊළහට ඇහැ, කත, දිව, මනස කියත කායික සැප මානසික සැප විදිත්තට පුළුවන් නම්, වයසට ගිහිල්ලත් මැරෙනකල්ම ඔය තත්ත්වයෙන් ඉන්න පුළුවන් නම් ඒකත් ඉෂ්ටයි, කාන්තයි, මනාපයි. ඒත් බුදුරජාණත් වහන්සේ ඒක දුර්ලභ කාරණයක් කියල දේශතා කරනවා.

ඊළහට යසස. හොද අඹුදරුවන් ඇතුව, යාන වාහන ගේ දොර ඉඩකඩම් ඇතුව, කිර්ති පුශංසා නම්බුනාම ඇතුව ලෝකයේ හොදට පැතිරීලා ජීවත් වෙන්නට පුළුවන් නම් ඒක තමයි යසස කියල කියන්නේ. ඉතින් ඒකත් ඉෂ්ටයි, කාන්තයි, මනාපයි. ඒ

වුණාට දුර්ලභයි. මැරිලා හොද තැනකට යන්න තියෙනව නම් හොදයි. දූර්ලභයි. ඉතින් මේ දූර්ලභ කාරණා පහ ගැන හිතන්න. දැත් අපේ බොෟද්ධයන් අපට පෙනෙනවා, නොයෙක් තැන්වල මේ තැන්වල මේ කාරණා පුාර්ථනා කර කර යාඥා කර කර යන හැටි. බලත්ත කොච්චර පිත්වතුන් දේවාල වලට යනවාද? දේවාලවල් වලට ගිහිල්ලා මොකද කරන්නේ? යඥා කරනවා, පුාර්ථනා කරතවා, ලැබේවා ලැබේවා ලැබේවා කියල. බලන්න දේවාල වලට යන පින්වතුන්, ඒ වාගේම නොයෙක් නොයෙක් තැන්වලට යාතිකා කරත්ත යන පිනවතුන් ඔය හැම දෙනාම මොනවටද මේ යන්නේ කියල පොඩ්ඩක් හිතන්න. මේ ගිහිල්ලා මොනවාද පුාර්ථනා කරත්තේ. මේ පුාර්ථනා කරන දේවල් අතර අර කියන ලද කාරනා පහට අයිති තොවන යමක් තිබෙනවාද? මොනවද ඒ කාරනා පහ කියල මම නැවත මතක් කරලා දෙන්නම්.. ආයුෂ, වර්ණ, සැප, යසස, ස්වර්ගය - මැරීල හොඳ තැනකට යන්න ලැබේවා කියන කාරණය. ඔය පුාරථතා කරන දේවල් අතර මේ පහට අයිති තොවන මොකක්වත් තිබෙනවාද? තැහැ පින්වත්ති. හැම දෙයක්ම මේ පහට අයිති වෙනවා. එහෙනම් බලන්න බුදුහාමුදුරුවන් දේශනා කළේ මොකක්ද කියල. 'ඉමෙ තං බො ගහපති පංචනතං ධමමාතං ඉටඨානං පානතානං මනානං දුලුභාහං ලොකස්මිං නඅායාචන හෙතුවා පතතතා හෙතුවා පටිලාභං වදාම්' මේ කාරණා පහ අායාචනා හේතුවෙන්වත්, පුාර්ථනා හේතුවෙන්වත්, ලබන්නට බැහැ කියල මම දේශනා කරනවය: එහෙම ලබනවා නම් 'කො ඉධ කෙන හායෙත් මේ ලෝකයේ කාට මොකකින් අඩුවක් වෙයිද කියලයි බුදුහාමුදුරුවො අහන්නේ. ඔය පුාර්ථනා කරන දේවල්, අනේ මට පිහිට වෙන්න, පිහිට වෙන්න කියල එක එක්කෙනාගෙන් යාව්ඥා කරන දේවල් ඔය ආකාරයෙන් ලැබෙනවා නම් කාට මොකකින් අඩුවක් වෙයිද කියල බුදුරජාණන් වහන්සේ අහනවා. පින්වන්නි, ඒක වෙන්නේ නැහැ.

බුදුරජාණන් වහන්සේ අනතුරුව දේශනා කරනවා, 'න බො ගහපති අරිය ශාවකෙන අයුං ආයාතිතුංවා අභිනන්ධිතුංවා' ආර්ය ශුාවකයෙක් වශයෙන් මේ ආයුෂයටවුණත් තෘෂ්ණා කරන්නට එපා: ආයුෂය වුණත් පුාර්ථතා කරන්නට එපා: ආයුෂ විතරක් නොවෙයි අනෙක් කාරණා පහටත් ඒ විධියමටයි සැප, යසස, කීර්ති, පුසංශා යන මේවා මොකක්වත් පුාර්ථනා කරන්න එපා. එහෙම පුාර්ථනා කරලා ලැබෙන්නේ නැහැ. බුදුරජාණන් වහන්සේ දේශනා කරන්නේ මේ කාරණා පහ ලබන්නට ඕනෑ නම්, ලැබේවා කියල හැභීමක් තියෙනවා නම් තමන් විසින් කළ යුත්තේ, ආයුෂ පුාර්ථනා කරනවා නම් 'ආයුස-වතානිකා පටිපදා පටිපජජිතබබා' ආයුෂ ලැබෙන්නට පුතිපදාවක් තිබෙනවා. ඒ පුතිපදාව පූරන්න. <mark>මේ ඔක්ක</mark>ොම පුතිපදාව කැටි කරලා ගත්තාම තමයි, දාන, ශීල, භාවතා කියල අපි කියන්නේ. ආයූෂ ලැබෙන්නට නම්, ආයූෂය කියල කියන්නේ තමන්ගේ ජීවිතය දිගු කලක් පවතීවා කියල කියන එකනේ අනුන්ගේ ජීවිත කෙටි කරන්නට එපා. ඒ කියන්නේ සත්ත්ව ඝාතනයෙන් වළකින්න කියන එකයි. තමන් නීරෝගීව ඉන්නට කැමති නම් අනුන්ගේ ශරීරවලට දුක් දෙන්නට එපා. සක්ක්ව හිංසාව කරන්නට එපා. එතකොට තමත්ට තීරා්ගී බව ලැබෙනවා. පින්වත්ති, අප හැම දෙනාම සසර සැරිසරාගෙන එන කාලයේදී හොඳ දේවලුක් කරනවා, නරක දේවලුන් කරනවා. 'කරොති එකදා පූඤැ අපුඤැංපිච එකදා' මේ අපි කරන හොද දේවල් නරක දේවල් තමයි කර්මය වශයෙන් අප පසුපස එන්නේ.

ශූභ මානවක ඇවිල්ලා එක අවස්තාවක බුදුරජාණන් වහත්සේට කියතවා ස්වාමීනී මට මේ සමාජයේ විෂමකාවක් පෙතෙතවා. බලත්ත සමහර දෙනා බොහොම පොහොසත්. සමහර දෙනා බොහොම දුප්පත්. සමහර දෙනා බොහොම රෝගීයි. සමහර දෙනා නිරෝගීයි. සමහර දෙනා ලස්සනයි, සමහර දෙනා අවලස්සනයි. සමහර දෙනා අල්පේශාකායි, සමහර දෙනා මහේශාකායි අනේ ස්වාමීනි මේකට කාරණය මොකක්ද? මේකට හේතුව මොකක්ද? බලත්ත, බුදුරජාණන් වහන්සේ පැහැදිලිවම දේශතා කරතවා, කුමාසසකා මානවසතකා කමා යොති කමා බත්ධු කමා පටිසරණා කමාං සතෙත විහජති යදිදං හීතපපතීකතිතාය මානවකය, තරුණය මේ සත්ත්වයෝ කර්මය ස්වකීය කොට සිටින්නේ. කර්මය මුල් හේතුව කොටගෙන ඉන්නේ. කර්මය මගේ

කරගෙන ඉන්නේ. කර්මය නෑදෑයා කරගෙන ඉන්නේ. සත්ත්වයන්ට පිහිට කර්මයයි. මේ කර්මය විසින් තමයි සත්ත්වයා හොදනරක වශයෙන් නැත්නම් හීත පුතීත වශයෙන් බෙදලා දක්වන්නේ. බලන්න, අපි හොඳ කර්මයක් නිසා මනුෂා ආත්මභාවයක් ලැබුවා. ඒ එක්කම ඒ මනුෂා ආත්මභාවයෙහි දුර්වලකම් තිබෙන්නට පුළුවන්. ඒ නිසා සමහර වෙලාවට රෝගීයි, සමහර වෙලාවට අල්පේශාකාායි. මහේශාකා ආදී හොඳ පැත්තට යනකොට තමන්ට හොඳ කර්ම. ඒ වාගේම අනෙක් දූර්වල පැත්තට එනකොට නරක කර්ම. එකම ජීවිත කාලයේ හොද නරක දෙපැත්ත විපාක දෙනවා. නමුත් ඒකාන්කයෙන්ම මේවා විපාක නොදී පිරිනිවන් පාන්නෙක් තැහැ කියල දේශනා කළා. නමුත් බොහෝ කර්ම හොද කර්මවලින් යටපත් කරන්නට අපට පූළුවන්. ඒ නිසයි, යෙසං කමාං කථං පාපං කුසලෙන පිථියකේ කියල බුදුරජාණන් වහන්සේ දේශානා කළේ. යමෙකුගේ කරන ලද පාප කර්මයෝ වෙත්නම් එය කුසලයෙන් වහලා දමන්නටය කියල කිව්වා. ඒ වගේම යමෙකුගේ කුශල ශක්තීන් තිබෙනවා නම් අකුසල් කරනකොට කුශල ශක්තීනුත් වැහිලා යනවා. පින්වත්නි, බලන්න අපි යහපත පුාර්ථනා කරමින් එදිනෙදා ජීවිතයේ මොකක්ද කරන්නේ කියල. පත්සලක් ගාවට ගියත්, බෝදියක් ගාවට ගියත් අනත්තවත් කරන්නේ අනේ මට මේක ලැබේවා, මේක ලැබේවා කියල යාච්ඥා කරනවා, පුාර්ථනා කරනවා. ඊළහට දේවාලයට ගියන් පූජා වට්ටි තබල පුාර්ථනා කරනවා. මොකක්ද පින්වත්ති මේ කරන්නේ. හැම තිස්සේම පාර්ථතා කරන්නේ නම් ලෞකික දෙයක්. ලෝකෝත්තර දේවල් එහෙම පුාර්ථනා කරන්නෙක් නැහැ, ඒ ව්ධියට පුාර්ථනා කළ යුත්තේත් නැහැ. ඒකට වෙනම පාරක් තිබෙනනවා. එය කළ යුතු ආකාරයකුත් තිබෙනවා. නමුත් අපි ඔය දේවාලවලට හරි, තැක්තම් බජන් කියන ඒවාට හරි එහෙම නැක්නම් බෝධීන් වහන්සේලා ගාවට ගිහින් හරි පුාර්ථනා කරනකොට මොකක්ද පුාර්ථතා කරන්නේ? පුාර්ථතා කරන්නේම ලෞකික දෙයක්. ලෞකික දේ පුාර්ථනා කරනවාය කියල කියන්නේ ලෝහයද අලෝහයද? දැන් මේ පින්වතුන් ඒකට උත්තර දෙන්න. ලෝහය කියල තමයි උත්තරය එත්තට ඕනෑ. ලෝහය කියල කියත්තේ

වෙත දෙයක් තොවෙයි, කණ්හාව, තෘෂ්ණාව. එකකොට පුාර්ථතා කර කර වර්ධනය කරන්නේ තෘෂ්ණාව නම් පින්වත්ති යහපතක් වේවිද? පිං කරන්නට ගිහිල්ලා පවුත් කරනවා. ඒ වාගේම ලැබේවා කියල හිතමින්, පතමින් නොලැබෙන්නට කාරණා රැස් කර ගත්තවා. තිබෙන කුසලයන් නැති කර ගත්තවා. තමත්ගේ යම්කිසි පිතක් තිබෙනවා නම් ඒ පිනටත් පහර ගහගන්නවා, මේ විධියට යාව්ඥා කරන්නට ගිහිල්ලා. දැන් බලන්න යාව්ඥා කරන්නට එපා, ඒක වෙන්නේ නැහැයි කියල බුදුරජාණන් වහන්සේමයි දේශනා කළේ. ඒක බුද්ධ වචනය. ඉතින් පින්වත්නි, දැන් මෙහෙම කියන කොට අහයි හැමුදුරුවනේ ඉතින් පන්සලේම නේද දේවාලය තිබෙන්නෙන් කියල ඉතින් පින්වත්ති, මොකක්ද ඒකට කරන්නේ. ඒ ගැන වාද කර කර ඉඳලා හරි යන්නේ නැහැ. ඒක නවත්වන්න පුළුවන්කමකුත් නැහැ. එ වුනාට ඥානවන්තව කටයුතු කළොත් ඔය පුශ්නය නිකම්ම විසඳෙයි. මොකද එතකොට පන්සලට බාධා වෙන්නෙත් නැහැ. බෞද්ධයාගේ ශුද්ධාව දියුණු වෙලා බෞද්ධයා හොඳ බෞද්ධයෙක් වෙනවා නම් පන්සලට පුශ්නයක් වෙන්නෙන් නැහැ. එතකොට දේවාලය තිකම්ම වැහිලා යාවි. හැබැයි ඒ දේවාලයට යන්නේ නැතිව දෙවියන් ළහට ගෙන්වා ගන්න පුළුවන්. තමන්ගේ ගෙදරට, තමන් ඉන්න තැනට දෙවියන් ගෙන්වා ගන්නට පුළුවන්. කොහොමද ඒක කරන්නේ?

පිත්වත්ති, ඒක කියත්තට ඉස්සෙල්ලා මම මෙන්න මෙතැතින් පටත් ගත්තට ඕතෑ. අපි හුභාක් වෙලාවට සාංඝික දානවලට එහෙම යනවා. යනකොට අපට පෙතෙනවා මේ සාංඝික දානය හුභක් වෙලාවට තිබෙන ආතිසංශ වලිත් භාගයක්වත් තොලැබෙන තත්ත්වයට තමයි යන්නේ. දානය දෙනකොට, දහස් ගණන් ව්යදම් කරලා මහා දානයක් ලෑස්ති කරගෙන ඉත්තවා. නමුත් දානය දෙන්නට ලෑස්තිවෙලා ඒකට ලොකු පහරක් ගහගන්නවා. කොහොමද මේ පහර ගහගත්තේ? බුද්ධ පූජාව තියත්ත ගිහිල්ලයි. අර තරම් හොඳට ලෑස්ති කරපු දානයක් තිබෙද්දී බුද්ධ පූජාව තියනකොට තියන්නේ බොහොම වුට්ටයි සමහර තැත්වලදී අපි දකිනවා, ලොකු කෙසෙල් ගෙඩියක් නම් ඒකෙන් භාගයයි බුදුහාමුදුරුවන්ට

තියෙන්නේ. එහෙම නැත්නම් ගස්ලබු කෑල්ලෙන් බොහොම හීනි පෙත්තක්. කිරි වුටිටයි, බත් වුට්ටයි බුදුරජාණන් වහන්සේට තියල තියෙන්නේ. ඉතින් සමහර වෙලාවට ඇයි මෙහෙම කරන්නේ කියල අපි අහනවා. එතකොට කියනවා, ඉතින් ස්වාමීනි පස්සේ වීයි කරලා දමනවාතේ කියල. අතේ පිත්වතුනි, බලන්න බුදුහාමුදුරුවන් ළහට තියන්න ඕනෑ ඒ බුදුහාමුදුරුවන්ගේ අනන්ත ගුණ සලකමින්, බුදුහාමුදුරුවන්ගේ පුමාණය මෙතෙකැයි කියා කාලසීමා කරන්නට බැහැ. බුද්ධ පූජාවේදී ඔහොම ලෝහ සිතක් ඇති කර ගන්නට එපා. බුද්ධ පූජාව කියන එක කරන්න පුළුවන් ඉහළම මට්ටමින් කළ යුතු දෙයක්. අපට හැමදාම අපුමාණ කුසල් රැස් කර ගන්නට පූඑවත්. පිත්වත්ති, යම්කිසි කෙතෙකුට පූජාවක් තබත්තට නම් ඒ පූජාව ලැබීමට ඔහු හිමිකාරයෙක් වෙන්නට ඕන. දැන් මේ පිත්වතුන්ගෙන් මම ඇහුවොත් එහෙම මම භික්ෂූවක් වශයෙන් පංචකාම සම්පත්තීන් විඳිනවා කියල දැන ගත්තොත්, පස්කම් සුව හොඳ හැටි විදිනව කියල දැනගත්තොත් ඔය ඇත්තන් එහෙම භික්ෂුවකට දානයකට එහෙම ආරාධනා කරාවිද? සංගුහ කරාවිද? ඉතින් අපි එහෙම අහනකොට හුහක් දෙනා කියන්නේ නැහැ ස්වාමීති කියලයි. මොකද? පංචකාමයන් ඒ තරම් උසස් හැටියට සලකන්නේ නැහැ. පංචකාමයන් ගැන කියන්නේ ඒවා බොහොම ගුාමා දේවල්: පාථග්ජනයන්ගේ දේවල්. ගුාමා පෘථග්ජනයන්ගේ දේවල්. ඒවා උසස් පාථග්ජනයන්ගේ දේවල්. නොවෙයි; පස්කම් පසුපස්සේ යැම. එතකොට බුදුරජාණන් වහන්සේ එක් අවස්ථාවක චකුවර්තී රජ්ජුරුවන්ගේ ශප්ත රත්නයන් නිසා විදින පස්කම්සුව ගැන දේශනා කරනවා. එතකොට එක්තරා භිකුෂුවක් බුදුහාමුදුරුවන්ගෙන් අහනවා, ස්වාමිනී ඔය වකුවර්තී රජ්ජුරුවෝ විදිත ඔය කියපු සුවය පිළිබදව ගිහියා විදිත පස්කම් සූවයට සම්බන්ධ කරලා උපමාවක් කරන්න පුළුවන්ද කියල. බුදුරජාණන් වහන්සේ එකැන තිබෙන ගල්කැටයක් අරගෙන මිටින් වහනවා. එහෙම මිටින් වහලා අර භිකුෂුවගෙන් අහනවා, මහණ මේ මගේ අතේ වහලා තිබෙන ගල් කැටය ලොකුද? නැත්නම් අර පෙනෙන හිමවත් පව්ව ලොකුද කියල එතකොට භිකුෂුව කියනවා, චකුවර්තී රජ්ජුරුවත් විදින කාම සම්පතක් තිබෙනවා නම් එය ගිහියා විදින

කාම සම්පත්තියට සම කළොත් සාමානා ගිහියා විදින කම් සුවය හරියට මේ මිටිත් වහලා තිබෙන ගල් කැටය වගේය, චකුවර්ති රජ් ජුරුවෝ විදින කම්සුවය අර පෙනෙන හිමාලයටත් වඩා විශාලයි කියනවා. එහෙම නම් පිත්වතුනි, දෙවියන්ගේ දෙව් සැප ගැන කවර කථාද?

එහෙම තම් දැන් ඔය ගිහින් පුජා වට්ටි කබ කබා කරන කටයුත්ත දෙවියත් විදින පස්කම් සුවය තිසා තියන එකක්ද? තැහැ පිත්වතුනි, අපි ඒක කරන්නට ඕනැ, යමෙකුගේ උදාර වූ අධාාත්මික ගුණ වගාවක් තිබෙනවා නම් ඒ ගුණ වගාවට ඒ ගුණයට උපහාර වශයෙන් තමයි අපි පූජා පවත්වන්නේ. ඉතින් ඒ ගුණය ගැන තමයි, ශීල, සමාධි, පුඥා කියල කියන්නේ. යම්කිසි ආකාරයකින් පූදන ලද්දක් වෙයි තම් ඒ පුදන ලද්ද මහත් ඵල මහාතිසංශ වෙනවා තම් ඒ පුතිගුාහකයාගේ පැත්තෙන්, ඒ පුතිගුාහකයා ශීල, සමාධි, පුඥා, විමුක්ති, විමුක්ති ඥාතදර්ශන යන පංචාංගයන්ගෙන් යුක්ත විය යුතුයි. ඒ පංචාංගයන්ගෙන් ඉහළටම ගිය තැනැත්තා බුදුරාජාණන් වහත්සේයි. ඒ තිසා බුදුරාජණත් වහත්සේ උදෙසා තියත පූජාව ශුේෂ්ඨයි කියල දේශනා කළා. පින්වත්නි ඒ බුද්ධ පූජාව හැමදාම ගෙදුරක තියන්න. මේ බණ අහන පින්වතුන් අද ඉඳලා ගෙදුරක බුද්ධ පූජාව තියන්න අද ඉඳලා පටත් ගන්න. ඒ තියන පූජාව තියන්න පුළුවන් ඉහළම මට්ටමින් තියන්න. සමහර වෙලාවට උදේ වැඩට යන්න ලැස්තිවෙලා තියන්න පුඑවන් ඒ ඉහළම මට්ටම තේ කෝජපයක් වෙන්නට පුළුවන්. කමක් නැහැ, තියන එක ඉහළම මට්ටමින් තියන්න. සමහර වෙලාවට ගෙදර ඉන්න වෙලාවට පුළුවන් නම් බුදුහාමුදුරුවන්ගේ අනන්න වූ ගුණය සිහිපක් කරගෙන හොඳට හරිගස්සලා බුදුරජාණන් වහන්සේට දානයක් තියන්න. ඒක සමහර වෙලා වට තමන්ට පුඑවන් ආකාරයෙන්, සමහර වෙලාවට සම්බෝලයි බතුයි වෙන්නට පුළුවන්,

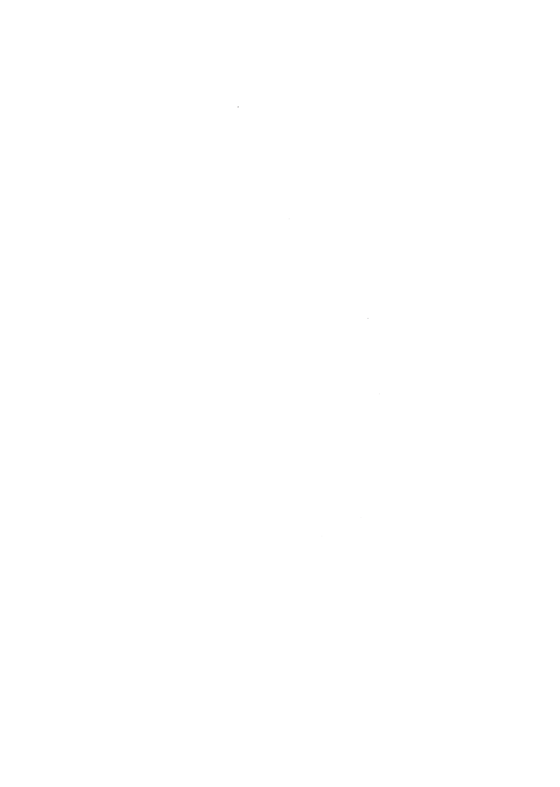
ඒත් කමක් නැහැ, තමත්ට තිබෙන ඉහලම මට්ටම ඒක නම් ඒ විධියට තියත්න. ඒ තිසා කවදාවත් බුද්ධ පුජාව දුර්වල කරන්න එපා. ඉතාම ශුද්ධාවෙන් ඒක කරන්න, බුදු ගුණය සිහි කරගෙන

ඒක කරත්ත. ඇයි එහෙම කරත්ත කියත්තේ. ඒ ටිකත් මේ පින්වතුන්ට වටහලා දෙන්නට ඕනැ. අපි නමොනසස භගවතො අරහතො සමමා සමබුදධසස කියල කියනවා. භගවතො කියල කියන්නෙ - භගගරාගො භගගදොෂො භගගමොහො බුදුරජාණන් වහත්සේ රාගය දූරු කළා, ද්වේශය දූරු කළා, මෝහය දූරු කළා. ඒ රාග ද්වේශ මොහ දුරු කළ නිසා භගවා කියල කියනවා. ඒ වාගේම අරහ• කියල කියනවා. ඒ රාග ද්වේශ මෝහ දුරු කරලා තික්ලේශී බවට පත් වූණු නිසා දෙව් මිනිසුන්ගේ ආමිස පුතිපත්ති පූජාවන්ට නිසි වූණා. ඒ නිසා බුදුරජාණන් වහන්සේ අරහං. අරහං ගුනයට තමයි අපි මේ උපහාරය කරන්නේ. ඒක සුළු දෙයක් නොවෙයි. ඒ අරහං ගුණයට කරන්න පූළුවන් උපහාරය ඉහළම මට්ට**මි**න් කරනකොට තමන්ගේ හදවතෙත් එන්නේ බෞද්ධ ශුාවකයෙක් වශයෙන් තමන් දන්නවා තමන් යා යුතු මහ, ලෝහ, ද්වේශ, මෝහ දුරු කිරීමේ මාර්ගයයි කියලා. ඒ බවම තමයි තමන්ගේ මනසට එන්නේ. මා බුදු පුද කරනකොටම - බුද්ධ පුජාව කරනකොටම තමන්ගේ හදවතේ තිබෙන ලෝහ, ද්වේශ, මෝහ යටපත් වෙලා අලෝහ, අද්වේශ, අමෝහ කියන කුශල ශක්තීන් ඉස්මතු වෙනවා. හැමදාම අපුමාණ වූ කුසල ස්කන්ධයක් මේ ආකාරයෙන් රැස් කරනවා. මෙන්න මෙහෙම රැස් කරන කුසලස්කන්ධය දෙවියන්ට අනුමෝදන් කරන්න. ස්ථාන ආරකෂා කරන දෙවියන් ඉන්නවා. ඒවාගේම ඉෂ්ට දේවතාවන් ඉන්නවා. ඒ වාගේම ශාසතාරකෂක දෙව්වරුත් ඉන්නවා. ඒ දෙව්වරුන්ට අනුමෝදන් කරන්න. ඒ දේවතාවන්ට අනුමොදන් කරනවිට දෙවියන් සතුටු වෙනවා.

දැන් තිබෙන විධියට නම් පින්වත්ති, කුසලයක් නැහැ. යාච්ඥා කර කර අාකාසට්ඨාච භුමමට්ඨා කියල කිව්වාට අනේ දෙවියන්ව රවට්ටනවා විතරයි වෙන්නේ. ඒකේ දෙවියන්ට ගත්ත කුසලයක් නැහැ. කණ්හාව විතරයි ඔකැත තියෙන්නේ. ඒ තිසා දැන් ඉන්න ඔක්කොම දෙවව්වරු ලංකා භුමියෙන් අතික් පැත්තට හැරිලා. බලන්න අද අපේ රටට වෙලා තිබෙන දෙය මොකක්ද කියල. ඒ තිසා ඉක්මනින් කුසල් ටිකක් රැස් කරලා අාකාසට්ඨාච භුම්මට්ඨා

කියල දෙවියන්ට පිං අනුමෝදනා කරන්න. මෙන්න මේ දේ සිද්ධ වෙනවා. මේ ටික කියල දෙන්න ඕනැ. ඒ පි॰ අනුමෝදන් කරනකොට බුදු දහමේ සුනුවල සඳහන් වෙනවා පොහොය දවසට දෙවිවරුන් දෙව්ලොව සුධර්මා දිවා සභාවේ රැස් වෙනවා කියල කියනවා, දිවා ලෝකයේ පිරිහීමත්, දිවා ලෝකයේ දියුණුවත් කියන කාරණය සාකච්ඡා කරන්නට. එතකොට මේ යන භූමාටු, ආකාසට්ඨාව ආදී වූ දේවතාවෝ එහි සඳහන් කරනවා, මෙන්න අප ඉන්න කැන්වල මේ ඇත්තෝ දත් දෙනවා, සිල් රකිනවා, භාවනා කරනවා යනුවෙන් ඒ ඇත්තත්ගේ කුසල ශක්තීන් ගැන කියනකොට දෙවියන් සතුටු වෙනවාය, සතරවරම් දේවතාවෝ පවා ලෝකය සිසාරා යනවාය, ඒ ඇත්තන්ගේ පිං අනුමෝදන් වෙන්නට, එතකොට ඒ ඇත්තන්ට ආශිර්වාද කරනවාය කියනවා. මෙන්න මේ විධියට තමයි දෙවියන්ගේ ආශිර්වාදය ලබන්නේ. කුසලයක් කළාම ඒ කුසලය කරපු තැන දෙවියන්ට පිං දෙන්න. යා තක්ඛ දෙවතා ආතුං තාසං දක්බිණ මාදිසෙ එහි දේවනාවෝ ඇත්නම් ඒ දෙවියත්ට මේ පූණා දක්ෂිණාව දෙන්නට. එකකොට දෙවියෝ ඒ ඇක්කන්ට ආශිර්වාද කරනවාය, දේවතානුකම්පිතො පොසො සදා භදුානි පස්සති එසේ දෙවියන්ගේ අනුකම්පාව ලබන තැනැත්තාට හැමදාම යහපත සැලසෙනවාය. ඒ තිසා පින්වතුනි, යහපත දකින්නට කැමකි නම් හැමදාම වෙන කුසලයක් නොවෙයි, හැමදාම මේ බුද්ධ පුජාව තියන්න. තියලා දෙවියන්ට පිං දෙන්න. කවුරු හරි කියයි අනේ ඕක වැරදුණොත් හොඳ නැහැයි කියල. පින්වතුනි, භය වෙන්නට එපා. බුදුහාමුදුරුවො කාත් එක්කවත් තරහ වෙත කෙතෙක් තොවෙයි. දවසක් දෙකක් වැරදුණත්, අමතක වුණත් ඒකේ පුශ්තයක් ඇති වෙන්නේ නැහැ. තමන් හොඳ ගුනයක පිහිටලා පන්සිල් රකින්නට උත්සාහ කරමිත් හැමදාම මේ බුද්ධ පූජාව තියල දානය දෙන්න. ඥාතීන්ට මිය ගිය ඇත්තන්ට පි· දෙන්න. වැඩි කලක් නොගි<mark>හි</mark>න් අපේ මේ රටට වාසනාව පැදෙනවා. මේ කාලකන්නිකම ගිහිල්ලා අපේ ලංකාවට යහපතක් වේවා කියල පුාර්ථනා කරනවා නම් ඔය යදින එක පැත්තකට දමලා තමන් හොඳට කුසල් රැස් කරන්නට අලෝහ, අදෝශ, අමෝහ චේතතා තමා තුළ දියුණු කර ගත්ත. එයිත් තමයි තමත්ට වාසතාව පැදෙන්නේ. මේ ධර්මය තමන්ගේ

ජීවිතයට සම්බන්ධ කර ගනිමින් හොඳට හිතල බලලා අගුණ දුර්වලකම් දුරු කර ගන්න, ගුණධර්ම වඩා සිටුවා ගන්න. හැම දෙනා ටම උතුම් තෙරුවන්ගේ ගුණානුභාවයෙන් යහපත සැලසේවා කියල පුාර්ථනා කරනවා.



රාජගිරිය මාදිත්තාගොඩ ශී සුරමහාරාමවාසී මීරිගම කහඳව ශී පුවවතාලංකාර පිරිවෙණේ ආවාය්‍ ශාස්තුපති

## පූජෳ රංගම චන්දවිමල ස්වාමින්දුයන් වහන්සේ

නමොතසු හගවතො අරහතො සමමාසම්බුද්ධසා

අනුබුදු මිහිදු මහ රහතන් වහන්සේ විසින් ශුි ලංකාඥීපයට සම්බුදු දහම හඳුන්වා දීමෙන් පසු එද ලක් නරපති දේවානම්පියතිස්ස තිරිඳුන්ගේ අනුගුහයෙන් මෙම සදහම් ආලෝකය අප පුණා දේශය පුරා පැතීරී ගියේය. සම්බුදු සසුනේ ස්ථාපිත භාවය තහවුරු කරමින් අරිටඨ කුමරුවාගේ පැවිදි වීමත් සමහ සිංහල භිකුෂු පරපුර ලක් බුදු සසුන බැබැළවූහ.

බුදධ වචනය මිනිසුන්ට දේශනා කළ තෙරුන් වහන්සේලා බෞද්ධයාගේ ශුද්ධා ගුණය වහනය වන පරිදි සදහම් ගහුලේ සිසිල් දියෙන් ඔවුන්ගේ සිත් සතන් හී කෙළෙස් මළ සෝද හළහ. බුදු සමයේ කේන්දිය ඉගැන්වීම් වන පටිචච සමුපපාදය, චතුරායශී සතෳය, තිු ලකෂණාදී ගැඹුරු දහම් කරුණු මෙන්ම දන කථා, සීලකථා, ආදී අනුපූර්ව දේශනා වලින්ද ඔවුහු දැනුවත් වූහ. ඉහත ලකෂණ දෙක 'දර්ශනය හා චරණය' ලෙස හඳුන්වා දිය හැක. යම් ආගමක් දියුණු වන්නේ මෙකී ලකුණ දෙකම සමාන්තරව ගමන් කිරීම තුලිනි. දර්ශනයෙන් තොර වරණයකුත් වරණයෙන් තොර දර්ශනයකුත් අර්ථවත් නොවේ. එසේ හෙයින් සාධු සම්මත සත් චාරිතු ධම්, ආචාර විධි පුද්ගලයා තුළ වර්ධනය කළ යුතුය. එයද කළ හැකිවන්නේ ආචාර සම්පන්න ආදර්ශමත් පුද්ගලයකුගේ මග පෙන්වීම මතය. සමාජයට යහපත් උදහරණයක් වූ භික්ෂුවට එම සත්කාය්හී මැනවින් ඉටු කළ හැකි විය.

ඒ අනුව බෞද්ධයා කුසල පක්ෂයට නැඹුරුවන, කුදුමහත් අකුසලයෙන් බැහැරවන සමාජහිතකාමි, දැ හිතකාමි කෙනෙකු කළ හැකි විය. ඒ අනුව සාමානා මහ ජනතාවට ආචාර ධම්යන්, සක් කාය්‍යන් ඔස්සේ ගොස් සදධම්ය ස්පර්ශ කිරීමට හැකිවිය. පුද්ගල ස්වභාවය, හා දරා ගැනීමේ බුද්ධි හැකියාව අනුව ඔවුනට සරිලන දේශනා භික්‍යන් වහන්සේලා කෝරා ගත්හ. එමෙන්ම එකම දේශණා කුමයකට වඩා විවිධ දේශනා කුම භාවිතා කිරීම මගින් ශුාවකයාට ඒ පිළිබඳව ඇල්මක් ඇති කිරීමට හැකිවිය. යුගාසන ධම් දේශණා, අරියවංශ දේශනා, ආලවකදමනය ආදී නාට්‍යානුසාර ධම් දේශනා වැනි විවිධ දේශනා කුම අඛීතයේ ලක්වැසියන් අතර ඉතා ජනපුිය දේශනාවන් විය. කර්ණ රසායන ශුති ගෝචර රටාවෙන් මධුරස්වරයෙන් කරන ලද මෙම දේශනාවන් ඇසීමට ඔවුහු බොහෝ පිය

බෞද්ධයාගේ ඒකායන බලාපොරොත්තුව තිවත් පසක් කිරීමයි. ඒ සඳහා කුසල පකෂය වඩාගත යුතුය. මෙලොවදී මාගීඵලාදියට නොපත්වන්නහුගේ ඊලභ භවය සුබිතමුදිතකරගැනීමට කුසල් අවැසි වෙයි. එසේ හෙයින් පුද්ගලයා යහමහට යොමු කිරීමට සත්කියාවන් පිළිබඳව ඔහු දැනුවත් කළ යුතුය. මතු මෛතිු බුදුන් දැක තිවත් දැකීමට පතන්නෝ වෙති. ඔවුනට මතු සසරේ මෛතිු බුදුන් දැක්ක හැකි අයුරු මෛතී වණිනාවෙන් විස්තර කරයි.

අනාගතයේදී පහළවන මෛනී බුදුරදුන්ගේ ශී මුඛයෙන් අනාගතවංස සූතු දේශනාවේදී දේශනා කරන පරිද්දෙන් ආරම්භ වන මෙම දේශනාව තුලින් මෛනී බුදුරදුන් දැකීම පිණිස ගෞතම බුදුසසුන් පැවති කාලයේ කරන ලද කුසල කර්මයන් පිළිබඳව විස්තර කරන අතර, මෛතුී ශුී බුද්ධ චරිතය පිළිබඳ කරන විස්තරය හා මෛතුී බුදුරදුන් දැකිය නොහැකි අය පිළිබඳවද කරන විස්තරයකින් යුක්ත වෙයි.

මෙහි එත කුසල පක්ෂය පිළිබඳව කරන අවධාරණය තුලින් බෞදධයා තුල වෙසෙසින් පුණා සිතුවිලි ජනිත කර යහපත් ජන සමාජයක් ගොඩනැහිය හැකිය. නමුත් අද බොහෝ සෙයින් අසනන්නට ලැබෙන්නේ පුද්ගලයා සුචරිතයට යොමු කිරීම වෙනුවට දුෂ්චරිතයට යොමුවන දේය. ඒ තුලින් සමාජය උන්නතිය කරා නොව අවනතිය කරා ගමන් කිරීම සිදුවෙයි. එසේ හෙයින් පුද්ගලයා සුතධනයෙන් පිරිපුන් කෙනෙකු කිරීම සඳහා මෙවැනි දේශනාවන් නිතර පැවැත්වීම ඉතා වැදගත් වේ.

අද සාමානා ජනතාව තබා සමහර භිකුසුන් වහන්සේලා ද මෙවැති දේශතාවන් පිළිබඳව අසා නැත. ඒවා විහාරස්ථාන තුලින් දුරස් වී ගොස් ඇත. අපේ කුඩා ස්වාමීන් වහන්සේලාට මෙම සාම්පුදයික දේශතාවන් පුරුදු පුහුණු කළ යුතු අතර බෞද්ධ ළමා වැඩිහිටි අය තුල වැඩි වැඩියෙන් මේවා කෙරෙහි ඇල්මක්, ගෞරවයක් ඇති කළ යුතුය. බෙහෝ විට මෛති වණිනා දේශතාව යුගාසන ධර්ම දේශතාවක් අවසානයේදී පැවැත්වීම සාමානා සිරීතයි. එසේ වුවද

- විතාර මන්දිරයක් සාදවා පිළිම නෙළානේතුා පුතිෂ්ඨාපනය කිරීම
- 2. ද ගැබක් නිමවා කොත් පැළඳවිම හා කොත නිරාවරණය
- 3. බෝධිරෝපණය,
- ධම්ශාලා සංසාවාස විවෘත කිරීම.
- 5. වෙසක් පිංකම්
- 6. පැවිදි කිරීමේ පිංකම්

වැති මංගල සම්මත උත්සවයත් මුල්කොට මෙම දේශතාව පවත්වයි. නමුත් අද සමාජයේ සාරධර්ම ගිහි පැවිදි උභය පකෂයේම පිරිහෙමින් පවතින මෙවත් යුගයක මෙවැනි දේශතාවත් ගෙත් කළ හැකි මෙහෙවර අපමණය. මෛතී වණිතා දේශතාව කියවීමෙන් ඒ පිළිබඳව අවබෝධයක් ලද හැකි බැවින් ඒ සම්බන්ධයෙන් මෙහිලා දීර්ඝ විස්තරයක් කිරීමට අදහස් නොකරමි. මෙම දේශතාව ශුැත සජ්ජනයින්ගේ පැහැදීම වැඩිවීම පිණිසත්, දුර්ජනයින්ගේ දෙස් පහවීම පිණිසත්, අශුැත සජ්ජනයින්ගේ අවබෝධය පිණිසත් වේවා

මෙම සත් කිුයාවට උරදුත් ගෞරවණීය තලවතුගොඩ ශීු බෞද්ධාරාමාධිපති. තලවතුගොඩ සිරිරතත ස්වමිත් වහත්සේටත් විශේෂයෙන් මෙවැනි ගුත්ථයක් කිරීමේදී සම්පුදායික රාමුවෙත් ඔබ්බට සිතා ගිහි පැවිදි දෙපක්ෂයේම අවබෝධය ඇති කිරීම් වස් මෙකී දේශතාවක් ඇතුලත් කිරීමට අපට අවස්ථාව සලසා දුත් ගෞරව ශාස්තුවේදී ගරු මල්උල්ලේ මේධාතත්ද ස්වාමීන් වහත්සේටත්, අපගේ පුණාාතුමෝදතා ගෞරවය හිමිවිය යුතුය.

1976 මැයි මස 13 වෙනි දිනට සෙදුන වෙසක් පුන් පොහොය නිමිත්තෙන් බෞද්ධාරාම විහාරස්ථානයෙහි පැවැති පිංකම් මාලාව අවසානයේ පැවැත්වූ මෛතී වර්ණනා ධර්ම දේශනාව දේශකයන් වහන්සේ රාජගිරිය මාදින්නාගොඩ ශී සුරමාාරාම විහාරාධිපතිව වැඩසිට අපවත්වී වදල පුවවන

කීර්ති ශුී විවිතුභාණක

අතිගරු කඵගමුවේ සිරි පක්කදාසාර ස්වාමීන්දුයන් වහන්සේ

ශී ලංකාවේ පුථම වතාවට ගුවන් විදුලිය තුලින් යුගාසන ධර්ම දේශතාව, මෛතී වණිනා දේශතාව, ජාතක කථා දේශතාව පැවැත්වූ උත්වහන්සේ පරිතුාණ ධර්මදේශතාව පැවැත්වීම පිළිබඳව ශී ලංකාවේ විරපුසිද්ධ වූ විවිතු දේශකයාණන් වහන්සේ තමකි

ආසුසහෙ කමල වණිණ සුභාපපභාය ඵාස්වාවහංගි බීල බාලිස කොවිදාතං සුභා සේස දෙසිත තම සනුදංව භානු සුභාහං මහා මුණිවරං සිරසා තමෙතං සකැව්තත කණ්හරිය මණ්ඩල මණ්ඩිතසස සංකිණණ තත්තුදිත වණණාභිධාරිතොහි සාතත්ද දසස රවිතො විමලංව රංසිං ධමමංහි සකා මුතිතො සිරසා තමෙතං

තීරඩ්ගණඩ්ගත තිසෙවිත රංගසීලිං සාරඩ්ග භුසිත මපාඩ්ග හිලාසිතතකං තීසසස මංගිත ගණසස මුදඤදංව සංසං සරොරුහවරං සිරසා තමෙතං

## මෛතී වර්ණතාව..

නමෝ නස්ස භගවනො අරහනො සම්මා සම්බුදධසස

මතු බුදුවන මෙෙනී බුදුරජාණන් වහන්සේ විසින් සිව් වනක් පර්ෂද් මධායෙහි දී මේ සත්වයෝ යට ගිය දවස ගෞතම නම් බුදුන්ගේ ශාසනය පවත්නා කල්හි ශුද්ධාවන්තව පණී ශාලා, හෝජන ශාලා, ධම්ශාලාදිය කිරීමෙන්ද, ධම් දේශනා පැවැත්වීම් වශයෙන් බොහෝ පින්කම් කොට එතැන් පටන් මෙතැන් දක්වා මෙබදු දිවා මනුෂා සම්පත් විදිමින් ආවාහුයයි යනාදීන් වදාරණ බව මුත් අන් කිසිවක්හු විසින් කියා තිමවා ලිය නොහැක්කාවූ ආනිසංස ඇත්තේ මැයි.

එසේ හෙයින් ඒ මතු බුදුවන මෛතීු බුදුන් උපදිතා පරිදි කෙසේද යත් මේ ගෞතම බුදුරජාණන් වහන්සේගේ ශාසනය පංචපුකාරයකින් අන්තර්ධානව අන්ත රහිත වූ කල්හි මෘග සංවර්ෂාවකින් සත්වයෝ විනාශභාවයට පැමිණෙකි. එකල්හි කුෝධ බහුල කොට පැවති සත්වයෝ එම වර්ෂාවට අසුව වැහි බින්දුවකින් නමුදු තෙමුනු හැමදෙනාටම අතට පරඩලා පතක් නමුත් අසුවුනි නම් එය තියුණු මුවහත් ඇති කඩුවක් වෙයි. තම තමන්ගේ මවුපිය සහෝදරාදි කිසිවෙකුන් දුටුයේ ද ඌරන් මුවන් සේ පෙනෙයි. එව්ට ඒ තියුණු මුවහන් ඇති කඩුවලින් ඔවුනොවුන් කපා කොටා ගෙන විනාශ භාවයට පැමිණෙකි. දැහැමි අදහස් ඇතිව වර්ෂාවෙන් නොතෙමුණු සත්වයෝ ධාරාණිපාන එම වර්ෂාව සතියකින් සංසිදී ගිය කල්හි තම තමන් සිටි ලෙන් ගුහා ආදියෙන් පිටතට පැමිණ බැලු විට ඔවුනොවුන් කපා කොටා ගෙන විනාශ භාවයට පැමිණ ලේ වැකුණු ශරීර ඇතිව මැරී වැටී සිටිනාවුන් දැක සානුකම්පිත හදවත් ඇතිව අහෝ මෙබදු සත්ව සාතනයක් සිදුවීමට කුමන අකුසල කර්මයක් හේතුවූයේ දෝ හෝයි බලා මෙය මූලික පුාණසාත අකුසල කම්ය බව සලකා ඔවුනොවුන් හැම දෙනම එතැන් සිට කුසල සමාදනයෙන් පුාණසාතාදී පස් පව් දස අකුසල් දුරු කොට දස කුසල ධර්ම සමාදානයෙන් වෙසෙති. එසේ කුසල ධම් සමාදාන බලයෙන් ඔවුනොවුන්ගේ ආයුෂය කුමයෙන් වැඩෙමින් ගොස් අසංඛායට යෙයි. අසංඛායෙහි සිටි ආයුෂ ඇති කල්හි මනුෂායන්ට මෙබදු සිතක් පහල වෙති.

මේ ජීවිතය උපත් කලක් හෝ මැරෙන කලක් හෝ තොපෙතෙන බැවින් සදාකාලික යයි සිතා අකුසල් සිතුවිලි උපදවා ගනිති. එසේ අකුසල චේතනාවන් බහුල වෙත්ම අසංඛායෙහි සිටි ආයුෂ කුමයෙන් පිරිහී ගොස් අසුහාරදහසකට වෙයි.

එකල්හි දඹදිව සුවාසු දහසක් නුවරින් පිරිවරන ලද කේතුමතී තම් රාජධානියෙක් වෙයි. දිග දොළොස් යොදුන්වෙයි. පළල සත් යොදුන් පමණ වෙයි. තව්තිසා වැසි දෙවියන්ගේ ආලක මන්ද නම් රාජධානිය සෙයින් විසිතුරු වෙයි. උතුරුකුරු දිවයින සෙයින් සුලභාන්න පාන වෙයි. අතානත සුබ සමුජ්ජලිත මනුෂායන් විසින් නලවන සරවන සෙයින් ගහන වෙමින් දස විධ ශබ්දයෙන් එක නින්නාද වෙයි.

එකල්හි දඹදිව දණ්ඩෙන් පතින් කල ගෙයක වසනා සත්ව කෙනෙක් නැත. තමන් පෙර කල කුසල බලයෙන් පොළොව පලා පැන නැගී රුවන් පුාසාදයන්හි දෙව් කුමරුවන් සෙයින් පස්කම් සැපතින් පින පිනා දවස් යවන්නාහුය. තවද ගොවිතැන් කරන කෙනෙක් නැත. වෙළදාම් කරන කෙනෙක් නැත. බඩසයින් දුක් ගන්නා කෙනෙක් නැත. රෝග පීඩා කරන කොටගෙන ජරා, වාාධි, මරණ යන තිලකුණු පහලවීමට හේතුවනු විනා සදා සැප ගෙන දෙන සෘතු ගුණයෙන් යුක්තව මද පවත් ඇතිවන බැවින් අමරපුරයක්සේ බබලමින් පොලෝරස මතු වී ස්වයංජාත හැල් පැන නැගෙයි. ඒ ගොයම් පළුරු මහත් වී කුඩු නැති සහල් මුතු ඇට සේ කරල් වල හට ගනී. එම ගොයම් එක පළුරක් කපා කරල් මැඩගත් කල්හි දෙදහස් දෙසිය දෙසැත්තෑ ගැලක් පුරා සොලසා මුනු අටලාසක් සහල් ඉතිරි වන්නේය.

එම සහල් රත් භාජනයෙහිලා මැණික් උදුතේ කැබූ කල්හි ඉබේම බත් පිසෙයි. එම සුවඳ බත් අමා රස වෙයි. එක උදුතකින් පිස ගත් බත් මුළු තගර වාසීන්ට බෙදා දුත්තත් බත් සැලිය නොසිස් වෙයි. ඒ සුවඳ අමා රසවත් බත් අනුභව කරන මනුෂායෙන් තිරෝගීව රත්වත් පිළිම වැනි ශරීර සෝභාවෙන් පින පිතා දවස් යවත්තාහුය.

සංඛෝ තාම සො රාජා - අතතක බල වාහතො සත්ත රතත සම්පත්තො - චක්කවත්තී මහබබලො

එකල්හි ඒ කේතුමතී නම් නුවර සංඛ නම් චර්කුවර්තී රජ කෙතෙක් වෙයි. ඒ රජ හට නුවර මධායෙහි පස් විසි යොදුන් රුවන් පහයෙක් වෙයි. ඒ නුවර සිව් දිසාවෙහි රුවන් මුවා සත් පවුරකින් පරිකෂිප්ත වෙයි.

තන්හි කන්හි පොළව පලා පැන නැගී කප්රුක් වෙයි. ඔහුගේ සුවාසු දහසක් නළුවෝ වෙති. අනන්තා පරිමාණ බල වාහන වෙති

්මාතා බුහමවතී නාම - සුබුහමානාමසො පිතා පුරොහිතො ස•ඛරක්ද්කේදා් - මෙත්තොයස්ස තද භවේ

එකල්හී ඒ මෛතී බෝසතාණෝ තුසිත පුරයෙන් සැව කේතුමතී නම් නුවර සංඛ නම් චකුවර්ති රජහට අථි ධම්ය අනුසාසනා කරණ සුබුාණව නම් පුරෝහිත බුාහ්මණයා පිණිස බුහ්මවතී නම් බැමිණි දේවීන්ගේ කුස පිළිසිද ගෙන දසමාසාවසානයෙහි අනේක විධ පුතිහායා සහ දක්වමින් මාතාගභීයෙන් පුසුතව පුණිවඥ මංඩලය සේ කුමයෙන් වැඩිවියට පැමිණ නලූහන පිරිවරා පොළොව පලා පැත නැභී රුවන් මුවා පුාසාදනුයෙහි වාසය කරන සේක.

ඒ පුාසාදතුය සියක් දික් දිලෙන මිණි කිංකිණි රාවයෙන් කත්කලු වෙයි. ති්රත්තරයෙන් වස්තා දිව කුසුම් වණීවෙන් සුගත්ධවත් වෙයි. සියක් දහසක් තළුවෝ වෙති. අග මෙහෙසුත් චන්දුමුබී නම් වෙයි. ඇගේ කයින් දිව සදුන් සුවද වහනය වෙයි. මුඛයෙන් දිව මහතෙල් මල් සුවද වහනය වෙයි. අනේක සුවහස් ඇමති මඩුලු වෙයි. සංඛ නම් චක්කවර්ති රජ්ජුරුවෝ සුවාසු දහසක් රජුන් හා සමහ ගොස් උපස්ථාන කොට සිටිනේය.

එකල්හි ඒ මෛතීු බෝධිසත්වයන් වහන්සේ ඒ පුාසාදනුයෙහි මහත් සම්පත් අනුභව කරන්නාහු අටවාදහසක් අවුරුදු ගිහිගෙහි වාසය කොට චන්දුමුබී නම් බිසව කුසින් බුහමවර්ධන නම් පුත් රුවන උපත් කල්හි තුන් පූච් නිමිති දැක සසර කලකිරී සතර වරම් දෙවියන් විසින් මවා දක්වන ලද තපස් වී රූපය දැක මහනවීමෙහි අභිපාය උපදවා පුාසාදයෙහිදීම සත් දිනක් පුධන්වියාී කොට අටවන දවස පුාසාදය හා සමහ අවකාශයෙන් ගොස් බෝමැඩ සමීපයට පැමිණ පුාසාදයෙන් බැස රත් කඩුවෙන් කෙස් වැටිය කපා අවකාශයට දමා මහා බුහම රාජයා අතිත් අටපිරිකර පිළිගෙන පුාසාදද්වාරයෙහි දී මහණ වන සේක.

මෙසේ ඒ මෛතීු බෝධි සත්වයන් වහන්සේ මහණට ශීල සංවර සමාදනය කොට ගහට බැස ජලස්නානය කොට ශරීරය සෘතු ගත්වා චන්දුමුබී නම් අග බිසවුන් විසින් දෙන ලද මිහිරි කිරිපිඩු වළදා තලිය උඩුගං බලා හැර පුෂ්ප, ඵලු පල්ලවයෙන්, සැරසුනා වූ වන ලැහැබෙක දිවාසිරි විහරණය කොට සවස් වේලෙහි දෙවියත් විසින් සරසන ලද මාගීයෙන් නාග ශී බෝධිය සමීපයට පැමිණ තුන් යලක් පුදකෂිණා කොට කුසතණ සලා වගුරුවා එකෙනෙහිම පොලොව සරා සැදුම්ලත් අට පනස් රියන් වජාසන මස්තකයෙහි චතුරංග වීයාී සමන්විතාධිෂ්ඨානයෙන් වැඩහිඳ පුථම යාමයෙහි පුර්වේතිවාසානුස්මෘතී ඥානය සමධිමග කොට මධාම යාමයෙහි

දිවාංචක්ෂුරභිඥානය පුතිවේධ කොට පශ්චීම යාමයෙහි දවාදසාංග පුතීතා සමුප්පාද ධම් අනුලෝම පුතිලෝම වශයෙන් සම්මශීනය කෙරෙමින් අරුණෝද්ගමනය හා සමහ සියලු දස දහසක් සක්වල එක නින්නාද කොට දසබල චතුර් වෛසාරදාාාදී සියලු ගුණ සමුහයෙන් හෙබියා වූ සව්ඥතා ඥානය පුතිවේධ කොට තුන්ලොව උතුරුවා ලොව්තුරා බුදුවන සේක.

මෙසේ පුතිවේධ කරණ ලද සර්වඥතා ඥානය ඇති ඒ මෛතී සර්වදෑයන් වහන්සේ අනේක ජාති සංසාරං යනාදී පීති වාකා පවත්වා බෝමැඩ සමීපයෙහිම සක් සති යවා අටවෙනි සතියෙහි මහා බුහ්මරාජයා විසින් කරන ලද ආරාධනය පිළිගෙන බරණැස ඉසිපතනයෙහිදී දම්සක් පවත්වන සේක.

තවද ඒ මතු බුදුවන මෛතී බුදුරජාණන් වහන්සේට අශෝකය, බුහ්මදේවය යන මහා ස්ථවිර දෙනමක් අගුශුාවක වන්නාහුය.. පදුමාය, සුමනාය යන අගුශාවිකා යුග්මයක් ඇතිව සිංහ නම් මහතෙර කෙනෙක් අගු උපස්ථායක වන සේක. තවද සුධනය, සංසය යන සිටුවරු දෙදෙනෙක් අගු උපස්ථායක වන්නාහුය. තවද යසවතීය, සංසාය යන උපාසිකාවො දෙදෙනෙක් අගු උපස්ථායිකා වන්නාහුය.

තවද ඒ මතු බුදුවන මෛතී බුදුරජාණන් වහන්සේ පිටදී බුදුවෙන ඒ නාග ශී බෝධිය වූ කලී සුපිපි සුදු සිනිඳු රීදී කදක් හා සමාන සම වූ කඳවට එක්සිය විසිරියන් පමණ වන්නේය. එපමණ වූ පංචමහා ශාඛාවන් ඇතිව මුල පටන් අග දක්වා දෙසිය සතලිස් රියන් පමණ වන්නේය. නැගෙනහිර සාඛාගුයෙහි පටන් බස්නාහිර සාඛාගුයට දෙසිය සතලිස් රියන් පමණ වන්නේය. උතුරු දිග සාඛාගුයෙහි පටන් දකුණු දිග සාඛාගුයට දෙසිය සතලිස් රියන් පමණ වන්නේය. සාඛා මණ්ඩලය වටින් සත්සිය විසිරියන් පමණ වන්නේය.

අතරතුරෙහි හටගත්තාවූ ඉඳුනිල් මිණීවන් එකි එකී නා කැකුලෙහි දොලොස් දොලොස් නැලියක් පමණ පැත් ගත්තේය. එකි එකී නා කැකුලෙහි නැලියක් පමණ රේණු වන්නේය. මෙසේ පිපි මල් රථ සකක් පමණ වන්නේය.

ඒ මෛතී බුදුරජාණන් වහන්සේ බුදුවන දවස පිපි මල් සියල්ලම දෙසැක්කෑ දහසක් අවුරුදු මුඑල්ලෙහි පරනොවී කිබී මෛතී බුදුන් පිරිනිවන් පානා දවස් නටුවෙන් ගිලිහී අවකාශයෙන් ගොස් ඒ මෛතී බුදුන්ගේ ආදාහන සඳුන් දරසෑය මත්තෙහි වැටී ආදාහනය වන්නේය.

මෙසේ තොයෙක් අලංකාරයෙන් විරාප්මාන වූ ඒ නාග ශී බෝධීත් වහන්සේට පිටදී බුදුවන මෛතී බුදුරජාණන් වහන්සේගේ ශී බුද්ධ ශරීරය අව අසුරියන් පමණ වන්නේය. සුපුතිෂ්ඨිත පාද කලයෙහි පටන් දෙදෙන මණ්ඩලයට දෙවිසිරියන් පමණ වන්නේය. දෙදන මණ්ඩලයෙහි පටන් නාහි මණ්ඩලයට දෙවිසි රියන් පමණ වන්නේය.. නාහි මණ්ඩලයෙහි පටන් අකුධාතුවට දෙවිසිරියන් පමණ වන්නේය. අකුධාතුවෙහි පටන් සිරෝ ධාතුවට දෙවිසිරියන් පමණ වන්නේය.

දකුණු උර මණ්ඩලයෙහි පටන් වම් උර මණ්ඩලයට පස් විසි රීයන් පමණ පළල වන්නේය. විදුලි දෙකක් වැනි කන්වැල් සහල් දෙක සත් සත් රියන් පමණ වන්නේය. එකී එකී ඇස් පස් පස් රියන් පමණ වන්නේය. ස්වර්ණ පර්වත මස්තකයෙක්හි පිහිටියා වූ නිල් දෙවිදුනු සහල් වැනි බැම සහල පස් පස් රියන් පමණ වන්නේය. දෙබැම අතර පස්රියත් පමණ වන්නේය. රන් අකුස්සක් හා සමාන උස් වූ නාසිකාව පස් රියන් පමණ වන්නේය. එසේම රං කැඩ පතක් හා සමාන සමව වටවූ ශීු මුහුණ මණ්ඩලය පස් විසි රියන් පමණ වන්නේය. ශිරෝධාතු වටින් පස් විසි රියන් පමණ වන්නේය. එසේම බිභුවැල් දෙකක් හා සමාන අති්රක්ත වූ තොල් සහල් දෙක පස් පස් රියන් පමණ වන්නේය. ඉතා සිනිදුවූ දිගු පුඑල් ජීව්භා ධාතුව දසරියන් පමණ වන්නේය. එසේම රන් මිහිභූ බෙරයක් හා සමාන සමව වටව උස් වූ ශිුවා ධාතුව සත් රියන් පමණ වන්නේය. වටමට සිඑවූ පිරිපුත් ශීු හස්ත දෙක සතලිස් සතලිස් රියන් පමණ වන්නේය. එකි එකී අතුල් තලය පස් පස් රියන් පමණ වන්නේය. සශීකවු ශීපාද දෙක තෙළෙස් රියත් එක් වියත් සාභූලක් පමණ වන්තේය. සුවාසු දහසක් අවුරුද්දට ආයුෂ වන්නේය. තවද ඒ මෛතී බුදුරජාණන්

වහන්සේ සවනක් ගන බුදුරැස් මාලාවෙන් සියක් යොදුන් තන්හි බබුලවා නිතා පරිවාර ලකුයක් පමණ මහ රහතුන් වහන්සේ පිරිවරා ගම් නියම්ගම් රාජධානි පිළිවෙලින් ඇවිදීමින් නොයෙක් යසශී සමෘද්ධියට මෙතෙක් පුමාණ යැයි සංඛාා කොට එබදුම සර්වඥයන් වහන්සේ කෙනෙකුට මිස පෘථග්ජනව සිටි යම්කිසි කෙනෙකුට කියා නිමවාලිය නොහැක්කා වූ ශී සමෘද්ධියක් ඇතිසේක.

මෙසේ නොයෙක් ආලංකාරයෙත් විරාජමාත වූ ඒ මෛතී බුදුත් දක්තාහු කවුරුද? තොදක්තාහු කවුරුද යක් මාතෘසාතක, පිතෘසාතක අරහන්ත සාතක, ලොහිතුප්පාදක සංසභේදක යත පක්දවාතන්තර්ය කම්ය කොට අවිචී මහ තරකයෙහි උපත් සත්වයෝද ඒ මෛතී බුදුත් දැක්ක තොහෙත්මය. දාගැබ් බෝධි සාඛා බිද කපා රත් රිදී පිළිම, පොතු උපුටා බණ පොත් සිද බිද මෙකී පවිකම් කල සත්වයෝද ඒ මෛතී බුදුත් දැක්ක තොහෙත්මය.

සංසයා වහන්සේට අකුොශ පරිභව බිනු සත්වයෝ ද සිල්වතුන්ට බොරු බස් ඉපදවුවෝද ධම්යට අනාදර බිනු සත්වයෝද ඒ මෛතී බුදුන් දැක්ක නොහෙත්මය.. තවද දන් වැට ගසා කෑවෝද, කුසළාන් ගසා කෑවෝද බුදුන් සතු දෙය කෑවෝද ධම්ය සතු දෙය කෑවෝද, සාංසික දෙය ගසා කෑවෝ ද ඒ මෛතී බුදුන් දැක්ක නොහෙත්මය. තවද මේ ලෝකයෙහි අලු ගා මිතාාදෘෂ්ඨි ගෙන මෙලොව නැත පරලොව නැත. කම් නැත. කම් පල නැත. මවු නැත. පියා නැත. කලා වූ කුසලා කුසලයෙක විපාක නැතැයි මෙසේ මිතාහ දෘෂ්ඨිගෙන ඇවිද්දාහු ද ඒ මෛතී බුදුන් දැක්ක නොහෙත්මය. තවද හිර සඳ දෙවියන්ට වැසිවලා දෙවියන්ට දෙස් කීවෝද, අරු තල, අසඤ්ඤ තලයෙහි උපන් සත්වයෝද පුතානත ජනපදයෙහි උපන්නාහුද පරසක්වල උපන්නෝද නිසණ්ඨ, ආජිවකාදී පාසාණඩයෝද ඒ මෛතී බුදුන් දැක්ක නොහෙත්මය.

තවද මේ ලෝකයෙහි බණ අසා ශුද්ධාවත්තව තම තමන්ගේ ශක්ති පමණිත් දත් පිත් කලාවූ සත්වයෝ ද ඒ මතු බුදුවත උතුම් මෛතී බුදුත් දැක නිවත් දක්තාහුය. තවද නිතා පඤ්චශීල පොහොය අෂ්ටාංග ශීලාදී සිල් රක්ෂා කලෝද දාගැබ් කරවූවෝද, දු කරඩු කරවූවෝද පණී ශාලා, භෝජන ශාලා, ධර්මශාලාදිය

කලෝද යන මේ සියල්ලන් ඒ මතු බුදුවෙන උතුම් මෛතීු බුදුන් දැක නිව<mark>න් දක්නාහුය. තවද බෝධි වෘකෂ රෝපණ</mark>ය කලෝද පූෂ්පාරාම ඵලාරාම කලෝද, උයත් පොකුණු කරවූවෝද අම්බලම්, ගොතටු කරවුවෝද, හෙලි කරවා පිරිසිදු කළාහුද, ලිං කැනවූ වෝද, ඒ දඬු පාලම් ලැවෝද, පිං පැත් කැබ්බවූවෝත් ඒ මතු බුදුවන මෛතී බුදුන් දැක <mark>නිවන් දක්නාහුය. තවද ආමිෂ ද</mark>න ධම් දනාදී වශයෙන් සංඝයා වහත්සේට පූජා සක්කාර කළෝද මවුට උපස්ථාන කළෝද, පියාට උපස්ථාන කළෝද ගුරුවරුන්ට උපස්ථාන කළෝද යන මේ සියලු දෙනාමක් ඒ මතු බුදුවන මෛතී බුදුන් දැක නිවන් දක්නාහුය. නවද <mark>ගිලනුන්ට උපස්ථාන කළෝද ල</mark>හබත්, පොහොබත්, අවධි බත් දුන්නෝද දස පින් කිරියවත් පිරුවෝත් ඒ උතුම් මෛතී බුදුන් දැක තිවත් දක්තාහුය. තවද බුදු සසුත් ඇති කරන්ට උත්සාහවත් වූවෝද ධ<mark>ම් කථිකයන්ට මණ්ඩප</mark> කරවා පිළිගැන්නුවෝද ධම්ාසන සැ<mark>රසුවෝද විජිතිපතු ඔස</mark>වා අතට දූන්නෝද රන්මල්, රිදීමල් පිදුවෝද, සුවඳ මල් සුවඳ සුනු පිදුවෝද බණ ගෙයි පහන් දැල්වුවෝද, බණට අඩ ගැවෝද, බණ කියන කල සතුටු සිතින් සාධුකාර දුන්තෝද යන මේ සියලු දෙනා ඒ මතු බුදුවන මෛතී බුදු<mark>ත් දැක තිවත් දක්තාහ</mark>ුය. තවද පිළිම ගෙවල් කර වූවෝද විහාරාම කරවුවෝද පිළිම කරවා නෙත් තැබ්බවුවෝද, බණ පොත් ලියවා පූ<mark>ජා කලෝද තම</mark>න් පූජා කළ පොතේ අකුරු ගණනට චකුවර්තී රාජාා සම්පත් ආදී සැප විද මතු බුදුවන මෛතීු බුදුන් දැක නිවත් දක්තාහුය. තවද බණ කියන්නන් පය සේදවුවෝ ද මේ සියඑ වතාවක් කොට තිමවා බණ කියන්නත් ආදරයෙන් වඩාගෙනවූත් ධම්ාසනයෙහි වඩා හිඳුවා ආරාධනා කොට බණ කියවූවෝද අනුන් කළ පින් සතුටුව අනුමෝදන් වූවෝද යන මේ සියලු දෙනාමත් ඒ මතු බුදුවන මෛතී බුදුන් දැක නිවන් දක්නාහුය. මෙසේ පිංකම් කල සත්වයෝම එකල්හි ඒ මෛතී බුදුරදුන් දැක බණ අසා මාගීඵලයන්ට පැමිණ සියඑ දුක් තිමාවන අමා මහ නිවන් දක්නාහුය.

එසේ හෙයින් අද මෙම බෞද්ධාරාම විහාරස්ථානයෙහි කරන ලද පුණා කම්යන් රැස් කොට ගෙන එයින් ලබන ආනිසංස හේතුවෙන් මතු නිවන් අවසාන කොට නරකාදී සතර අපා දුකින් ම්දී සදිවා ලෝකයෙහි සදිවා ශුී සැප සම්පත් හා මිනිස් ලොව වකුවාල වකුවර්ති රාජා සම්පත් ආදී සිරීබර තර සිරි විඳිමින් මතු මනාවූ අනාගත කාලයෙහි දඹදිව කේතුමතී නම් උත්තම රාජධාතියෙහි රජ බමුණු කුලයන්ගෙන් තමන්ට අභිමතවූ කුලයක ඉපිද උතුම් මෛතී බුදුන් දැක බණ අසා මාගී ඵලයන්ට පැමිණ අමා මහ නිවන් දක්නට උත්සාහ කට යුත්තේය.

## රත්ත තඵත්තේ ශී පත්ථාරාමාධිපති ශාස්තුවේදී

## ගරුතර කුඹුක්වැවේ පක්ඤදාකිතති ස්වාමීන්දුයන් වහන්සේ

නමො තසස භගවතො අරහතො සම්මා සම්බුද්ධස්ස

ීබහමාති මාතා පිතරො - පුබ්බාවරියාති වූව්වරෙ ආහුණෙයාාව පුත්තානං - පූජාය අනුකම්පකාති

වාසනාවන්ත පින්වත්ති, තලවතුගොඩ බෞද්ධාරාම විහාරස්ථානය අාරම්භ කරලා අඩසිය වසක් අවුරුදු පනහක් පිරෙන්නෙ එක්දාස් නවසිය අනුඅටේ පෙබරවාරි මාසෙ හතරවෙනිදාටයි. ඒ ස්වර්ණ ජයන්තිය නිමිති කරගෙන පැවැත්වෙන ධම්දේශනා මාලාවේ එක අවස්ථාවක් අද. බෞද්ධාරාමය ආරම්භ කළ දවසේ ඉඳලා මේ වනතුරු මේ ස්ථානයෙන් සිදුවෙලා නිබෙන සේවාවන් මෙපමණයි කියලා සීමා කරන්න බැහැ. ශී උපතිස්ස දහම් පාසල මගින් ඕල්කට් ධම්පාල වෘත්තිය පාසලෙන් ඒවගේම අාගමික අංශයෙන් සිදු වන ජාතික ආගමික සේවාවන් පුඑල්ව කියාශීලිව ඉටු කරන්න තලවතුගොඩ බෞද්ධාරාමය සහ පොකුණුවිට රජමහා විහාරය යන උභය විහාරාධිපති පුජා තලවතුගොඩ සිරිරතන පණ්ඩිත හාමුදුරුවෝ ඉතාමත් උන්නදුවෙන් වෙහෙසවී කටයුතු කිරීම මේ පිංවතුන්ගේ වාසනාවක්. අපටත් ඒ අවස්ථාවට සුළුවෙන් වුවත් සහභාගිවන්නට ලැබීම අපගේ භාගායක් හැටියට මං සලකනවා.

මේ වැදගත් අවස්ථාවේ මා ධර්ම දේශනාවේ මාතෘකාව වශයෙන් යොදාගන්නේ මව්පියන්ගේ අගය දැක්වෙන ගාථා ධර්මයක්. මේ දූ දරුවන් ඇතුලූ පිංවතුන් දේශනාවෙන් පුකාශ වන කරුණු හොදින් අහගෙන ඉදලා වාසනාවන්ත දොනවන්ත පියමනාප මනුෂායෝ හැටියට මෙලොව වාසය කරමින් පිං දහම් වල යෙදිලා පරලොව ජීවිතත් වාසනාවන්ත කරගෙන බෞද්ධ අප හැම දෙනාම බලාපොරොත්තු වන අවසාන පරමාථ්ය වූ ශාන්ත පුනීත උතුම් තිවන් සම්පත්තිය ලබා ගතිමු. කියන අදහස ඇතිව බණ අහන්න සුදානම් වෙන්න.

ිබුහමාති මාතා පිතරො - මව්පියෝ මහා බුහමයෝය. බුහමයා ගැන හින්දු දේව කතාවල සදහන් වෙන්නේ ලෝකය මැවීම් කරු හැටියටයි. මුළු ලෝකය ඇති කළ ලෝකය බිහිකළ අම්මා මහා බුහ්මයාය. ලෝකයේම සතුන් ඇතිකළේ බුහ්මයා තිසා ලෝකයේ හැම වගීයක හැම ආකාරයේම සතුන් කෙරෙහි බලපවත්වන ගුණ ධම් හතරක් බුහ්මයා ළහ තියෙන වග මුළු ලෝකයම බුහ්මයාගේ දරුවන්ය කියන එදා භාරතීය ජනතාව බුදුහාමුදුරුවෝ පහල වෙච්ච යුගයේ ඉන්දියාවේ ජනතාව අතර පැතිරිලා තිබුන මේ බුහ්ම සංකල්පයට බුහ්මයා පිළිබඳ අදහසට අපේ අමා මෑණී බුදුපියාණන් වහන්සේ සමාජ සම්බන්ධතා ගොඩනැගෙන සාමයට තුඩුදෙන අර්ථයක් දීලා දේශනා කරලා තියෙනවා. සතර බුහ්ම විහරණ හැටියට මෙත්තා, කරුණා, මුදිකා, උපේකෂා කියන වැදගත් ගුණ ධර්ම හතරක් උන්වහන්සේ ලෝකයාට හදුන්වා දුන්හ.

බුහ්ම විහරණය එක එකක් විස්තර කරන්න. ඉස්සෙල්ලාම ගාථාවේ ඉතිරි කොටස් වල තේරුම් කියා දෙන්න. මා අදහස් කරනවා මා කලින් සදහන් කළ බුහ්මාති මාතා පිතරෝ අම්මා නාත්තා මහා බුහ්මයාට උපමා කරනවා. පුබ්බාවරියානි වුච්චරේ යන ගාථා පාඨය දූ දරුවන්ට අම්ම තාත්තා පූච් ආචාය්‍යීවරුයි පළමුවෙන්ම දැනගත යුතු දේවල් උගත්තත්තේ ගුරුවරුය. ගුරු ගෙදරකට පාසලකට ගිහින් අකුරු ඉගෙන ගන්න ඉස්සෙල්ලා පෙර පාසලකට ගිහින් ඉගෙන ගන්න ඉස්සෙල්ලා ජීවිත පැවැත්මට අවශා දේ උගත්වන ගුරුවරු දෙමව්පියන්ය. ආහුණෙයාාව පුක්තානං ආහුණෙයාා කියන්නෙ සංඝරත්නයේ ගුණවලින් එකක් ආහුණෙයා ගුණයෙන් කියවෙන්නෙ බෞද්ධයාටපිං කරගත්න පිංකෙකක් බඳු වූ සංඝරත්නයට ඇතදුර ගිහිල්ලා හම්බ කරගෙන ඇවිත් ඒ හම්බ කරගත් දෙය පුජා කරන්න සුදුසුයි කියන එකයි. මෙතෙන්දීක් දූලා පුතාලා ඇත දුර ගිහිල්ලා දුක් විඳලා හම්බ කර ගත්තු අහහාර පාත ධන ධානා ගෙනල්ලා ගෙදර ඉන්න අම්මා තාත්තාව දෙන්න පරීකාාග කරන්න සුදුසුය කියන එකයි. පජාය අනුකම්පකා – මව්පියෝ තමන්ගේ දරුවන් නැමති පුජාවට නිතරම අනුකම්පා කරන අයයි.

මහා බුහ්මයා ලභ තියෙන ගුණ ධම් හතරක් ගැන මා මුලින් සඳහන් කළා. මේ මෙත්තා, කරුණා, මුදිතා, උපේක්ෂා කියන වටිනා ගුණධම් හතර තම දරුවන් කෙරෙහි දෙමව්පියන් තුලින් දකින්න ලැබෙනවා. ඒ නිසයි මව්පියන් බුහ්මයාට සමාන කළේ.

මෙත්තා කියන්නේ මෛතිුය, මිනුකම ලෝකයෙ ඉන්න හැම දෙනාටම යාළුවෙකුව දක්වන හිතවත් කම වාගේ හිතවත් කම් දක්වන්න පුළුවන්නම් ඒකයි මෙත්තා කියන්නෙ. මෛතිුය කියන්නේ කමන්ට විරුද්ධකම් කරන විරුද්ධ කාරයන්ට පලිගන්න මාන බලමින් පසු පස්සේ එලවන වෛර කාරයන්ට හිනාවෙලා හිතවත්ව කථා කරන්න පුළුවන්කම කියෙනවා නම් ඒ පුද්ගලයා මහා මෛතිුයෙන් යුක්ත කෙනෙක් අපේ බුදුපියාණන් වහන්සේ රාහුල පුංචි හාමුදුරුවන්ටත් නිතරම විරුද්ධකම් කරපු දෙවිදත් තෙරුන් වහන්සේටත් එක හා සමානව හිතවත් බව මෛතිුය දැක් වූ බව පින්වතුන් අහලා තියෙනවා ඒකයි මහා මෛතිුය කියන්නේ.

අපේ ළහත් මෛතිු ගුණය ඔය කියාපු විධියට තියෙනවද බලත්ත. අමතාප කෙතෙක් විරුද්ධකාරයෙක් දකිනකොට ඒ අයට හිතවත් කමක් පෙන්නන්න අපිට පුළුවන්ද? පිළිතුර වෙන්නෙ බැ කියන එක නේද? එච්චර දුර යන්න ඕන නැහැ කවුරු හරි වැඩි කතා බහක් නැනි ටිකක් ආඩම්බර කෙනෙක්, තමන් ටිකක් නුරුස්සන කෙනෙක් දැක්කම එහෙම අයට අපේ හිතවත් කමක් මිනුකමක් ඇති වෙනවද? නෑ සමාජයේදී ඔය තත්වය ඔහොම වුනත් තමන්ගෙ දරුවො ආඩම්බරෙන් උන්නත් තරහා වෙලා උන්නත් දෙමව්පියන්ගෙ හිත්වල දරුව්නට තියෙන හිතවත්කම මෛතීය නැති වෙන්නෙ නැහැ. සමහර විට දරුවා එක්ක කතා නොකර ඉන්න පුළුවන්. නමුත් අහිතවත් කමක්, විරුද්ධකමක් කරන්න මව්පියෝ පෙළඹෙන්නෙ නැහැ.

තමන්ගෙ සංසයා අතර සමහිය නැති කරලා සංසයා භේද කරපු ජීවිතය විනාශ කරන්න ගල් පෙරළලා තුවාල සිද්ධ කරපු නොයෙක් විරුද්ධකම් කරපු දෙව්දත් කෙරුන් වහන්සේගේ ජීවිතය අවසන් වෙච්ච හැටිත් අවසානයේ අපාගත වීමත් හමුවේ අපේ බුදුහාමුදුරුවො කරුණාව දැක්වූවා. ඒ ආක්මයේදී කරුණු අවබෝධ කරගත් විට නිවන් ලබන්න වාසනාව තියෙන නමුත් අම්මා මැරුවොත් ඒ තත්වයෙන් පිරිහිලා නිවන් අහිමි වෙන්න හිටපු මිනිමරු අංගුලිමාල කෙරෙහි උන්වහන්සේ කරුණාව දැක්වූවා. ඒ. මහා කරුණාවයි.

කරුණාව කියන්නෙ අනුන්ගෙ දුක දැකලා හදවතේ ඇතිවන උණුවීම කම්පනය බව පර දුකෙබ සති සාධුනං හදය කම්පනං කරුණා කියන අටුවා පාඨයෙන් පැහැදිලි වෙනවා.

හිතවතෙකුට නෑයෙකුට සමහර විට ජාති අාගම් වශයෙන් අපේ කියන හැඟීම තියෙන කෙතෙකුට විපතක් කරදරයක් දුකක් ඇති වෙලා කියලා අහන්න දකින්න ලැබුණොත් අපේ හිතෙත් මේ කරුණාව කියන එක ඇති වෙනව. ඒ වුනත් අපේ විරුද්ධ කාරයෙකුට විපතක් වෙලා කියලා අහන්න ලැබුණොත් හිතවතෙකුට විපතක් වුනා වගේම කරුණාවක් ඇති වෙනවද? නෑ එකකොට ඇති වෙන්නේ සමහර විට සතුටක් විරුද්ධකාරයට විපතක් ඇති වුනාම සතුටක් ඇති වුනේ ඒ අය ගැන අපේ හිතේ අසතුට අමනාපය පැවතීම තිසයි. තමන්ගේ කොයි දරුවා වුනත් තමන් එක්ක විරුද්ධ වෙල හිටියත් තමන්ගෙ දරුවට විපතක් කරදරයක් වුතා කියල දැන්ගත්තොත් මොන අම්මද අඩන්තෙ වැලපෙන්නේ නැතුව ඉන්නේ. මොන තාත්තද කම්පා නොවන්නේ අම්ම තාත්තගෙ හිත්වල අනෙක් අය ගැන කොහොම වුනත් තමන්ගෙ දරුවා ගැන කරුණාවක් පවතින නිසයි එහෙම වෙන්නේ.

මේ මුලින් කියාපු මෛතුිය කරුණාව කියන ගුණධම දෙක සමාජයේ කොටසක් කෙරෙහිවත් හැමදෙනා තුළම තියෙනවා කියලා කියන්න පුළුවන්. නමුත් බුහ්මයා තුළ තිබෙනව කියලා ඊලභට සඳහන් කරන මුදිතා ගුණය තමා සමාජයේ ඉන්න අය තුල ඉතාම අඩුවෙන් දකින්න ලැබෙන්නෙ. මුදිතාවෙ විරුද්ධ පැත්ත ඊර්ෂාාව.

තමන්ට වඩා ශරීරයෙන් උසින් මහතින් දක්ෂකමින් ශක්තියෙන් ධනයෙන් බලයෙන් බුද්ධියෙන් නිලයෙන් ආදී වශයෙන් මිනිසා ඉහල යන්න කැපී පෙනෙන්න අාශා කරන අංශ වලින් කවුරු හෝ වැඩි බව පේනවා නම්, ඒ නිසා අපේ හිත් තුල ඇති වෙන්නෙ අදාල පුද්ගලයා කෙරෙහි ඊර්ෂාාවක්. යමක් කමක් නොතේරෙන ළදරු වයසේ ඉඳලම ඊර්ෂාාව බල පවත්වන බව අපිට දකින්න ලැබෙනවා. කිරී බොන වයසෙ තමන්ගෙ දරුවා බලා සිටිද්දී අම්මා වෙන දරුවෙකු වඩා ගත්තොත් ඒක දකින ළදරුවා මව තමා වඩා ගත්නතුරුම අඩනවා අපේ මේ අම්මලා අත් දැකපු කාරණයක්.

මේ ඊර්ෂාාකාර ගතිය තමන්ගෙ දරුවන් නිසා මව්පියන් තුල ඇති වෙන්නෙ නැහැ දරුවා දකු වුනත්, ලස්සන වුනත්, දියුණු වුනත් ධනවත් වුනත්, බලවත් වුනත් මව්පියෝ ඊර්ෂාා කරන්නෙ නැහැ. ඒ දියුණුව උසස් බව දකින අම්මා තාත්තා වැඩි වැඩියෙන් සතුටට පත්වීමයි දකින්න ලැබෙන්නෙ.

දරුවෝ ලොකු මහත් වෙලා දියුණු තත්වයට පත්වෙලා රටේ සමාජයේ තායකයෝ වෙලා කටයුතු කරනවා මව්පියෝ දකින කොට ඔවුන් තුළ දරුවන් ගැන උපේකෂා සහගත හැඟීමක් ඇති වෙනවා. දැන් මගේ දරුවො උසස් තත්වයට පත්වෙලා ආරකෂාකාරීව කටයුතු කරනවා ඉඳහිට ඔවුන් ගැන සෙව්වම බැලූවම ඇති කියන මැදහත් සිතිවිල්ලට පත්වෙනවා. මෙන්න මේ විධියට සමාජයේ හැම දෙනා තුලම දකින්න නැති ඉතා දුර්ලභ ගුණ හතරක් දරුවන් නිසා දෙමපි පියන් තුළ පිහිටලා තියෙන නිසයි අපේ තිලෝගුරු බුදුරජාණන් වහන්සේ අම්මා තාත්තා මහා බුහ්මයාට උපමා කරලා තියෙන්නෙ.

පුබ්බ දේව, පුබ්බාචරිය නම් වලිනුත් දෙමව්පියන් හදුන්වලා තියෙනවා. දේව කියන්නේ ආරකෂකයා කියන එකයි. විෂ්ණු දේව කතරගම දේව කියන්නේ ඒ ඒ නමින් මිනිස්සුන්ගෙ ආරකෂාව ඇති කරන කියන තේරුමයි. වෙනත් අයගේ ආරකෂාව ලැබෙන්න ඉස්සෙල්ලා හය හතර නොදන්න ලෝකය ගැන නොදන්න කාලයේ ගින්නෙන් ජලයෙන් සතුන්ගෙන් වැටීම් තැලීම් වලින් ආරකෂාව සලසන අය දෙමව්පියන් නිසායි. පුබ්බ දේව කියන නමින් ඔවුන් හඳුන්වන්නේ.

පුබ්බාවරිය පළමුවෙන්ම උගන්වන ගුරුවරුයි ශිෂ්ට සමාජයකට ගැලපෙන විදියට කන බොන අදින පළදින හැටි හිස ජීරත හැටි වාඩිවෙන හැටි කතා කරන හැටි යන එන හැටි කියා දෙන්නෙ උගන්වන්නේ මව්පියන්. ඒ නිසයි දෙගුරුන් කියලත් හඳුන්වන්නෙ.

තමන් ජීවත්වන පලාතේ දුර්භිකෂයක් ඇති වෙලා ආහාර පාන හිත වෙච්ච කාලෙක ඇත දුර ගිහිල්ලා හම්බ කරගත්ත දෙය තමන් පමණක් පුයෝජනයට නොගෙන අම්මා තාත්තටත් දීලා ඔවුන් පෝෂණය කරන්න සුදුසුය කියන එකයි. ආහුණෙයා කියන වචනයේ තේරුම. හැමවිටම තමන්ගෙ දරුවන්ට දෙමව්පියෝ අනුකම්පා කරනවා.

මේ විධියෙන් බලන කොට මා පුකාශ කළ ගාථාවේ තේරුම කෙටියෙන් ගත්තොත් මව්පියෝ දූදරුවන්ට මහා බුහ්මයා වගෙයි මව්පියෝ දූදරුවන්ගේ පළමුවෙනි ගුරුවරුයි. ඈත දුර ගිහිල්ලා හම්බ කරගෙන ඇවිත් පෝෂණය කරන්න සුදුසු අයයි. මව්පියෝ දරුවන් කෙරේ නිතරම අනුකම්පාව දක්වනව කියන එකයි.

බුද්ධ දේශතාවේ මව්පිය උපස්ථානයට ඉතාම උසස් තැනක් දීලා දේශතා කරලා තියෙන බව මංගල සූනුයේදී මාතා පිතු උපට්ඨානං කියලා යමෙක් දියුණු වෙන්න නම් මව්පියන්ට ගරු සැලකිළි දක්වලා උපස්ථාන කරලා ඔවුන්ගෙ ආශිර්වාදය ලබාගන්න ඕන බව පෙන්වලා තියෙනවා, දරුවනේ මේ ලෝකෙ හැබෑ වශයෙන් හිකට එකභව අපට ආශිර්වාද කරන එකම අය හැටියට කියන්න පුළුවන් කම තියෙන්නෙ දෙමව්පියන් ගැන පමණයි. අපට සමහර කැන්වලදී අශිර්වාද කරන්නන් සුහ පකන්නන් බොහෝ විට හිත යටින් අපේ විනාශය පතමින් වචනයෙන් අශිර්වාද කරන්නන් වෙන්න පුළුවන්. ඒ නිසා මව්පිය ආශිර්වාදය දරුවකුගේ දියුණුවට හුභාක් ඉවහල් වෙනවා.

මංගල සූතුයේදී මව්පිය උපස්ථානය දියුණුවට හේතුවක් බව පෙන්නුවා වගේම පරාභව සූතුයේදී මව්පිය උපස්ථානය නොකරන්නා පිරිහෙත බව පෙන්වලා කියෙනවා. සමාජය තුල ඇතිවන පිරිහිම ධනයෙන් සිදුවන පිරිහීම නිලයෙන් සිදුවන පිරිහීම වෙන්න පුළුවන්. වසල සූතුයෙන් මව්පියන්ට නොසලකන්නා වසලයෙකු හැටියට හළුන්වලා කියෙනවා. ගිහි විනය හැටියට දේශනා කරපු සිගාලෝවාද සූතුයේදී පුද්ගලයෙකුගෙන් හය(6) පැත්තකට යුතුකම් ඉටුවෙන්න ඕන බවත් එයින් පළමු දිසාව මව්පියන්ට යුතුකම් ඉටුකිරීම බවත් සඳහන් වෙනවා. සත්පුරුෂ ගති හැටියට කරුණු සඳහන් කරමින් මව්පියන්ට උපස්ථාන කරන්න. යම් කෙනෙකු පෙළඹෙනවානම් ඔහු සත්පුරුෂයෙකු ලෙස දක්වලා තියෙනවා.

මේ විධියට දරුවත් දෙමාපියත්ට සැලකීම අවධාරනයෙන් කියත්න. දේශතා කරන්න යුක්තියකුත් තියෙනවා. හේතුව ඔබ අප හැමදෙනාම කරන හපන්කම් හැමදෙයක්ම කරන්නේ අම්මා තාත්තා අප කුඩා කාලයේ ආරක්ෂා කරලා හොදින් හදපු වඩපු තිසයි. අම්මා තමන්ගේ ඇහේ ලේ කිරට හරවලා අපේ බඩගින්න නැති කරලා අපිව ලොකු මහත් කරපු එකයි තාත්තා දාඩිය හලලා ධන ධානා හම්බකරලා අපිව පෝෂණය කරපු එකයි. ඒ යුක්තිය මේ අනුව බුද්ධාගම අදහන අපි අම්මා තාත්තා ගැන ආදරයක් ගෞරවයක් කීකරු කමක් ඇතුව ජීවත්වෙන්න ඕන. එතකොට තමා අපේ අතාගතය හොද වෙන්නේ, දියුණු වෙන්නේ. එපමණක් නොවේ වයසට ගිය අම්මා තාත්තාට හොදින් කෑම බීම දීලා ඇළුම් පැළදුම් දීලා තාවලා පෝෂණය කරන්න ඕන කියන බවයි බුද්ධදේශනාවෙන් පැහැදිලි වෙන්නේ.

ඒ වුනත් අද ජනමාධා වලින් හෙළි කරන කොරතුරු සමාජයේසිදුවීම් අනුව අපිට පෙනෙනවා මව්පිය දූදරු සම්බන්ධය බොහෝ දුරට ඈත් වෙන බව. මෙහෙම වෙන්න හේතු වශයෙන් විවිධ අය විවිධ කරුණු ඉදිරීපත් කරනවා.

හැම ගමක හැම නගරයකම වැඩිහිටි නිවාස ඉදිවෙමින් අසරණ තත්වයට පත් වෙච්ච දෙමාපියන් ඒවායේ පිළිසරණ ලබනවා. කෑම බීම ඇඳුම් පැළඳුම් නැතුව දුක්විදිමින් අසරණව ජීවත්වෙන අම්මලා තාත්තාලා තමන්ගේ දූදරුවන්ට විවිධ දෝශාරෝපණ කරමින් තැනින් නැන ඇවිදිමින් අසරණ ජීවිත ගත කරනවා දකින්න ලැබෙනවා. සමහර දරුවෝ අම්මා තාත්තාගේ දොස් කියමින් දෙමාපියෝ එක්ක වැඩ කරන්න බැහැ අපේ දරුවෝත් හදා ගන්න බැරීවෙනවා කියන කථා අහන්න ලැබෙනවා. කොහොම වුනත් බෞද්ධයෝ වශයෙන් මේ ඇති වී තියෙන තත්වය බොහෝම කණගාටුදායකයි. සමහර දෙමාපියන් මුහුණපාලා තියෙන් මේ තත්වය කොහොමටවත් නොසලකා හරින්න පුළුවන් එකක් නොවේ.

මේ ඇතිවෙලා තියෙන තත්ත්වයට පිළිතුරක් වශයෙන් පළමුවෙන්ම දෙමාපියන් ආදර්ශමක් වෙන්න ඕන. කොලුකාලේ තරුණ වයසේ කරපු වැරදි වලට සමාජය සමාව දෙනවා. වයසේ වැරැද්ද කියලා. නමුත් දරුවන් ලබලා තලතුනා වයසට පත්වෙලා සමාජයේ වැරැදි වැඩ වල යෙදෙනවා නම් එවැනි මච්පියන්ට සමාජයෙන් සමාවක් ලැබෙන්නේ නැහැ. ඒ විතරක් නොවේ තමන්ගේ දරුවන්ගේ හිත් තුළ දෙමාපියන් ගැන කලකිරීමක් ගෞරවය අඩුවීමක් වෙනවා. ඒ නිසාම තමන්ගේ දරුවෝ තමන්ගෙන් ඇත් වෙන්න පටන් ගන්නවා.

සතර බුහ්ම විහරණ වගේ ගුණධම් වලින් යුක්ත බුදුහාමුදුරුවෝ

පෙත්තු බුදු අම්මා කෙතෙක් බුදු තාත්තා කෙතෙක් වෙත්ත බැරිනම් අඩුම ගාතෙ හොද අම්මා කෙතෙක් හොද තාත්තා කෙතෙක්වත් වෙත්ත අපේ වැඩිහිටියෝ කල්පතා කළොත් හොදයි. එහෙම හිතලා දරුවත් ගැන කරුණාවෙන් මෛතීයෙන් ආදර්ශවත්ව ජීවිත ගත කරන්න පුරුදු වුතොත් දරුවත්ට දෙමව්පියන් ගැන නොසලකා ඉන්න බැරීවේවි.

අද ලංකාවේ සංචාරක වහාපාරය නිසා ලොකු සංස්කෘතික පරිහාතියක් දකින්න ලැබෙනවා. මත් දුවා භාවිතයට පාසල් ළමයින් පවා ගොදුරු වෙලා මේ තත්වය හමුවේ තම දරුවන් ගැන දෙමව්පියන් විශේෂ අවධානයකින් ඉන්න ඕන කරනවා.

ඒ වගේම නිදහස් වෙළෙඳ ආර්ථික පුතිපත්තිය ලංකාව තුළ කිුිිියාත්මක වීම නිසා සමාජයේ හැම අංශයක්ම තරගකාරීත්වයකට මුහුණ පාලයි ඉන්නේ. හැම දෙනාම අවිවේකි ජීවිත වලට යොමු වෙලා බොහෝ දෙනා රුපියල් ශත කරා හඹායාමක් තමයි දකින්න ලැබෙන්නෙ.

සමාජයේ හොඳ සිරිත් විරිත් ගුණවන්තකකම යටපත් කරගෙත රුපියල් ශත අගය කරන්න පුරුදුවෙලා. මෙන්න මේ තත්වය තුළ සමාජයේ එක් එක්කෙනාගෙන් ඉටුවෙන්න ඕන යුතුකම් ඉටුකරත්ත වේලාවක් නෑ විවේකයක් නෑ කියන පුකාශ තමයි අහත්ත ලැබෙන්නේ.

කොහොම වුනත් පින්වතුනි ලංකාව සිංහල ජාතිය ලෝකයේ වැදගත් පිළිගත යුතු රටක්ය පිළිගත යුතු ජාතියක්ය කියලා ලෝකයා පිළිගෙන තියෙන්නේ විශාල තේ වතු ලංකාවේ තිබුන නිසා තියෙන නිසා නෙවෙයි. යුද ශක්තියෙන් ඉහළ තත්වයක ලංකාව පවතින නිසා නෙවෙයි. කිුකට් වලින් ලෝක ශුරතාව දිනාගත් නිසා නෙවෙයි.

අවුරුදු දෙදහස් පත්සිය හතලිස් දෙකක් බුද්ධාගමේ ආභාසයෙත්

ලංකා වාසීන් තුළ පැවති ආගන්තුක සත්කාරය කළගුණ සැලකීම වැඩිහිටියන්ට සැලකීම යුතුකම් ඉටුකිරීම. වගේ වැදගත් සිරිත් විරිත් නිසා බව අමතක කරන්න හොද නැහැ. ඒ නිසා දුවේ පුතේ ඔබට රකින්න දෙයක් තියෙනවා. අපේ සමාජයෙන් ටිකෙන් ටික ඇත් වෙන අපේ හොද ගුණධම් ටික ජීවිත පරිතාභාගයෙන් රැක ගැනීම ඉදිරි පරපුරට ආරකෂා කර තැබීම ඔබ සතු විශාල වගකීමක්.

ඒ වගේම හිතන්න ඔබ හදන්න වඩන්න ඔබේ දියුණුව ඇති කරන්න ඔබේ අම්මා තාත්තා මොන තරම් දුක් විදිනවද? අපිට කළ උදව් ගැන හිතලා කළගුණ සලකන්න අපි උනන්දු වෙන්න ඕන කියන අධිෂ්ඨානය ඇති කරගත යුතුව පවතිනවා.

අපේ ශ්රේෂ්ඨ ශාස්තෘවරයා බුද්ධත්වයට පත්වෙලා ගත කරපු සත් සතියේ දෙවෙනි සතියේදී තමන්ට බුදුවෙන්න සෙවන දුන්න ගුණය සලකලා සිත්පිත් නැති ඒ බෝධීන් වහන්සේට උපහාර කිරීම් වශයෙන් හත් දවසක් ඇසිපිය නොහෙලා බෝධීන් වහන්සේ දිභා බලාගෙන ඉඳලා ලෝකයාට දුන්න පළමුවෙනි ආදර්ශයකළගුණ සලකන්න කියන එකයි. අපේ බුදුපියාණන් අපට දුන්නු ඒ ආදර්ශය තරයේම අනුගමනය කරන්න අපි උත්සාහ ගන්න ඕන.

කරන හැම දෙයක්ම කල් ඇතිව හිතලා මතලා සැලසුම් කරලා මනා අවබෝධයකින් යුක්තව කරන්නා කියන අර්ථයයි. බෞද්ධයෝ කියන වචනේ තේරුම බෞද්ධයා කියන්නෙ ආවට ගියාට අනවබෝධයෙන් කටයුතු කරන කෙනෙක් නෙවෙයි. අපි බුදුන්වහන්සේගෙ ධම්ය අනුගමනය කරන බෞද්ධයෝ නම් අපි කරන හැම වැඩක්ම සැලසුම් සහගතව මනා අවබෝධයකින් කරන්න. කුඩා කාලේ ඉඳලා පුරුදු කරගන්න ඕන. අවබෝධයෙන් ඕන කමින් කරන හැම වැඩකම පුතිඵලත් සාර්ථක වෙනවා. ඉගෙනීමත් අවබෝධයෙන්ම කරන්න ඕන. එකකොට තමා විභාග වලින් සාර්ථක පුතිඵලත් ලබන්න පුළුවන් කරන්නත් වාලේ තමනුත් කිරීම සාර්ථක පුතිඵල ලබන්න පුළුවන් කුමයක් නොවෙයි.

අපේ අමාමෑණි බුදුරජාණන් වහන්සේ පාරම් ගුණධම් පුරණ බෝධි සත්ත්ව අවස්ථා දැක්වෙන මාතුපෝසක ජාතකය සාම ජාතකය කියවන කොට ඒ කථා වලින් අපට පැහැදිලි වෙන්නේ මව්පියන්ගේ ආශිර්වාදය දරුවන්ගේ දියුණුවට ආරක්ෂාවට උදව්වෙන බවයි. ධමමා හවේ රකඛකි ධමම චාරි ධම්ය දැන ඉගෙන හොද සිරිත් විරීත් අනුගමනය කරමින් අගුණ අදහම් වලින් වෙන්වෙලා දැහැමින් ජීවත් වන පුද්ගලයාගේ දියුණුව ආරක්ෂාව ධම්යෙන්ම සැලසෙන බවයි. ගුහ, අපල, හතුරු, කරදර, ගින්නෙන්, ජලයෙන්,නපුරු සතුන්ගෙන්, අවි ආයුධ වලින්, පැමිණෙන විපත්ති වලින්, ආරක්ෂාව සැලසෙනවා. සෙත්පතා අමුතුවෙන් බෝධි පුජා කරන්න සෙන්කවි කියන්න භාරහාර වෙන්න යන්කර බදින්න අවශා වෙන්නේ නැහැ. ධම්යෙන් ජීවත්වන පුද්ගලයාගේ ආරක්ෂාව ධම්යෙන් සැලසෙනවා.

අද මේ වැදගත් පෝය දවසේ ගෙදර බුදුන් හැටියට හඳුන්වලා තියෙන අම්මා තාත්තා තුල පවතින ගුණධම් පිළිබඳවත් මව්පියන්ට සැලකීමේ ඇති වැදගත්කම පිළිබඳවත් මා පුකාශ කරන්න යෙදුනා. ඒ කරුණු මතකයේ රඳවා ගෙන අපි ලබා සිටින මේ මනුෂාා ජීවිතය ගුණවන්තව දොනවන්තව, ගතකරමින් රටට සමාජයට කිසියම් සේවයක් ඉෂ්ට කරලා පින් දහම් වල යෙදිලා පරලොව ජීවිතයත් වාසනාවන්ත කරගෙන සසර කෙළවර ලැබිය යුතු උතුම් ශාන්ත පුනීත නිවාණ සම්පත්තිය ලබා ගනිමු කියන පුාර්ථනාව ඇති කරගන්න.

බණ ඇසීමේ පින සෑම දෙනාටම නිවන් සැප පිණිසම හේතු වාසනා වේවා.

......සියළු සත්වයෝ සුවපත් වෙත්වා..........

## වටරැක ශී පාදුක්ක ඉහදාරාමාධිකාරී ගරුතර සුදුවැල්ලේ විජිත ස්වාමීන්දුයන් වහන්සේ

නමානසා හගවතො අරහතො සම්මා සම්බුද්ධසා

පුබුදුවා බැති සිත සසරෙහි දුකින් අතියත මේ බණට අවනත සාදුකාරය දෙන්න පින්වත

පත්සල බෝ මඑව වෙහෙරට අසම සමයි මෙහි පිය තහන විට පිත්බර සුවය දැතෙයි සමිදුනි ඔබෙත් අද ඉගෙනුම ලබන ළමයි තත්දන උයනෙ පරසතු මල්වලට සමයි

දහම් අමවාරය සෙවුම පරමෝදාරය දී සාදු තාදය කියමු තෙවරක් තමස්කාරය සතට සෙත සැදු සදහම් කිරණ විහිදූ සැමගෙ තෙත පැදූ වදිම් බුදුහිමි සාදු සාදු

බෝ මුලෙහි වැඩ හිද පස් මරුන්ගේ බල බිද ලැබූ සදහම් සොද වදිමු අදරින් ගයා ගුණ කද

සැම සකට මෙකිනා සදහම් කිරණ දෙවනා මත සහන හොබනා වදිම් අදරින් අරී සහනා

සාමය සම්පත ලොව ඇති වේවා කරදර බාධක හැම දුර්ැ වේවා දෙවියන්හට මෙම ඇරයුම වේවා බණ ඇසුමට දෙවියන් පැමිණේවා

යංකිංචි භය මුපපණණං රාජචොරා රී, සම්භවං සදා කරෙයා සම්බුද්ධං නිද්දංතො සදු පද්දවන්ති

හොර හා සතුරු පිරිවර ඇති මිනිසුන්නේ යම්කිසි බියක් කොයි මොහොතෙද ඇති වන්නේ ඒවගෙ වෙලාවක බුදු ගුණ සමරන්නේ නෑ සිත්වලට දුක් ජීඩා ඇති වන්නේ

කවි බණ අහන්නට කවුරුක් සැරසෙනවා හැම හදවකකම සිතිවිලි උපදිනවා දැන් හැමෝටම එහෙනම් පවසනවා හයියෙන් සාදු නාදය කවුරුත් දෙනවා

ලොකු හාමුදුරුවත් වෙහෙරෙහි වැඩ ඉත්ත ඕතෑ මේ වෙලාවෙදී ඔහු සමරත්ත කවි බණ කියා මේ හැම දෙන සනසත්ත ලොකු හාමුදුරුවති අවසර මට දෙන්න

හිතවත් තත්දසිරි හිමියෝ කරත ලද ඇරයුම අනුව හද සොම්නස සතුට මැද දින ගණනක පටත් වෙහෙසීමකිත් හිද ආවේ අදත් මම කවි බණ පොදිය බැඳ

වාසනාවන්න පින්වතුණි, මේ ගුණවක් හැම දෙනාම මේ මොහොතේ බලාපොරොත්තු වන්නේ ධර්ම ශුවණය කරනවාය කියන උදාර පිංකම සිද්ධ කර ගන්නටයි. එහෙම නම් බණ අහන්නට පෙරාතුව කියන කරුණු ගැන මොහොතක් හිතන්නට ඕනෑ.

උදයට පිපෙන මල හවසට පර වෙනවා අප හැම දකින ඒ ඉර බැහැලා යනවා මේ මුළු දහම මට කිසිවක් පවසනවා ඉපදෙන සතා මිය යනවා උපදිනවා

මොනවද පින්වතුනි යනකොට ගෙනියන්නේ වස්තුව ධනය අපි නැහැ අරගෙන යන්නේ කුල මල බලය නැහැ කරගහගෙන යන්නේ මේ වගෙ පිං තමයි යනකොට ගෙන යන්නේ

පැමිණි සිටින නංගිල මල්ලිලාහට ගෙන ආවෙත් නැත දෙන්නට කඩල ඇට ඔබහට කරන මේ ඇරයුම ගෙන හිතට කැකෝ නොගහන්න සොයුරනි කිසිම විට බණ අහතා අදහස තම හිත පවතීවා එහෙ මෙහෙ යත හිත එක්තැත් වීල තිබේවා මේ කියතා බණ හදවත් තුළ ඇති වේවා බණ අහතට සාදු හඩිත් හැම සැරසේවා

මේ හැම දෙනා සැවතට දැන් ගෙනි යනවා සිදු වූ පොඩි කතාවක් විස්තර වෙනවා අපි බණ අහමු එහෙනම් බණ අරඹනවා තව සැරයක් සාදු හඩ හයියෙන් දෙනවා.

ඇත අතීතයේ සැවැත් නුවර එක්තරා සිටු පවුලක් වාසය කළා. ඒ සිටු පවුල ඉතාමත් දැහැමෙන් සෙමෙන් තම ජීවිකාව ගෙන යන අතරතුරේ ඔවුන්ට දාව පුතණුවන් කෙනෙක් මේ ආකාරයට උපදිනවා.

මුඑ නිවසෙම අදුරු ගතිය අහකට යන්නේ දැන් මුඑ නිවසම ආලෝකෙන් බබලන්නේ වාසනාව වාසනාව අනේ උපන්නේ පුංචි පුතෙක් මේ දෙදෙනට දාව උපන්නේ

දින සති වී මාස ගෙවී අවුරුදු යනවා පුංචි පුතත් හරි සතුටින් නිවසෙ වැඩෙනවා මේ අතරෙදි මෙන්න මෙහෙම දේ සිදු වෙනවා මේ අතරෙදි තවත් දෙයක් එහි සිදු වෙනවා.

මේ පුංචි පුතා ඉපදුතාට පස්සෙ කෙමෙන් දින සති මාස ගෙවී අවුරුදු ගෙවිල යද්දී කාලය මෙසේ යද්දී මේ යුවළට තවත් දරුවෙක් ඉපදුණා. දියණියක්. එදා තමන්ගේ වැඩිමහල් පුකණුවනුත් බාල දියණියත් හොඳින් රැක බලා ගනිමින් මේ අම්මයි තාත්තයි දෙදෙනා ජීවත් වුණා. මෙහෙම කාලය ගෙවී යද්දී පින්වතුනි, හදිසියේ වගේ මොකක්ද සිද්ධ වෙන්නේ?

මුළු සැවිතම පාලු අඳුරට එක් වෙනවා

අම්මත් තාත්තත් දෙදෙනම ලෙඩ වෙනවා අයියත් නැගණි දෙදෙනම එහි පසු වෙනවා දෙදෙනා ලෙඩ ඇඳේ දැන් කාලය යනවා

නපුරු රෝගයක් වැළදී උන්නා දෙන්නා කවදා හරි මරණය වෙත ඔහු ළං වෙන්නා ඒ බව දත් දෙදෙනා ලොකු පුතු කැඳවන්නා කැඳවා පුකණුවන්ට අවවාදය දුන්නා

අම්මයි තාත්තයි දෙදෙනා හදිසියේ ලෙඩ වෙන්න පටත් ගත්තා. එදා සුව කරන්නට බැරි රෝගයකින් පෙළෙන මේ අම්මයි තාත්තයි දෙදෙනා මරණ මංචකයේ ඉඳලා මේ දෙදෙනා මිය යන බව දැනගෙන තමන්ගේ වැඩිමහල් පුකණුවන් කැඳවලා මෙන්න මේ විධියට අවවාදයක් දෙනවා.

පුංචි පුතේ මේ අහපත්තේ කරුණකි මේ ඔහු පවසත්තේ අපි දෙදෙනා මරණෙට වත්තේ මේ ගැන හොඳ හැටිම සිතත්තේ

අපෙත් පසුව තුඹ දෙත්තයි මෙහි පසුවත්තේ එතිසා මේ තිවස බලා ජීවත් වත්තේ පුතු කැඳවා මෙලෙසට මේ අය පවසත්තේ අවසාතෙදි දෙදෙනාහට මෙහෙම කියත්තේ

පුතේ පොඩි නංගියා රැක ගත්ත ඕතෑ වෙයි අපෙත් පසු නුඹලාම මේ තිවෙසෙ තති වෙයි එතිසා මගෙ පුතේ මේ කරුණු අහගෙනයි අපෙත් පසු හොඳිත් නුඹලා අදිත් පසු ඉත්ත වෙයි

අම්මයි තාත්තයි දෙදෙනා වැඩිමහල් පුකණුවත් කැදවලා පුතේ අපි තව දිත කීපයකින් මිය යනවා. උඹේ එකම එක නංගිත් බලාගෙන හොඳින් ජීවත් වෙයන් කියල මේ දරුවො දෙදෙනට කිව්වට පසුව දින කීපයක් ගත වෙලා ගියා. මේ දරුවො දෙන්නා එදා තමන්ගේ අම්මයි තාත්තයි දෙන්නට හොඳින් සැලකුවා. අවසානයේ කුමක්ද සිද්ධ වුණේ.

පාලුව වේදතාවෙන් තව කල් යනවා නිවසේ තිබූ ආලෝකය නැති වෙනවා නිහඩව ඇස් පියාගෙන දැන් පසු වෙනවා අම්මයි තාත්තයි දෙදෙනා මිය යනවා

ඉත්ත බෑ මට මගෙ හදවත දැවෙනවා තව දැවෙනවා අතේ අයියේ අම්ම මාගේ පියා සමහිත් එහි ගියා වේදතාවෙන් ඇය හඩයි දැන් සියලු කටයුතු තිම වුණා දෙමාපියහට අවසානයේදි තමන්ගෙ යුතුකම් ඉටු වුණා

අම්මයි තාත්තයි දෙදෙනා මිය පරලොව ගියාට පස්සෙ මේ දරුවො දෙදෙනො තමන්ගේ අම්මගෙත් තාත්තගෙත් අවසන් කටයුතු සිද්ධ කළා. එසේ කටයුතු අවසන් කරලා දැන් අර සැවැත් නුවර තමන්ගේ ගෙදර අම්මත් තාත්තත් නැති මේ දෙදෙනා තනිවම ජීවත් වුණා. වැඩිමහල් සහෝදරයා තමන්ගේ නංගිට හොදින් ආදරයෙන් සැලකුවා. මෙහෙම කාලය ගෙවී යද්දී දවසක් දා මේ අයියට කල්පනා වෙනවා තමන්ගේ අම්මයි තාත්තයි දුන් අවවාදය. එහෙම කල්පනා වෙන ඔහු තමන්ගේ නංගී ළහට ගිහිල්ලා මේ විධියට කියනවා.

අම්මත් තාත්තත් නැහැ නුඹ අහපන්නේ ඇයි මේ ගෙදර තනිවම ජීවත් වන්නේ අහපන් නංගියේ කියලා පවසන්නේ විවාහයක් කර දෙන්නයි සැරසෙන්නේ

අයියා මොනවද මේ පටලන්නේ නෑ මේවා මට තේරෙන්නේ මට බෑ අයියේ කියමින්නේ ඇය නිහඩව දැන් එහි උන්නේ නංගිට කතා කරල සුදුසු විවාහයක් කර දෙන්නට කල්පනා කරපු මේ අයිය නංගිට කතා කරපු වෙලාවෙ ඇය කියනව, අයියේ මට ඔබත් සමහ තව බොහෝ කාලයක් මේ නිවසෙ ඉන්නට පුළුවත්. ඒ නිසා මට කරදර කරන්නට එපා කියල. එහෙම කිව්වාම මේ අයිය නැවතත් මෙහෙම කියනවා.

එහෙම කියල නෑ නංගියෙ එය හරියන්නේ නුඹගේ කල වයසත් දැන් ඉක්මී යන්නේ මා කියනා දෙයට ඉතින් එකභව වන්නේ අවසානෙදි ඇය අයියට මෙහෙම කියන්නේ

අයියා මට කරදරය කරන්නේ එ නිසයි මා මෙය එකභව වන්නේ එනිසා අයියට සතුටකි එන්නේ ඒ කටයුතු දැන් කරලා දෙන්නේ

තමන්ගේ නංගිට සුදුසු සිටු ගෙදරකින් කුමාරයෙක් හොයලා කැත්දාගෙත ඇවිත් දැන් ඇයට විවාහ කර දෙනවා. එහෙම විවාහ කරලා දුන්නාට පස්සේ මේ මහ ගෙදරින් ඈත ගම් පලාතකට යන ඇය අයියට වැදලා හඬ හඩා අයියගෙන් සමු අරගෙන දුර ඈත ගමකටයි මේ පයින්ම දුරුකතරක් ගෙවා ගෙන යන්නේ. මේ දෙදෙනා තමන්ගේ එකම එක ආදරණීය අයියට වැඳලා අම්මයි තාත්තයි ඉන්න කාලයේ අපිව හොඳින් හදා වඩා ගත්තා. ඉන් පසුව අයියේ මගේ දුක සැප බැලුවේ ඔබයි. දැන් ඔබත් දමලා මම කොහොමද යන්නේ කියල මෙහෙම හඩ හඩා ඇය අයියට වැඳලා තමන්ගේ ස්වාමියන් සමහ දැන් තමන්ගේ නිවස කරා පිට වෙනවා. මෙහෙම යන අතරමහ එදා දුරුකතරක් ගෙවාගෙන පයින්ම යන මේ ගමතේ අපේ ලොවිතුරු බුදු පියාණන් වහන්සේ එදා දෙව්රම් වෙහෙරේ ඉදගෙන දහම් දේශතා කරනවා. මේ දෙදෙනාක් ඒ අසළින් යන වෙලාවේ දහම් මණ්ඩපයට ගිහිල්ලා ධර්ම ශුවණය කරනවා. බණ අහපු මේ දෙදෙනට එක්තරා අවවාදයක් දෙනවා. ඒ තමයි, ඔබ දෙදෙනට යම් මොහොතක දුකක් කරදරයක් ඇති වූණොත් නොපමාව බුදු ගුණ සිහිපත් කරන්න කියලා. මේ අවවාදයත් හිතේ දරාගත්ත මේ දෙදෙනා නැවතත් තමන්ගේ නිවස කරා පිටත් වුණා.

දුරු කතරක් ගෙවාත දැත් දෙදෙනා යනවා දුත් අවවාදත් හිත තුළ තව පවතිනවා දෙමාපියත් තැති ඇය දැත් හොඳින් ඉන්නවා නුපුරුදු ගම් පළාතකට දැත් එක් වෙනවා

තමන්ගේ ස්වාමියාගේ නිවසට ගිහිල්ලා ජීවත් වන ඇය තමන්ගේ ස්වාමියාටත් හොඳින් සලකමින් ජීවත් වුණා. දැන් කාලය කෙමෙන් කෙමෙන් ගෙවිල යනවා. මෙහෙම කාලය ගෙවී යද්දී දවසක් දා ඇයට ආශාවක් ඇති වුණා, තමන්ගේ ආදරණීය අයියව බලන්න. එහෙම ආශාවක් ඇතිවෙලා ඇය තමන්ගේ ස්වාමියාට මෙහෙම කියනවා.

අහන්ත ස්වාමිනි, අහන්න ස්වාමිනි ඕනෑ මා ගෙදරට යන්න.

හොඳයි සොඳුරියේ එහෙනම් මෙය අහගන්න ආසා නම් අයිය නුඹේ එහි දැකගන්න අපි යමු හෙට දිහාටවක් ගිහිල්ල එන්න හිතේ සතුට වැඩි වුණාය අතේ ඉතින්න

කැවුම් කොකිස් ආදිය හදවනවා රසමුසු දැ හැම පිළිවෙල වෙනවා අයියා බලන්නට ආස හිතෙනවා දැන් එහි යන්නට මේ සැරසෙනවා

අයියා බලන්නට දැන් දෙදෙනා යනවා දුරුකතරක් ගෙවා ගෙන දැන් ළං වෙනවා ගෙදරට ගිහින් අයියා නිති හමු වෙනවා ජීතිය සිතේ තවදුරටත් වැඩි වෙනවා තමන්ගේ ස්වාමියත් එක්ක මේ නිවසට ගියාට පස්සේ අමුත්තක් දැනෙනවා. ඒ තමයි තමන්ගේ එකම එක අයියාගේ වෙනස. ඇයත් කල්පනා කරනවා මොකක්ද මේ වෙනස කියලා. ඒ තමයි ඔහුත් ඇත ගමකින් කුමාරිකාවක් කැන්දාගෙන ඇවිත් දැන් ජීවත් වෙනවා. තමන්ගේ නැහණියට ඔහු කථා කරලා මේ විධියට විස්තරයක් කරනවා.

අහන්න මගෙ පොඩි නංගියෙ අහන්න මේ මගෙ සොදුරිය මෙහි ඉන්නේ අහන්න එහෙනම් අහන්න එහෙනම් තොරතුරු මෙහෙමයි පවසන්නේ මැය හොද අයෙකිය මැය හොද අයෙකිය කියලා විස්තර පවසන්නේ ආදරයෙන් තම නංගිව පිළිගෙන ඒ නිවසේ ඔහු පසුවන්නේ

නංගිට තමන්ගේ භාර්යාව පිළිබඳව විස්තර කරලා දුන්නා. දැන් තමන් භාර්යාවට මේ නැහනි ගැන මේ විධියට විස්තර කරනවා.

අහත්ත සොදුරිය අහත්ත සොදුරිය මේ මගෙ නැහතිය මේ ඉත්තේ සලකනු ඈ හට සලකනු ඈ හට කියලා විස්තර පවසත්තේ අදිත් පසුව ඇය හොදින් බලාගෙන මේ තිවසේ ජීවත් වත්තේ මේ දුන් ඔවදන් හිතේ දරාගෙන මේ අය දැන් තිවසෙහි ඉත්තේ

දැන් මහගෙදර මේ නංගින් ඇයගේ ස්වාමියාත්, ඒ වාගේම අයියාත් ඔහුගේ භාර්යාවත් මේ හතර දෙනා දින කීපයක් ජීවත් වුණා. එදා අර නැහණියගේ ස්වාමියා තමන්ගේ මහ ගෙදර ඇයව නතර කරලා ඔහුගේ ගෙදර යන්න ගියා. ඊට පසුව සැවත් නුවර මහ ගෙදර අයියත්, අක්කත් නැණියත් තිදෙනා ජීවත් වුණා. මෙහෙම ජීවත් වන අතරේ අයියාගේ භාර්යාවට මෙන්න මේ වගේ ආශාවක් ඇති වෙනවා.

- මට නැති ආභරණ මෑ ළහ තිබෙන්නේ
- මට නෑ කියාලයි හිත තව ඉපිලෙන්නේ
- මට තිබුණ නම් කියලා ඇය හිතමින්නේ
- මේ අදහසින් ඇය ජීවත් වන්නේ

මට නැති ආහරණ මෑ ළහ පවතිනවා හරි වේදනාවෙන් ඇය දැන් පසු වෙනවා කෙලෙසක නමුත් මම නම් මෙය ලැබ දෙනවා කියලා හිතට ඇය දැන් පිළිතුරු දෙනවා

කමන්ගේ ස්වාම්යාගේ නැණියට ආහරණ තිබෙනවා, ඇයට ආහරණ නැහැ. මේ අවස්ථාවේ ඇය කල්පනා කරනවා, අනේ මට ආහරණ කොහොම හරි ලබා ගන්නට ඕනෑ කියලා. මෙහෙම කාලය ගෙවී යද්දී ඇය මේ විධියට කල්පනා කරනවා.

වේදනාවෙන් තවත් දුර ඒ හිත ඇතටම දිව ගියා අනේ මේ දැන් හිටපු නැගණීය ඔහු අරන් යන්නට ගියා එහෙම වුණොතින් ගන්නෙ කොහොමද කිය කියා හිත පැවතුණා මේ ආහරණ ගන්නවා මම ගන්නවාමයි කිය කියා

අාහරණ ටිකට ආශාවෙන් ඉන්න ඇය එහෙම ඉන්න අතරේ නැහණියගේ ස්වාමියා ඇවිත් ඇය එක් කරගෙන ගියා. ඒ එක් කරගෙන ගියාට පස්සේ මහ ගෙදර නැවතත් අර අයියත් අක්කත් දෙන්නා විතරයි තනි වුණේ. දැන් ඇයගේ අදහස වන්නේ මේ ආහරණ ටික ලබා ගන්නටයි. ඇය කල්පනා කරනවා, මේ ආහරණ ටික කොහොම හරි ගන්නට ඕනෑය කියල. එහෙම කල්පනා කරපු ඇය දැන් නිවසේ මේ විධියට කල් ගෙවන්නට පටන් ගන්නවා.

මුඑ දවසේම නිවසේ ඇති ඇඳට වෙලා නිදියයි පින්වතුනි හොඳටම වකුටු වෙලා කන්නෙත් බොන්නෙත් එක තැන වාඩි වෙලා දවසම ගෙවයි දැසින් උණු කළුඑ සලා

ඇහ සුදුමැලි වෙලා හොඳටම ලෙඩ වෙනවා ආශාවෙන් තවත් දුර හිත දිව යනවා කෙලෙසක නමුත් මගෙ ආශා ඉටු වෙනවා කියලා ඇය එසේ නිවසේ පසු වෙනවා තමන්ගේ ස්වාමියා ආවාට පස්සේ ඔහු කථා කරලා අහනවා, කියන්න සොදුරිය අසනීපයක් නම්? ඇයි ඔබ හඬ හඬා නිහඬව ලෙඩ වෙලා ඉන්නේ කියලා. නමුත් ඇය කිසිම ගණනකටවත් ගන්නේ නැතිව හඬ හඬා තමන්ගේ නිවසේ කාලය ගත කරන්නට පටන් ගන්නවා. ඇය කොහොමද දැන් තමන්ගේ ස්වාමියාට තමන්ට ඇති වුණ මේ ආශාව ගැන කියන්නේ? කෙලෙසක නමුත් මේ ආභරණ ටික ලබා ගන්නට ඕනෑය කියල කල්පනා කරපු ඇය එදා මේ විධියට කියනවා.

දින ගණනක්ම මේ තිවසේ මම උන්නා ආශාවකින් මගෙ හිත තව රැව් දෙන්නා මගෙ ආශාව කෙළෙසක හෝ ඉටු වන්නා ඇය හඩ හඩා මේ විධියට පවසන්නා

ඇය හඩ හඩා ඔහුට කියනවා, තමන්ගේ හිතේ තිබෙන ආශාව එකපාරටම කියන්නට බැරි නිසා ඇය මේ විදියට කියනවා.

මෙපමණ කලක් ඉවසාගෙන ඉවත නොලා මේ තිවසේම උත්තා තව කදුළු සලා මේකයි මගේ දොළදුක කිව් කදුළු සලා ආසයි නැහණිගේ කත්තට සිරුර පලා

හද මස් අතුණුවල ඇති රහ දැතගන්න මගෙ ආශාව මට ඉටු කරලා දෙන්න මගේ දොළදුක මෙයයි කිව් එහි කදුලින්න ආසයි නංගිගේ හදවන කන්න

මේ භාර්යාව එදා තමන්ගේ ස්වාමියාට කියනවා, මගේ මේ දොළදුක සංසිදුවන්නට මට ආශයි ඔබේ නැහණියගේ හදවත කන්න කියලා. එහෙම කිව්වට පස්සේ ඔහු කල්පනා කරනවා දැන් කුමක්ද කරන්නේ කියලා. ඒක් ඇය හඩ හඩා නැවතක් මෙහෙම කියනවා.

මගෙ ආශාව කෙළෙසක හෝ ඉටු වන්න නැති නම් වෙයි සොදුර එහෙනම් මියයන්න හැකි ඉක්මනට මගෙ ආශා ඉටුවන්න නංගිගෙ හද ගෙනක් මට මෙහි දී දෙන්න

තමන්ගේ භාර්යාවට ඇති ආදරය හින්දා ඔහු මොකද කරන්නේ ? තමන්ගේ නංගිගෙ හදවක ගෙනත් දෙන්න ඔහු එදා පොරොන්දු වුණා. එහෙම පොරොන්දු වුණ ඔහු නංගිව හොයාගෙන රථයක නැගිලා ඒ නිවසට යනවා. එහෙම ගිහිල්ලා ඇයව එක් කරගෙන එනවා. ඒ එන අතරේදී මහා භයානක වනාන්තරයක් මැදින් එන වෙලාවේ පින්වතුනි නිහඬව එන තමන්ගේ අයියා දිහා බලලා නංගී මේ විධියට අහනවා.

අයි ඔය තිහඬව අයියේ ඉන්නේ ඇයි මේ වන වෙත මා ගෙන යන්නේ අපි එන පාරත් මේක නොවෙයිනේ කියලා ඇය දැන් විමසන්නේ ඇස් දෙක රතු කර අයිය බලනකොට ගැස්සිලා ඇය එහි වන්නේ තී වහපිය කට කියලා නැගණිට පහරක් අයියාගෙන් ලැබුණේ

ඇයි මේ වනයට මා ඇදගෙන යන්නේ මට මේ මොනවක්ම නැහැ නොවැ තේරෙන්නේ ඇයි මේ වනයකට මා අරගෙන යන්නේ ඇය හඩ හඩා අයියාගෙන් විමසන්නේ

මේ අතරේ එහෙම අහපු වෙලාවේ වහපිය කට කියලා කෙස් වැටියෙන් අල්ලල ඇයව බිමට ඇදල දමනවා. එදා තමන්ගේ කුසේ දස මාසයක දරුවෙකුත් දරාගෙන ඉන්න ඇයව රථයෙන් බිමට ඇදල දමල කෙස් වැටියෙන් අල්ලගෙන තමන්ගේ ආදරණීය නැහණිව ඇඳගෙන යනවා. මෙහෙම ඇදගෙන යන වෙලාවේ අර නංගි මේ විධියටයි කෑගහන්නේ.

අයියේ එපා මට වද හිංසා දෙන්න මා කළ වරද මට පහදලා දෙන්න ඇයි මේ වනයකට මා ඇඳගෙන යන්න හේතුව අතේ අයියේ මට කියනු මැන

ජීවිත ගමනේ කඳුළු කතාවක තව පිටුවක් ඔහු පෙරළතවා කෙස් වැටියෙන් අල්ලා නැහණිය දැන් වනේ මැදින් ඇදගෙන යනවා ඇහ සීරිලා ලේ ගලමින් ඇය අයියට වැඳලා විමසනවා ඇයි මා මරන්නේ අයියේ කියලා ඇය දැන් වනයෙදි ලත වෙනවා

සංසාරයෙදි කළ පවු මෙහෙමයි පිත්වතුතේ පටිසත් දෙන්නේ ඇය ඇදගෙන යයි වනේ මැදින් ඔහු ඇය මරණෙට දැන් සැරසෙන්නේ

ගුටි බැට දිදී වනයේ ඇද ගෙන යනවා ගස් වැල් පවා කම්පාවෙන් සෙලවෙනවා ඇය බේරන්න කවුරුත් නැහැ තනි වෙනවා මොනවා කිවත් තව තව ගුටි බැට දෙනවා

ඉන්න බැ මගෙ අයියෙ අසනු මැන බෑ මේ දුක් ගිනි වාවන්න මගේ කුසේ ඇති මේ පොඩි දරුවා ඕනෑ මට බේරා ගන්න මොනව කිවත් නෑ ගාණට ගන්නේ තව තව ගුටි බැට මයි දුන්න අයියේ එපා බුදු අයියෙ එපා අනෙ මාව ඉතින් මරණෙට වන්න මා පොඩි කාලෙ අපි දෙදෙනා එකට සිට කළ සෙල්ලම් මොහොතක් හෝ ගෙන හිතට ඒ හැම දෙයම මොහොතින් ඔහු වෙලාවට බුදු අයියේ එපා මා නම් මරණ්නට

මොනවා කිවත් නෑ ඔහු ගාණට ගත්තේ තව තව ගුටි බැටයි නැගණීය හට දුන්තේ ඇය හඬ හඬා වනයේ වැටිලා උන්තේ අවසානයේදී මෙහෙමයි පින්වත වන්නේ

තමන්ගේ කුසේ දරුවත් දරාගෙන මේ ආදරණීය අම්මා වනය මැදින් ඇදගෙන ඇදගෙන යන වෙලාවේ ඇහ සීරිලා ලේ ගලන්නට පටන් ගත්තා.

වැටෙනවා වගේ තල් අත්තට බොරලූ කැට ඇහෙනව කථා දැන් ටික ටික හතර වට පැය බාගයක් ඔය කටහල් නතර කොට බණ ටික කියන්නට දැන් ඉඩ දෙන්න මට

මේ ආකාරයට තමන්ගේ ආදරණීය නැහණිය මරණයට පත් කරන්නට මේ ආදරණීය අයියා වද වේදනා දිදී වනය මැදින් ඇදගෙන යනවා. එදා කමන්ගේ පුංචි පුතා බිහි වෙන්නට ඉන්න මොහොතේ අයියට කතා කරල කියනව, අනේ අයියෙ මගෙ පුංචි පුතා බිහි වන්නට ආසන්නයි, මට වද වේදනා හිංසා දෙන්නට එපා කියල. එහෙම කිව්වත් ගාණකටවත් ගත්තෙ තැති ඔහු තව තවත් ඇයට වද වේදනා දෙන්නට වුණා. අවසානයේ එදා අපේ ලොව්තුරු බුදු පියාණන් වහන්සේ දුන් අවවාදය ඇයට සිහිපක් වෙනවා. එදා බුදුගුණ සිහිපක් කරන්නට වුණා. එදා තමන්ගේ ආදරණීය පුංචි පුතා ව මහ වනය මැද දී බිහි කළා. එහෙම බිහි කළ මේ පුංචි පුතා බුදු සරණින් දිවි ගලවා ගත්ත හින්දා සරණ කුමාරයෝ කියල නම් කැබුවා. මේ ආකාරයට මේ වනය මැද පුංචි පුතා බිහි වුණාට පස්සෙ එදා තමන්ගේ ස්වාමියා හොයාගෙන එන අතරමහදී මේ අයව හමු වුණා. ඒ හමු වුණාට පස්සේ සියලූ විස්තර තමන්ගේ ස්වාමියාට කිව්වට පස්සේ පුංචි පුතාත් ආදරයෙන් අරගෙන තමන්ගේ තිවසට පිටත් වුණා. එහෙම ගිහිල්ලා මේ ආකාරයට හොඳින් ජීවත් වුණා.

බුදු සරණින් දිවි ගලවා සුවපත් වන්නේ සරණ කුමාරයෝ කියා නමක් තබන්නේ තමන්ගෙ ස්වාමියා ඇවිත් දැන් එහි උන්නේ පූංචි පූතත් සමහින් ගොස් ජීවත් වන්නේ

පු•චි පුතා තමන්ගෙ තිවසේ ඇති වෙනවා සතුටින් මේ තිදෙනම ඒ තිවසෙ ඉන්නවා හත් අවුරුදු ගත වෙනවිට මෙහෙම කෙරෙනවා සසුන් කෙතට ඇතුළත් කොට කුමරු ඉන්නවා

තමන්ගේ මේ පුංචි පුතාත් එක්ක තිවසේ ජීවත් වෙලා හත් අවුරුද්දක් ගත වුණාට පස්සේ මේ සරණ කුමාරයෝ එදා සසුත් බිමට පත් වුණා. සරණ තෙරුත් කියල පුසිද්ධ වුණා. ධර්ම ශුවණය කළ ඔබත් මේ පිළිබඳව මෙහොතක් හිතන්තට ඕතෑ.

අාශාවකින් ශෝකය තව උපදිතවා ඒ සමභම භීතිය හිත පවතිනවා ඒ හැම දෙයම දුරු කර සෙත සැලසෙනවා ශෝකය බිය දෙකම නැති වී සැනසෙනවා

වැඩිපුර නොමැත අද කාලය අරගන්නේ සමහරු අසනීපෙන් වගෙ පසුවන්නේ තව සමහරෙක් ඇනුන් හෙම අරිමින්නේ එනිසා කුමට තව කාලය අරගන්නේ

බණ අහලා ඉවර වෙලා දැන් පසු වෙනවා

## කොළඹ බෞද්ධාලෝක මාවතේ සේරුවිල බෞද්ධ මධාස්ථානාධිපති ශාස්තුවේදී පූජා කොටපොල අමරකිත්ති ස්වාමින් වහන්සේ

නමො නසා හගවතො අරහතො සමා සම්බුද්ධසා

උධාන වතෝ සති මතෝ සුවි කමමසා නිසම කාරිතෝ සකුතුදනසාව ධම ජීවිතෝ අපාමනනසා යසෝහි වඩාති

ශුද්ධාවත්ත පිත්වතුන්, වස් කාලය නිමිනි කරගෙන ලංකාවේ බොහෝ වෙහෙර විහාරස්ථානවල විවිධ පිංකම් පැවැත්වෙන කාලයයි මේ. පිංකම් කියන වචනය අපට බොහොම හුරු පුරුදු වචනයක්. වචනය හුරු පුරුදු වුණාට පින කියන දෙය සමහ බැඳී පවතින අර්ථය ඉතා පළල් එකක්. පින යනුවෙන් හඳුන්වන දේ පිංකම් කරන අයම සමහරවිට දන්නේ නැහැ. ඒකෙන් බලාපොරොත්තු වුණේ, අදහස් කළේ පිංකම් කරන අය පිංකම් කරන්න දන්නෙ නැහැ කියන එක නොවෙයි. පිංකමක් සිද්ධ කිරීමේදී මානසික වශයෙන් සිද්ධ වෙන විශාල වෙනස ඒ පිංකම් කරන අය දන්නේ නැහැයි කියන එකයි. සමහරවිට ඉවෙන් වගේ දැනෙනවා ඇති. එහෙම දැනුනක් ඊටත් වඩා ඒ වෙනුවෙන් තව හුහක් දැනගන්න තිබෙනවා. ඒකයි අප සඳහන් කළේ., ඒ වචනය පුසිද්ධයි, නමුත් ඒ හා සමහ

බැදී පවතින අර්ථය ඊට වඩා පැතුරුණු එකක් කියා. ඒ බව ලොව්තුරා බුදුපියාණන් වහන්සේ දන්නවා. දැනගෙන කමයි ලෝකයා කුසලයට යොමු කරන්නට මහන්සි ගත්තේ. ලොවිතුරා බුදුවරුන් ලෝකයේ පහළ වෙන්නේ, එකක් මනුෂායන් කුසලයට යොමු කරන්න, යහපතෙහි යොදවන්න. යහපත කියන්නෙන් කුසලය කියන්නෙත් එකක්. අනෙක් පැත්තෙන් යම් කෙනෙකුට සංසාර ගමන නවත්වන්නට අවශා නම්, ඒ සඳහා වුවමනා කරන මහ පෙන්වීම් කරන්නයි. මේ කරුණු දෙක සඳහා තමයි ලොව්තුරා බුදුවරුන් මිනිස් ලොව පහළ වෙන්නේ. දැන් එකකොට මේ සිටින පින්වතුන් හැම කෙනෙකුම කුසලයට යොමු වෙලා, පිංකම්වලට යොමුවෙලා තියෙනවා. සමාක් දර්ශනයක පිහිටා කිුිියා කරනවා. අපි ඒ වගේ කත්ත්වයකට වෙනස් වූණේ බුදුරාජණන් වහන්සේගේ ධර්මය අපට ලැබුණු නිසයි.අපි සමාාක් දර්ශනයකට ඇතුළුවෙලා ඉන්නවාය කියල කිව්වේ අපි පිළිගන්න දේවල් තිබෙන නිසයි. අපි නැවත ඉපදීම පිළිගන්නවා, කර්මය පිළිගන්නවා, පට්චා සමූපාදය - හේතු ඵල වාදය - පිළිගත්තවා, ඒ වාගේම සංසාරය කියල එකක් තිබෙනවාය කියල පිළිගන්නවා. ඒකෙන් මිදෙන්න ඕනෑය කියන හැඟීමත් තිබෙනවා. මේක වැදගත් වෙන්නේ ලෝකයේ ජීවත් වන අනෙකුත් ජනතාව සමහ සංසන්දනය කර බලනකොටයි. අපේ බෞද්ධ පින්වතුන් ළහ තිබෙන මේ මානසික පිළිගැනීම් ඒවාට ලැබෙන තත්ත්වය අපට වඩා හොඳින් පැහැදිලිව පෙනෙන්නේ ලෝකයේ අනෙකුත් රටවල්වල ජීවත් වන මනුෂායන් තුල තිබෙන පිළිගැනීම් සමහ සසදා බලනකොටයි.

බුදුරජාණන් වහන්සේගේ ධර්මය නොගිය, ධර්මය වාහප්ත නොවුණ පළාත්වල ජිවත්වන මනුෂායන්ගේ පිළිගැනීම් අපට වඩා හාත්පසින්ම වෙනස්. ලෝකයේ බොහෝ රටවල්වල පිළිගැනීම් තිබෙනවා දෙව් කෙනෙකුගේ මැවීමක් පිළිබඳව. ලෝකය, සත්ත්වයා, පෘථිවිය, ගුහ වස්තු මේ සියල්ල දෙව් කෙනකු විසින් මැව්වාය කියන හැහීමක් තිබෙනවා. මේවා ලෝකයේ සමහර අය ළහ තිබෙන පිළිගැනීම්. නමුත් බුදුන් සරණ ගිය බෞද්ධයා ළහ එවැනි විශ්වාසයක්, පිළිගැනීමක් නැහැ. අපේ පිළිගැනීම තිබෙන්නේ හේතුඵල වාදයක් පිළිබඳවයි. හේතුඵල වාදයක් කියල කිව්වේ මේ හේතුව තිසා මේ දෙය වුණාය කියන පිළිගැතීමයි. ඒක මහ පළල් කථාවක්. පුංචි කථාවක් නොවෙයි. මහා පැතුරුණු අර්ථයක් ඇති කථාවක්. පෘථිවිය සූර්යයා වටා කරකැවෙත්තේ කවුරුවත් කරකවන තිසා නොවෙයි. එසේ වීමට හේතු තිබෙන තිසයි.

ඊළහට මේ ගස් කොලන්වල මල් හැදෙනවා, ගෙඩි හැදෙනවා. දඑ ලනවා. මෝරනවා, ඉදෙනවා, බිමට වැටෙනවා. ඒවා කවුරුවක් කරවන දේවල් එහෙම නොවෙයි. මල් හැදෙන්නේ ඒ මල් මෝරා අන්තිමේදී ගෙඩි හැදෙන්නේ. ඉදෙන්නේ. බිමට වැටෙන්නේ හේතුඵල සම්බන්ධතාවක් නිසයි. හේතු නිසා මල් හැදෙනවා. හේතු නිසා ගෙඩි හැදෙනවා. දැන් මේ පින්වතුන් දන්නවා ඇති කෘෂිකර්මය පිළිබඳව, කමන්ගේ ගෙවල් දොරවල්වල නිබෙන, ගෙමිදුලේ නිබෙන පොඩි පොඩි පැළෑටි – දොඩම් පැළ වෙන්න පුළුවන්, මල් පැළ වෙන්න පුළුවන්, පළතුරු පැළ වෙන්න පුළුවනි - ඒවායේ මල් විතරක් හැදෙනවා නම්, ගෙඩි හැදෙන්නේ නැත්නම් ඒකට වුවමනා කරන පොහොර ජාතිය තෝරලා ඒකට එකතු කළාම මල් විතරක් තොවෙයි, ගෙඩික් හැදෙනවා. ගෙඩි හැදෙන්න හේතුවක් අඩු වෙලා තිබුණා. ඒ හේතුව එකතු කළාම ගෙඩි හැදෙන්න පටන් ගත්තා. එහෙම නම් ගස් කොළන් පිළිබඳව වුණක් පෘථිවිය පිළිබඳව වුණක්, ඒ වාගේම අනෙක් ගුහ වස්තුත් පිළිබඳව වූණක්, මේ පැවැත්ම රදා පවතින්නේ කෙතෙකුගේ මැදිහත් වීමක් නිසා නොව හේතු සමුහයක බලපැමක් නිසා කියන එක මේ ධර්මයෙන් පැහැදිලිව පෙන්නා දෙනවා.

ඊළහට මනුෂායන්ගේ පැවැත්ම, සත්ත්වයන්ගේ පැවැත්ම. පුද්ගලයන්ගේ පැවැත්ම රදා පවතින්තේ කොහොමද? ඒ ක රදා පවතින්තෙක්, ඒක සිද්ධ වෙන්නෙක් හේතු ඵල සම්බන්ධතාවක් මකයි. එහෙම නැතිව පිටතින් කෙනෙක් මෙහෙයවන නිසාවත්, පාලනය කරන නිසාවත් නොවෙයි. මෙතැනදී යම්කිසි දෙවි කෙනෙක් මේ සත්ත්වයා නිර්මාණය කළාය කියන ඉගැන්වීම පැත්තකට යනවා. අපි එක් නිදසුනක් අරගෙන බලමු. අපි නාසය වහගෙන විනාඩි පහක්, දහයක් වගේ වෙලාවක් හිටියොත් මොකද වෙන්නේ? කවුරුවත් අත්හදා බලන්න එහෙම එපා. එහෙම වුණොත්

තව බණ කීපයක් කියන්න වෙයි. නාසය ම්රිකා ගෙන වහගෙන සිටියොත් මොකද වෙන්නේ කියන එක අපි කවුරුත් දන්නවා. එහෙම තම් අපි එතකොට මැරුණා යයි කියතවා. මේ ශරීරය පවත්වාගෙන යන්නට වූවමනා කරන වායුව ඇතුලට නොලැබීම තිසා මරණයක් සිද්ධ වූණා. එක හේතුවක් අඩු වූණා. අපිට තව අවූරුදු දහයක් පහළොවක් ජීවත් වෙන්න කොච්චරවක් වූවමනාව තිබෙනවා වෙන්න පුළුවනි. නමුත් එක හේතුවක් නැති වුණාම අපට පවතින්න බැහැ.; එතැනින් ඉවරයි. මොකක්ද අඩු වෙච්ච හේතුව, වාතය තොලැබී යැම. සමහරවිට මේ පිත්වතුන් කියවලක් ඇති දවස් කීපයක්ම පුවත් පතක පළවුණා: එක්තරා කෙනෙක් ළිඳට බැස්සා ළිඳ ශුද්ධ කරන්නට. ළිඳ ඇතුළෙදී මැරුණා. මේ ශරීරය පවත්වාගෙන යන්න වූවමනා කරන වායුව ළිඳ ඇතුළේ තිබුණේ නැහැ. ඒ නිසා මේ තරම් වටිනා ශරීරයක් අඩි හයක් විතර දිග තිබෙන, රාත්තල් 120 ක් විතර බර තිබෙන, පෙනහලු හොඳට වැඩ කරන, හෘදය වස්තුවත් හොඳට වැඩ කරන, නහර ඉතාම නිරෝගිව තිබෙන මේ ශරීරය පවත්වන්නට වූවමනා කරන එක හේතුවක් තොලැබී ගියා. මේ ශරීරය පවත්වත්තට වූවමතා කරන එක හේතුවක් තොලැබුණාම ශරීරයේ වැඩ එතැතිත් ඉවර වුණා. දැන් බලන්න, මේකෙන් අපට බොහොම හොඳට පැහැදිලිව පෙනෙනවා, බුදු රජාණන් වහන්සේ ලෝකය ව්ස්තර කරන්නේ පෘථිවිය ගැන වෙත්ත පුළුවත්, ගුහ වස්තු ගැන වෙත්ත පුළුවත්, අපේ සත්ක්ව ජීවිත ගැන වෙන්න පුළුවන්, මේ ජීවිත ගැන විස්තර කරන්නේ, උන්වහන්සෙ සතාාමය දර්ශනයකට යටත්වයි. ඒ සතාාමය දර්ශනය තමයි. හේතුඵල වාදය පටිවව සමූපපාදය කියල කිව්වේ ඒකයි.

ඊළහට පින්වතුනි, මේ ශරීරයට ලැබිය යුතු ජලය නොලැබුනොත් මොකද වෙන්නේ? වාතය තිබෙනවා. අපට තව බොහෝ කල් ඉත්තත් ඕනෑකම තිබෙනවා. ජලය නොලැබී ගියොත් මොකද වෙන්නේ? අපි විජලනය කියා කියන්නේ එයටයි. පොඩි ළමයින්ට ලෙඩ රෝග හැදුණාම බොහොම පරෙස්සම් වෙන්න කියන්නේ ජලය නැති වීමෙනුයි. ඒක නැති වුණොත් ඒත් ඉවරයි. ශරීරය පවත්වාගෙන යන්නේ හේතු සමූහයක දායකත්වයෙන්. එකක් නැති වුණොත් ඉවරයි. ඊළහට අපි හිතමු, අපි ඉර එළිය නොවැටෙන

බි**ම්ගෙයක ඉන්නවාය කියල. එතකොට මොකද** වෙන්නේ ඉස්සෙල්ලාම අපේ ඇස් දෙක අන්ධ වේවි. ඇස් හේතුඵල සම්බන්ධතාවයෙන් පවත්වන එකක්. ඉර එළිය නොලැබී ගියොත් එහෙම ඇසේ පෙනීම දුර්වල වෙලා, අන්ධවෙලා යාවි. ශරීරයේ වර්ණයන්, ස්වභාවයන් ඔක්කෝම වෙනස් වේවි. ලැබෙන හේතුවලට අනුව පුකිකිුයා කරත්තට මේ ශරීරය ඕනැම වෙලාවක සූදානම්. එහෙම නම් හේතු සමහයක ආධාරයෙන් ශරී්රය පවත්වනවා. සමහර අයගේ මරණය කෑම කත්ත බැරිව සිද්ධ වෙනවා. අනෙක් ඒවා ඔක්කොම තිබෙනවා. ඉර එළිය තිබෙනවා, ජලය තිබෙනවා, ඔක්සිජන් ලැබෙනවා, නමුක් ආහාර ගන්න බැහැ. නැක්නම් ආහාර දිරවන්න බැහැ. එහෙම සතියයි, දෙකයි, තුනයි: සති හතරක් යනකොට ඉවර වෙයි. දැන් බලන්න කාගෙවක් මෙහෙයවීමක් නැහැ, මේ භෞතික සම්පත්වල දායකත්වය තොලැබුණොත් - දායකත්වය කියල කිව්වේ ඒ ගොල්ලත් උදව් තොකොළොත් මේ ශරීරය ඉවරයි. එහෙම තම් ලෝකයේ අතෙකුත් රටවල්වල ජීවත් වන මනුෂායන්ගේ පිළිගැනීම් සහ බෞද්ධයන්ගේ පිළිගැනීම් අතර මොන තරම් හොද පරතරයක් තිබෙනවාද? මේක අපේ බෞද්ධ පින්වතුන් තේරුම් ගන්න ඕනෑ දෙයක්. සමහර දෙනෙක් ලෙඩක් හැදුණාම කියන්නේ මේක දෙවියන් වහන්සේගේ කැමැත්ත කියලයි. දැන් එතකොට මේක බෞද්ධයන් හැටියට අපි පිළිගන්නා නිගමනයක් නොවෙයි. යම්කිසි කෙතකුගේ මරණය සිද්ධ වුණොත් ඒ ගැනත් කියන්නේ දෙවියන් වහන්සේගේ කැමැත්ත කියලයි. ඒකත් බෞද්ධයන් හැටියට අපි පිළිගන්නා දෙයක් නොවෙයි.

සමහර ආගම් අදහන අය අසනීපයක්, තුවාලයක් හැදුණාම බෙහෙත් කරන්නේ නැහැ. ඒගොල්ලන් දෙවියන් වහන්සේගේ කැමැත්තට අනුවම ඒක සුවපත් වෙනකම් බලාගෙන ඉන්නවා. නමුත් බෞද්ධයන් හැටියට අපි එහෙම නොවෙයි පිළිපදින්නේ; ඉගෙන ගෙන තිබෙන්නේ. අසනීප ලෙඩ රෝග හැදෙන්නේ, විෂබීජයක් නිසා, වෛරසයක් නිසා, ඒ වගේ මොකක් හෝ භෞතික හේතු සාධක මතයි. එහෙම නම් මේ විධියට අපේ පිළිගැනීම් අතර ලොකු වෙනසක්, වැදගත්කමක් තිබෙනවා. එහෙම නම් අපි කර්මය පිළිගත්නවා. කර්මය කියන්නේ මානසික කිුයාවලිය. මනස විවිධ

කුමවලට අනුව කිුියාත්මක වෙනවා. එකම හිත මේ කුම දෙකටම අනුව කියාත්මක වෙනවා. එසේ නම් කර්මය හැටියට බුදුරාජණන් වහන්සේ පෙන්නුවේ මානසික කිුයාවලියයි. ඒ මානසික කිුයාවලිය මානසික කිුයාවලියටම සිමා වන්නේ නැහැ; හිතටම සීමා වන්නේ නැහැ; ඊට සුදුසු වන විපාක ලබා දීමටත් කිුියාත්මක වෙනවා. කර්ම විපාක ලබා දෙන්න පිටතින් කවුරුවත් නැහැ. කම්ම නියාමය, කර්මය නමැති නාාාය ධර්මයටම ඒක කරන්න පූළුවන්. අන්න අපේ පිළිගැනීම. නැවත උපදිනවා. ජීවත්ව සිටින කාලය තුළ මේ මනස කුසල කර්ම හා අකුසල කර්ම ගබඩා කර ගන්නවා; එකතු කර ගත්තවා. ඒවා එකතු කර ගැනීම නිසා ඊට සරිලන තැනක නැවත පදිංචි වෙනවා. ඒක තමයි පුනර්භවය යැයි කිව්වේ. ඒක අපි පිළිගන්නවා. ලෝකයේ සමහර අය මේ භවය මෙතැනින් ඉවරයි කියා හිතනවා; පිළිගන්නවා; ඒ ඇත්තන්ගේ ආගම්වලට අනුව. එතකොට පුනර්භවය ගැන ලෝකය පුරාම විශාල ආන්දෝලනයක් තිබෙනවා. බුදුරාජණන් වහන්සේ උගන්වන කර්ම සංකල්පය හා පුනර්භවය පිළිබදව විශාල උනන්දුවක් කිබෙනවා මැත කාලයේ.

මේ කරුණු ටික මා සඳහන් කළේ බෞද්ධයන් හැටියට අප ලෝක ජනතාව අතර සිටින තැන තිවැරදිව සටහන් කර ගත යුතු තිසයි. ලෝක ජනතාව අතර අප <mark>ඉන්න තැන කොතැනද කි</mark>යන එක අප විසින් තේරුම් ගත යුතු තිසයි. බොහෝ විට අපි විශේෂයෙන්ම ලංකාවේ ඉන්න අපි අපේ දේවල් අගය කරන්නේ තැති ගතියක් තිබෙනවා. අපේ තිබෙන වටිතාකම් අපට මතක තැහැ. අපේ තිබෙන වටිතාකම් අපි අතිකුත් රටවල් එක්කලා, ඒවායේ ශිෂ්ටාචාර සමහ සන්සන්දනය කරලා බලා සමහරවිට අපේ තිබෙන දේවල් නොවටිනා දේවල් හැටියට කල්පනා කරනවා. ඒක බරපතල වැරැද්දක්. ලෝකයේ තිබෙන අනිකුත් රටවල් තවම සතාාය හොයාගෙන යනවා. ඒගොල්ලන් අතට තවම සතාාය හසුවෙලා නැහැ. නමුත් බෞද්ධයන් ජීවත් වෙන්නේ, බෞද්ධ චිත්තනය ගොඩනැහිලා තිබෙන්නේ, ලංකාවේ අන්තිම පිටිසර ඉත්ත මතුෂාායාගේ චිත්තනය පවා ගොඩතැහිලා තිබෙන්නේ විශ්වයේ පරම සකාාය හා සමහයි. ඇත ගම්බද පළාතක ඉන්න වයසක ආච්චි කෙනෙක් සීයා කෙනෙක්: මේවා මේ ඉස්සර

කරපුවා. කර්මේ කියා කී සැරයක් කියනවාද? ඒ හේතුඵල සම්බන්ධතාව හරියට විනිවිද දැකලා කියනවා නොවෙයි. නමුත් ඒ අම්මා හරි, ඒ තාත්තා හරි, ඒ ආච්චි හරි, ඒ සියා හරි ඒ සිදුවීම පිළිබඳව යම් අර්ථකථනයක් ඉදිරිපත් කරනවා: ඒක හරියටම හරි. ඉස්සර කාලයේ මගේ වෛරක්කාරයෙක්ද කොහේද? කියා සමහරවිට කියනවා. පුනර්භවය පිළිබඳව කිසිම පර්යේෂණයක් කරපු කෙනෙක් නොවෙයි. නමුත් ඒ කථාව හරියටම හරි. මෙයා නම් කවදාහරි මගේ දේවදත්තයා තමයි වෙන්න හදන්නේ. ඇත ගම්බද පළාත්වල මේ වාගේ වාවහාර තිබෙනවා. සමහර විට මළපොතේ අකුරක්වත් දත්තේ නැහැ. අන්න ඒවා නො දැනගත්තාට කථා කරන්නේ විශ්වයේ පරම සතාය විවරණය කරන වචන අාශුය කරගෙනයි.

ඒ වාගේම හද්දා පිටිසර, අෑත ගම්බද පළාත්වල අය වුණත් දිවා ලෝක ගැන, සතර අපාය ගැන කථා කරනවා. තිවණ ගැන කථා කරනවා. මේක ගමට, පිටිසරට වචනයක් විතරක් වෙන්න පුළුවන්. නමුත් ඒ වචනය හා සමහ බැදි පවතින අර්ථය විශ්වයේ පරම සකාය හා බැදි පවතින අර්ථයක්. එහෙම නම් බුදුපියාණන් වහන්සේගේ ධර්මය නොගිය රටවල අය ඒ වගේ වාවහාර ඉදිරිපත් කරයිද? කවදාවත් නැහැ. එහෙම නම් පින්වතුනි, මේ කරුණු ටික මා සඳහන් කළේ අප ලෝක ජනතාව අතර කෙබළු චින්තනයක් දරනවාද? කෙබළු තැනක් ඒ ජනතාව අතර අපට තිබෙනවාද කියන එක තේරුම් ගන්නයි.

මා අද මාතෘකා වශයෙන් පුකාශ කළේ තථාගතයන් වහන්සේ ඉදිරිපත් කළ ඉතාම වැදගත් අදහස් කිපයක් ඇතුළත් පුකාශයක්. අදහස්වලින් ලෝකය නභාසිටුවන්න පුළුවනි. අදහස්වලින් ලෝකය වට්ටවන්න පුළුවනි. බුදුරජාණන් වහන්සේ කළේ ලෝකය නභා සිටුවන අදහස් ලෝකයට ඉදිරිපත් කිරීමයි. ලෝකය නභා සිටුවන්නට, මතුෂායන්ගේ ආධාාත්මය නභා සිටුවන්නට, මිනිස් වටිනාකම් නභා සිටුවන්නට වුවමනා කරන අදහස් ඉදිරිපත් කිරීමයි කළේ. අදහසක ඒ තරම් බරපතල වටිනාකමක් තිබෙනවා. අදහසක ඒ තරම් වටිනා පැතුරුණු බවක් තිබෙනවා. එහෙම නම්

තථාගතයන් වහන්සේ අපට පෙන්නලා දෙනවා, කරුණු කීපයක්. බලන්න ඒ කරුණු අපේ ජීවිතය නභා සිටුවන්න කොච්චර වටිනවාද කියන එක. උන්වහන්සේ අපට පෙන්වනවා; කම්මැලි වත්ත එපා, උදාසීත වෙත්ත එපා, වීර්යය ඇති කර ගත්ත, උත්සාහය උනන්දුව ඇති කර ගන්න, තමා තුළ අධිෂ්ඨානය, වීර්යය, උනන්දුව වට්ටගන්න එපා, දූර්වල කරගන්න එපා, හොඳ අරමුණක් හිතේ තියාගෙන ඒ අරමුණ දක්වා ගමන් කිරීමට උද්යෝගයෙන්, නොපසුබට වීර්යයෙන් වැඩ කරන්නය කියා. ්උට්ඨාන වතෝ කියා කිව්වේ ඒකයි. නභා සිටුවන ලද වීර්යය: ඒක වැටුණු වීර්යයක් එහෙම තොවෙයි, කිුයාව්රහිත වීර්යයක් නොවෙයි, නභාසිටුවන ලද වීර්යයක්. බලන්න කොච්චර වටිතා අදහසක්ද? සමහරවිට අපේ ජීවිතයට බලපාත පුශ්ත දිහා බලනකොට අපි මනසින් හරියට වැටෙනවා. සමහරවිට විභාගවලට ලියන ළමයි බලාපොරොත්තු වන පුතිඵල නොලැබුණොත් මනසින් වැටෙනවා. මනසින් දුර්වල වෙනවා. ඒ වා<mark>ගේම වෙනක්</mark> වෙනක් ආකාරයෙන් තමන්ට අභියෝග, පුශ්න, ගැටඑ, බාධා ඉදිරිපක් වෙනකොට ඒ ඒ තැනැත්තා ඒ පුශ්න ඉදිරියේ දූර්වලයෙකු බවට පත් වෙත්ත හදනවා. බුදුරජාණත් වහත්සේ ඒක අනුමත කළේ තැහැ. පුශ්ත බාධා, ගැටඑ, වැටීම් ඉදිරියේ තැභී සිටිත්ත කියත එකයි වදාළේ. පුශ්න කියන ඒවා, ගැටඑ කියන ඒවා, බාධා කියන ඒවා ලෝකයේ හැම තැනකම එදා සිට අද වනතුරු කිබෙනවා. ඒවා කවදාවත් ඉවර වෙලා නැහැ. ඒ නිසා ඒවායින් කම්පා වෙන්නේ නැතිව නහා සිටුවන ලද වීර්යයයෙන් කටයුතු ආරම්භ කරන්න කියනවා. 'උට්ඨාන වතො' කියන්නේ ඒකයි.

ඊළහට සති මතෝ සති මතෝ කියල කියන්නේ සිහි කල්පනාවෙන් වැඩ කරන්න කියන එකයි. දැන් මා කලින් සඳහන් කළා අපි වැඩ කළාට සමහර වෙලාවට සිහි කල්පනාව නැහැයි කියා. ඇත්ත තමයි, කල්පනා කර බලන්න, සතිය, සිහිය නැතිව තමයි අපි කරන වැඩ හුහක් කරන්නේ. පනාව ඔළුවේ ගහගෙන පනාව හොයන අවස්ථා තිබෙනවා. ඔර්ලෝසුව අතේ බැඳගෙන ඔර්ලෝසුව හොයන අවස්ථා තිබෙනවා. සපත්තු, සෙරෙප්පු දමාගෙන ඒක හොයන අවස්ථා තිබෙනවා. අල්මාරීයේ තියන්නට ගිය දේ අමතක වෙලා ශීතකරණය ඇතුළේ තබනවා. ශීතකරණය ඇතුළේ තියන්නට ඕනෑ කරන දෙය අමතක වෙලා ලාච්චුවේ දමතවා, එහෙම තැක්නම් අල්මාරියේ දමනවා. එහෙම දේවල් වෙනවා. සති මතෝ, සිහිය, මානසික අවදි බව භාවිතාවට ගත්තේ නැහැ. ඒ නිසා මතක නැහැ. ගෙදර දොර වැඩ නිසා, වැඩ කටයුතු අධික නිසා මේ වගේ විපර්යාස හුහක් සිදු වෙනවා. සමහර වෙලාවට එකම එළවඑවට දෙපාරක් ලුණු දමනවා. සමහර වෙලාවට ලූණු දමන්නෙම නැහැ. එහෙම තිබෙනවා. කලින් ලුණු දැම්<mark>මේ සිහි කල්පනාවෙන් නොවෙ</mark>යි, ඒක නිසා ඒක හිතේ වාර්තා වෙලා නැහැ. ඒ නිසා දෙවැනි වතාවටත් ලුණු දමනවා. හිත වෙන අතක. එහෙම නම් සතිය කියන එක අපේ එදිනෙදා කටයුතු විධිමත් කිරීමට යොදා ගන්න පුළුවන්. ඒ විකරක් නොවෙයි, සකිය හරියට භාවිතා කළොත් ඒ පුද්ගලයා තිවතින් සැනසීම ලබන්නත් ඉඩ තිබෙනවා. ඒ තරම් පුබල ධර්මතාවයක් සතිය කියා කියන්නේ. කෙසේ නමුත් එදිනෙදා කටයුතු කිරීමේදී සතිය භාවිතා කිරීම ඉතා ම වැදගත්. එතකොට සෙරෙප්පු දෙක තිබ්බ තැන මතකයි: පැන පැත්සල තිබ්බ තැන මතකයි: පොත් ටික තිබ්බ තැන මතකයි: ඔක්කොම මතකයි. එකක්වත් අමතක වෙන්නේ නැහැ.

මට මතකයි ඉස්සර අපේ ගම්බද පළාතක මාළු මරණ මතුස්සයෙක් මාළු මරත්තට ගිහින් පුපුරණ දෙයක් පත්තු කර ගහට දමන්න ලෑස්ති කළා මාළු මරන්න. ඒ මනුස්සයා මොකද කළේ? ගිනි පෙට්ටිය ගහට දමලා, අර පත්තු වෙන එක අතේ තියාගත්තාව මොකද වෙන්නේ? පත්තුම තමයි. පත්තු බදින්න වෙනවා, ඊළහට. ඒක තමයි වුණේ. කරන්න යන වැඩය ගැන දැනීමක් අවබෝධයක් නැහැ. අවබෝධයක් දැනීමක් තිබෙනවා: සතිය නැති වුණාම ඒවා ඔක්කෝම නැති වෙලා යනවා. එහෙම නම් සතිය කියල කියන්නේ බොහොම පුබල ධර්මතාවක්. ඊළහට පොඩිඩක් ගැඹුරු පැත්තට හැරීල බැලුවොත් තමාගේ සිතේ පහළ වන සිතුවිලි හඳුනාගෙන කියා කිරීමේ හැකියාව. මම මේ කථා කරන්නේ මහා ලොකු තණ්හාවකින් නේද? මේක කොච්චර නරකද? මේ ගෙදර පුශ්නයක් ගැන, සහෝදරයන්ගේ පුශ්නයක් ගැන මම මේ කථා කරන්නේ

මහා නණිහාවකින් නේද? ඇයි මම ගැන විතරක් මම හිතන්නේ? කියල තමන්ට කල්පනා වේව් සතිය ඉස්මතු වුණොත්. එහෙම තැත්තම් සහෝදරකම් ඔක්කෝම මකාගත, තණ්හාව ගුරුවරයා හැටියට තබාගෙන තමාගේ වාසියට පමණක් කථා කරාවි. ඒ තිසා සිත තුළ පහළවන සිතුවිලි පිළිබඳව අවදිමත් බව, කණ්හාව හැටියට හදුනා ගෙන කිුයා කිරීමේ හැකියාව. ඊළභට ද්වේෂය, තරහා. මම මේ කා එක්කද හිතේ ද්වේෂයක් ඇති කර ගෙන ඉන්නේ. අම්ම එක්ක තේද මම මේ තරහක් ඇති කර ගෙන ඉන්නේ? අයිය එක්ක නේද? මම මේ තරහක් ඇති කරගෙන වෛරයක් ඇති කර ගෙන ඉන්නේ. අක්ක එක්ක තේද? තංගි එක්ක තේද? මල්ලි එක්ක තේද මම මේ මහා වෛරයක් හදාගෙන ඉන්නේ? ගුරුවරයා එක්ක නේද මම මේ වෛරයක් හදාගෙන ඉන්නේ? මේ වෛරය, තරහ, කෝධය කවදාවත් මගේ යහපතට ඉදිරිපත් වන එකක් නැහැ. මොකද? වෛරය කියන්නේ අපේ යහපත වෙනුවෙන් කිුිිියාත්මක වෙන දෙයක් නොවෙයි. වෛරය කියන්නේ මගේ හානියට විපත්තියට ඉස්සරහට එත එකක්. අන්න එහෙම හිතන්න පුළුවන්කම තිබෙන්නේ සතිය තිබුණොත් පමණයි. එහෙම තැතිතම් බැහැ. තමාගේ සිතුවිලි හදුතාගෙන කිුියා කිරීමේ හැකියාව ලෝකයේ බොහෝ දෙනා සියයට අනු නවයයි දශම නමයහමාරක්ම - වැඩ කරන්නේ සිතුවිලිවල වහලුන් හැටියට මිසක් සිතුවිලි දැන හදුනාගෙන, සිතුවිලි තෝරා බේරාගෙන නොවෙයි. එන සිතුවිලිවලට අනුව අමු අමුවේ එහෙම වැඩ කරනවා. මේ හිතේ පහළ වන සිතුවිලි ඒ කරම් හොද ඒවා නොවෙයි පින්වතුනි. හරියට වෙළෙඳ පොලේ කිබෙන එළවඑ වගෙයි. පළතුරු වගෙයි. සමහර ඒවාට විෂ බෙහෙත් ගහලා. සමහර ඒවාට මහා නපුරු බෙහෙත් එකතු කරලයි තිබෙන්නේ කෝරලා, බේරලා පරිස්සමින් ගන්න ඕනෑ.

සිතේ සිතුවිලි අපට හඳුන්වා දෙන්න පිටින් කවුරුවක් නැහැ. කන්නාඩිය ළහට ගිහින් බැලූවාය කියා හිතේ සිතුවිලි පෙනෙන්නේ නැහැ. ඇස් දෙකට කන්නාඩියක් දමාගෙන බැලූවාය කියා ඒත් සිතුවිලි පෙනෙන්නේ නැහැ. එහෙම නම් කමා විසින්ම කමාගේ සිතුවිලි තෝරා බේරා ගත යුතුයි. අපට නායකත්වය දෙන්නේ අපේ සිතුවිලි. ඒ වුණාට මේ හිත අපට දිරච්ච ලණු පවා දෙන බව මතක තබා ගත්තට ඕනැ. ලෝක ජනතාව අතර උදාර ශුෂ්ඨ ජනතාව ඇස් දෙක පියාගෙන හෙමිහිට පැත්තකින් තැබිමේ විපාක වශයෙන් අද වන විට ලෝක ජනතාව අතර වැඩියෙන්ම දිවි හානි කරගන්නා පිරිස ඉන්නෙත් ලංකාවේ. ඒ තත්ත්වයට, අංක එකට අපි ඇවිත් තිබෙනවා. දිවි හානි කරගන්නේ කොහොමද? සිතුවිලිවලට වහල්වීම නිසයි. යුද්ධයෙන් මිනිසුන් 50 ක් මැරෙනවිට නිකම් මිනිසුන් 70 ක් මැරෙනවා යයි කියා ගණන් බලා තිබෙනවා. වහ බීලා, දිවි නසා ගැනීම්, එහෙම නම් ශ්‍රේෂ්ඨ දර්ශනයක පිළිසරණ තිබෙද්දීත් ධර්මය අමතක කිරීම නිසා, ධර්මයට අවශා ගරු බුහුමන් නොදැක්වීම නිසා, ධර්මය ලසුකොට සැලකීම නිසා මේ රටේ ජනතාවට ලැබිය යුතු පුති ලාභ එකක්වත් නොලැබි ගිහින් තිබෙනවා. ධර්මය අල්මාරීවල තිබෙන පොත්පත්වල තිබුණාය කියල හරියන්නේ නැහැ. ඒකට අවශා කරන ගරුබුහුමන් දක්වන්න ඕනැ. අහන්න ඕනැ: විමසන්න ඕනෑ, සාකච්ඡා කරන්න ඕනෑ. ධර්මය පිළිගන්න ඕනෑ.

එහෙම නම් දිවි නසා ගැනීම් කෙරෙන්නේ මනසට වහල් වීම තිසයි ගින්දර තියාගතින්, ගින්දර තියාගතින් කියල කියන්නේ හිතයි. ගින්දර තියාගන්නය කියා අපට උපදෙස් දෙන්නේ අපේ හිතයි. බෙල්ලේ වැළ ලාගන්නය කියා උපදෙස් දෙන්නේ හිතයි. දෙවියන් වහන්සේ එහෙම නොවෙයි, විෂ්ණු, කතරගම ආදී දෙවිවරුනුත් තොවෙයි. මේක කරගතින් කියා හිත කියනවා. කෝච්චියට පතිත්ත, කෝච්චියට පතිත්ත කියා හිත කියතවා. නමුත් සතිමතෝ යම් කෙතෙකුට සිහියෙන් කිුයා කරන්න පුළුවන් නම් සිතුවිලි හඳුනාගෙන, තෝරා බේරාගෙන කිුයා කරන්න පුළුවන් නම් ඒ වාාසනය සිද්ධ වෙන්නේ නැහැ. එහෙම නම් ඉතා වැදගත් ඉගැත්වීමක් සකිමතෝ කියත එකෙන් අපට ඉගැත්වෙනවා. ිඋට්ඨාන වතො සති මතො සුචිකමමසස නිසමමකාරිනො සුචි කම්මසස කිව්වේ යහපත් කිුියාකාරකම්වල තිරත වීමයි. තෝරා බේරාගෙන යහපතෙහි හැසිරිමයි. නිසමම කාරිතො විමසා බලා කුියා කිරීම. මොනවාද විමසා බලන්නේ. මේ කුියාවට අනාගතයේදී ලැබෙන පුතිඵල මොනවාද කියා විමසා බලා කිුයා කරනවා. තිකම්ම කිුයා කරන්න එපා කියනවා. මොනවාද ලැබෙන පුතිඵල

කියා විමසා බලත්ත කියතවා. අපි එහෙම නොවෙයිනේ. පුතිඵල ගැන බලත්තේ නැතිව ඔහේ කරගෙන යනවා. ඉතින් අන්තිමේදී අපි දුක් වෙනවා. එහෙම නම් අනාගත පුතිඵල තමයි විමසන්න තිබෙන්නේ. මොනවද මොනවද වෙන්න පුළුවන් නේ? ඉතින් ඒ අනුව කල්පනා කර බලනකොට අපි ඉතාම දුර්වල තැනක ඉන්න පිරිසක් කියලා කිව්වට කමක් නැහැ. කාලයේ තිබෙන වටිනාකම බුදුරජාණන් වහන්සේ අපට පෙන්වනවා. කාලය ඉතාම වටිනා දෙයක් හැටියට පෙන්වනවා. ඉක්මනින් මේ කාලයෙන් වැඩ ගන්නය කියනවා. දැන් අපි හුහ දෙනෙක් කරන්නේ කාලයෙන් වැඩ ගැනිම කෙසේ වෙතන් දෙන්නෙක් එකතු වෙලා බෝලයකට ගහන හැටි පැය 24 ක්, පැය 48 ක්, සහියක් ඔහේ බලාගෙන ඉන්නවා. එදාට සමහර වෙලාවට උයන්නෙන් නැහැ. කඩෙන් මොනවා හරි පාන් රොඩිඩක් ගෙනල්ලා කාලා, ටී. වී. එක දිහා ඔහේ බලාගෙන ඉන්නවා. අපි ඒ තරම් ඒකට යට වෙලා.

අනෙක් පැත්තෙන් ලංකාව ආහාර අහේතියකට මුහුණ පානවාය කියා වගා සංගුාමයකුත් පටන් ගෙන තිබෙනවා. ලකුෂ ගණන් මහජනයා තමන්ට තියමිත කාලය මේ විධියට වාෂ්ප කරමින් ඉන්නකොට වගා වෙයිද කියන එකයි පුශ්නය වී තිබෙන්නේ? ලකුෂ ගණන් මහජනයා, කත්තෝරුවල වැඩ කරන අය, රෝහල්වල වැඩ කරන අය, ගෙවල්වල තිකම් ඉන්න අය, හැමෝගෙම කතේ එක්කෝ ගුවත් විදුලි යන්තුයක්, නැත්නම් ඇහේ රූපවාහිතියක්. වගා වෙයිද කියන එකයි පුශ්නය. රටක් සංවර්ධනය වෙන්නේ, පවුලක් සංවර්ධනය වෙන්නේ කාලයෙන් වැඩ ගත්ත තරමටයි. කෙසේ නමුත් අපි ඉන්නේ ඔතැනයි. එහෙම තම් අනාගත පුතිඵල ගැන විමසා බලා නොවෙයි අපි වැඩ කරන්නේ, ඒ ඒ වෙලාවට ගැලපෙන දෙයක් ඔහේ කරනවා. එහෙම තම් අතාගත පුතිඵල ගැන විමසා බලන්නය කියනවා. මේ වාගේ දේවල් මම වැඩිපූර කන්න ගියොක් මට සීනි අමාරුව හැදෙයි. මට පුෂර් එක හැදෙයි, හෘදය රෝගියෙක් වෙයි. ඒවා ගැන විමසා බලන්නය කියනවා. මස් මාංශ කනකොට, බිත්තර කනකොට මම මේ වාගේ ලෙඩෙක් වෙයි කියා විමසා බලන්නය කියනවා. කියාව පමණක් තොවෙයි, කිුයාවට අතාගතයේදී ලැබෙන පුතිඵල ගැන

සැලකිලිමත් වෙන්නය කියනවා. හරි වැදගත් ඉගැන්වීමක්. මුළු රටටම මේ ඉගැන්වීම වටිනවා. රටකට වටින්නේ කොහොමද? **පොල්ගස් තිබෙන ඒවා කප කපා** ගෙවල් හදනවා. වෙන්දේසි කරනවා. අනාගත පුතිඵල බොහොම හොදයි. ඉතින් මැච් එකෙන් දිනුවාම ලංකාව දිනුවා යයි කියනවා. ලංකාව දින්නනේ කොහේද පින්වතුන් ලංකාව පරාදයි. කුඹුරු ගොවිතැන් මොකවත් කෙරෙන්නේ නැහැ. කුඹුරු වේලිලා ගිහිල්ලා. තිබෙන පොල්ගසුත් කප කපා යනවා. මත්කුඩු, මත් දුවා වලින් ලංකාව වැසීගෙන යනවා. ලංකා ව දිනුම් කියල කියන්නේ කොහොමද? ලජ්ජා බිය ඇති කෙනෙකුට, බස් එකක යන්න බැහැ, පාරක යන්න බැහැ. ලංකාව දිනුම් කියල කියන්නේ කොහොමද? පාසල් දරුවන්නේ මානසික තත්වය **බෙහෙවින්ම දූර්වල වේගන** යනවා. පාසල් දරුවන්ගේ සික් අ<mark>වාසනාවන්ක කක්වයකට, අ</mark>වාසනාවන්ක අගාධයකට වැටීගෙන එනවා. ඉතින් ලංකාව දිනුම් කියල කියන්නේ කොහොමද? ඊළහට වෙළෙඳ පොළකට ගිහිත් අපට ගැලපෙත දෙයක් ගත්ත තැහැ. ගත්ත හැම එළවඑවකම, පළතුරකම වස විස එකතු වෙලා. ලංකා ව දිනුම්ද? මේකද දිනුම් කියල කියන්නේ?

ඒ නිසා අප බොරුවෙන් රවට්ටාගෙන සතුටු වෙන්න කැමනි පිරිසක් හැටියටයි. පෙනෙන්නේ. එහෙම නම් නිසමමකාරී ගුණය, විමසා බලා කිුියා කිරීම, අනාගතයේදී සිදුවිය හැකි දේ ගැන විමසා බලා කිුියා කිරීමේ ගුණය ඇති කර ගත යුතුයි. ඊළහට සක්ඤතසසව ධමම ජීවිතෝ සක්ඤත භාවය, දැමුණු බව, හික්මුණු බව, වැඩිහිටියන් ඉදිරියේ, ගරු කළ යුත්තන් ඉදිරියේ දැමුණු බව, හික්මුණු බව හරීම අවශා දෙයක්. ජීවිතයේ ලස්සන තිබෙන්නේ එව්ටයි. දැමුණු බව, හික්මුණු බව බුදුරජාණන් වහන්සේ ඉතා අගය කොට පෙන්නා වදාළා. ධමම ජීවිතෝ – ධාර්මිකව පිවත්වීම. දැහැම්ව ජීවත් වීම. මේ සියල්ල තුළ ඉතා වටිනා මනුෂායකු සැලසුම් වෙනවා. ඒ මනුෂායන්ගෙන් පිරුණු ගම බොහොම හොඳ ගමක් වෙනවා, ඒ මනුෂායන්ගෙන් පිරුණු රට බොහොම හොඳ රටක් වෙනවා. ඒ නිසා මේ මිනිස් වටිනාකම පොෂණය කර ගැනීමට, දියුණු කර ගැනීමට බුදුරජාණන් වහන්සේගේ ධර්මය හැර

වෙනත් පිළිසරණක් අපට නැහැ. එහෙම නම් අපි දොනවන්තව කල්පනා කර බැලූවොත් මේ කරුණු අපට කොච්චර අතාවශා වෙනවාද කියල හිතන්නට ඕනෑ. එමනිසා මේ කරුණු සියල්ලම අරගෙන බෞද්ධ ජීවිතය වඩා හොද කළමනාකාරීත්වයකට හසු කර ගැනීමට තථාගතයාණන් වහන්සේ විසින් පෙන්නා වදාළ මේ කරුණු සමුදාය අපේ සිත් තුළ තැන්පත් කරගෙන ජීවිත වාසනාවන්ත කරගෙන අවසානයේ උතුම් වූ නිවණින් සැනසීම ලබමු කියා සාදු කියා පුාර්ථනා කර ගන්න.

#### පාරිතාෂික වචන මාලාව

- i. සහ සම්බන්ධය එකට බද්ධව පැවකීම, එකට එක්වීම
- ii. සමතුලික සමබරතාවය, එක හා සමාන
- iii. **ආධාාාක්මික සිතෙහි අභා**ාන්තරය සිතෙහි ඇතුළත
- iv. මූලාමය මුදල්
- v. චිරස්ථායි අඛණ්ඩ, ස්ථාවර
- vi. විස්තීර්ණ නොයෙක් ආකාරයේ, කොටස් රාශියකින් අණුන
- vii. සංරචකයන් කොටස්, ඒකක, කැබලි
- viii. ආශ්චර්යජනක පුදුම සහගත
- ix. මානසිකණුය සිතෙහි බල පවත්වන තත්වය
- x. ඤාණාන්විත නැණවත්
- xi. බාහිර ආටෝපය පිටත පෙනුම
- xii. ආකර්ෂණය සිත් ඇද ගනු ලැබීම, සිත් ගන්නා සුළු
- xiii. අවදිබව පිබිදීම, නැගිටීම
- xiv. ජනිත උපදින, පැණනගින
- xv. නිතරන්තරයන් නිතරම
- xvi. පුාඥයන් නැණවතුන්, බුඬිමතුන්
- xvii. විමර්ශනාක්මක සොයා බැලීම
- xviii. විශ්ලේෂණ එකිනෙක කරුණු සලකා බැලීම, විගුහය
- xix. යථාර්ථය බලපවක්වන නියම කණුය, පිළිවෙල
- xx. චෛතසික පාරීශුධිය සිතෙහි පිරිසිදු බව
- xxi. අවතීර්ණ පිවිසීම, ඇතුල්වීම
- xxii. අනොා්නා එකිනෙකා අතර
- xxiii. සහයෝගතා පිළිවෙත එකමුතු පිළිවෙල, කුමය
- xxiv. අඛණ්ඩ නොකැඩී, එකිනෙක සම්බණධ

#### **සංස්කාරකවරු**

පූජා ශාස්තුවේදී කුඹුක්වැවේ පක්කාකිත්ති හිමි පූජා ශෞරව ශාස්තුවේදී මල්උල්ලේ මේධානන්ද හිමි විශාමලන් අධාාපන අධානෂ කුමාරදස හෙට්ටිආරච්චි මහතා සිරිවීමල මුතුකුමාරණ මහතා ආවාර්ය පී. එව්. කේ. පෙරේරා මහතා බුද්ධදස විකුමසිංහ මහතා

#### විහාරස්ථ ගුන්ථකරන කම්ටුව

- \* කුඹුක්වැවේ පඤ්ඤා කිත්ති හිමි
- X මල් උල්ලේ මේධානන්ද හිමි
- 🖈 කුමාරදස හෙට්ටිආරච්චි මයා (ගරු සභාපති)
- 🖈 එස්. මූතුකුමාරණ මයා (ගරු ලේකම්)

🖈 බුද්ධදස විකුමසිංහ මයා (ගරු භාණ්ඩාගාරික)

- 🖈 එස්. දම්මූල්ල මයා
- 🖈 පියසේන මල්ලිකාරච්චි මයා
- 🖈 ඩී. ඕ. අස්සල ආරච්චි මයා
- X ගුනපාල මයා
- \* ආචාය්‍ී එල්. කේ. පී. පෙරේරා මයා



1948 පෙබරවාරී 04 වන, නිදහස් දින අරඹන ලද දකුණු කලංගම, කලවතුගොඩ ශුී බෞද්ධාරාම විහාරස්ථානයට පුරා වසර පනහක් දැනට සම්පූර්ණ වී තිබීම දෛවෝපගත වැදගත් සිද්ධියකි. එය නිමිතිකොට ස්වර්ණ ජයන්තිය සැමරීම සඳහා විශේෂ පින්කම් මාලාවක් පැවැත්වීම හා විහාර සංවර්ධන කටයුතුවල ඉතිරි වැඩ අවසන් කිරීම විහාරාධිපති, ශාස්තුවේදී සූජා කලවතුගොඩ සිරිරකන හිමියන් පුධාන දායක සභාවෙහි අරමුණ හා අධිෂ්ඨානයයි. මෙකී සද් වාාපාරයෙහි සාර්ථකභාවය ආරම්භක විහාරාධිපති පුජා කනේවල උපතිස්ස හිමියන්ට

කරනු ලබන උපහාරයක්ද වනු ඇත. මෙම ධර්ම දේශනා ගුන්ථය පිළියෙළ කරනු ලැබුයේ සියළු සැදැහැවතුන්ගේ දායකත්වයෙන් පවත්වනු ලබන මෙකී ස්වර්ණ ජයන්ති උළෙලෙහි සිහිවටනයක් වශයෙනි.

පසුගිය දශකය තුළ විහාර ස්ථානය ලද දියුණුව තුළින් විහාරාධිපති සිරිරතන හිමියන්ගේ කැපවීම, ආදර්ශය හා සතාවාදී බව වැනි විශිෂ්ට නායකත්ව ගති ලකුණෙ පිළිබිඹු වේ. ගැටළුමය වේදනාකර පුශ්න වලින් වෙලී, අසරණව, දිනෙන් දිනම පිරිහිමේ පුපාතය කරා ඇද වැටෙමින් පවතින බැව් පෙනෙන වර්තමාන සමාජයට තම විහාරස්ථානය කේන්දු කොටගත් සුවිශේෂි වැඩපිළිවෙළක් මගින් ශාන්තිය උදාකරදීම උන්වහන්සේගේ පරම අධිෂ්ඨානය හා පවිතු චේතනාවයි. ශාන්ති නායක බුදුරජාණන් වහන්සේගේ ශ්‍රේෂ්ඨ ධර්මයට අනුරුපීව යහපත් ආකල්ව. සමාජ අගයන්, සාරධර්ම හා සදාවාරය ගොඩනගාලීමට මෙම නිර්මාණශීලී විධිමත් ආගමික වැඩපිළිවෙළ හේතුවනවාට සැකයක් නැත. කාලෝචිත ධර්ම දේශකයෙක්, විනයධර භික්ෂුවක් මෙන්ම පුතිහාපූර්ණ දක්ෂ ගුරුවරයෙක් ලෙසද පුසිද්ධියක් උසුලන උන්වහන්සේගේ මෙම උතුම් ශාසනික වැඩ පිළිවෙළට ඉත සිතින්ම අනුගුහය දැක්වීම සැදැහවත් බෞද්ධයින්ගේ පරම යුතුකමකි.

කුමාරදාස හෙට්ට්ආරච්චි විශුාමලක් අධාාපන අධාාකෘ

# ශුී ලංකා ධර්ම චකු ළමා පදනම

අත්හළ, අසරණ, අනාථ ළමයින් සියලු දෙනාටම කෙසේ වෙතත් සුළු පිරිසකට හෝ රැකවරණය ලබාදීමේ කාරුණික. පින්බර හැඟිමෙන්, තායිවානයේ පධාන සංඝනායක තිපිටකවේදී බෝදාගම වන්දීම නාහිමියන් විසින් බණ්ඩාරගම, විදාගම අක්කර 13 ක පමණ නිසංසල, රමණිය බිම් පියසෙක ධර්ම වකු ළමා පදනම ඇරැඹිණි. මෙම ළමා නිවාසය පධාන කොට දැනට කෝටි දෙකකට ආසන්න මිල මුදල් වැය කොට ගොඩනැගිලි සංකීර්ණයක් ඉදිවී ඇත. මෙහි ළමයින් 100 කට පමණ පහසුකම් සහිතව ජිවත් වීමට ළමා නේවාසිකාගාරයක්, කෑම ශාලාවක්, පුස්තකාලයක්, කියවීම ශාලාවක්, මුළුතැන්ගෙයක් හා ශුවණාගාරයක් ද බොදු සිත් සතන් පනන් කරවන බූටැමයේ සිට වැඩම වූ ශී ලංකාවේ දී අතිශය දුර්ලභව දිටිය හැකි කිරිගරුඬ සමාධි බුදු පිළිම වහන්සේ සහිත රමණිය බුදු මැදුරක් සහ පරිපාලන ඒකකයන්ද ගොඩනගා ඇත.

පුණාගයතනයක් ලෙස පාර්ලිමේන්තු පනතකින් සංස්ථාගත කරන ලද, ධර්ම වකු ළමා පදනම යටතේ පාලනය වන පරිවාස හා ළමා රක්ෂක දෙපාර්තමේන්තුවේ ලියාපදිංචි ළමා නිවාසයක් වන මෙහි පළමු අදියර උදෙසා පිළිසරණ විය යුතු පිරිමි ළමයින් 50 ක් පමණ නේවාසික වීමට කටයුතු යොදා ඇති අතර පියවරින් පියවර ඉදිරියේදී ළමයින් 100 දක්වා බඳවා ගැනීමට අදහස් කර තිබේ. මෙම දරුවන්ගේ ආහාරපාන. ඇඳුම්, පැළඳුම්, සෞඛය. කිුඩා හා සෞන්දර්ය කටයුතු සඳහා අවශය සියලු පහසුකම් ආයතනය විසින් සපයා දී ඇත. ළමයින් පිළිබඳ සැබැ සෙනෙහසින් හා සුරක්ෂිතව කටයුතු කළ හැකි අධික්ෂණ මට්ටමේ උපදේශක මණ්ඩලයක් හා කාර්ය මණ්ඩලයක් මගින් ආයතනික වැඩසටහන් දෛනිකව කුයාත්මක කෙරේ.

පාසල් යන වයසේ පසුවන ළමයින් සියලු දෙනාම විධිමත් පාසල් අධහපනයේ නියැලි සිටින අතර ඔවුන්ගේ දක්ෂතාව අනුව අනාගතයේදී වෘත්තිය පුහුණුවීම් ලබාදීමට හා උසස් අධහපනය සඳහා යොමු කිරීමෙනුත්, පසුභාර වැඩසටහන් වලින් අතිමි සම්පත් පිළිබඳ පසුතැවිලි වීමට ඉඩ නොතබා උරුම සම්පතින් පුනර්ජිවනය ලබා රටට දැයට වැඩදායක දයාව. අනුකම්පාව අගයන ගුණගරුක විනිත පුරවැසියන් පිරිසක් බිහි කරලිම ආයතනයේ අපේක්ෂාවයි.

### ශී් ලංකා ධර්ම චකු ළමා පදනමේ පරමාර්ථ

- ◆ ශුී ලංකාවේ වරපුසාද අඩු ළමයින්ගේ සමාජිය, අධනපනික හා සංස්කෘතික වර්ධනය උදෙසා කටයුතු කිරීම.
- ◆ විශේෂයෙන්ම දිළිඳු, අනාථ සහ රෝගි තැනැත්තන්ට සහන, පෝෂආහාර, ඇඳුම් පැළඳුම් හා නිවාස සැපයීම.
- 🔷 සාමානෘ ජනතාවගේ ශාරීරික. ආධෘාත්මික සහ සමාජ සහ සාධනය වැඩි දියුණු කිරීම.
- ◆ සංස්ථාවේ පරමාර්ථ ඉටුකර ගැනීමේ කාර්යය සඳහා කෙළින්ම හෝ වෙනත් සංවිධාන සමග සහයෝගිතාවයෙන් ආයතන පිහිටවා පවත්වා ගෙන යාම.
- ◆ සංස්ථාවේ පරමාර්ථ හා සමාන පරමාර්ථ දරන, ශුී ලංකාවේ හෝ විදේශ රටවල පිහිටි වෙනත් ආයතන සමග සම්බන්ධතා පවත්වාගෙන යෑම.
- ජාතින් අතර සමගිය, ජාතයන්තර මිතුත්වය හා අවබෝධය නංවාලිම. පුවර්ධනය කිරීම හා දිරි ගැන්වීම හා තරුණ තරුණියන් අතර විනය හා ආත්ම විශ්වාසය පිළිබඳ හැඟිමක් ඇති කිරීම.
- 🔷 ටෙරවාදී බෞද්ධ දර්ශනය හා ජිවන මාර්ගය ආරක්ෂා කිරීම හා පතළ කිරීම.
- ♦ ශූී ලංකාවේ තරුණ තරුණියන්ට වෘත්තිය හා අධුනපන පාඨමාලා පැවැත්වීම.
- තරුණ තරුණියන් ස්වයං රැකියාවල යෙදිය හැකි අන්දම පිළිබඳව ඔවුන් පුහුණු කිරීම සහ පයෝජනවත් පුරවැසියන් වශයෙන් ස්ථාපනය වීම පිණිස ඔවුන්ට මුදලින් හෝ අනඅකාරයකින් සභාය වීම.
- ◆ සංස්ථාවේ පරමාර්ථ වැඩි දියුණු කිරීමෙහිලා නිරතව සිටින භික්ෂූන් වහන්සේලාට, ස්වේච්ජා සේවකයින්ට හා තරුණ තරුණියන්ට ශිෂපත්ව පිරිනැමීමෙන්, මුදලින් හෝ අනතකාරයකින් ආධාර කිරීම.
- සංස්ථාවේ පරමාර්ථ වැඩි දියුණු කිරීමෙහිලා පුදර්ශන, දේශන, සම්මන්තුණ. සාකච්ජා, වැඩමුළු, පංති, විවාද, සම්මේලන හෝ වෙනත් කටයුතු පුවර්ධනය කිරීම, පිළියෙල කිරීම, සංවිධානය කිරීම හා පැවත්වීම.
- ◆ පරිසරය ආරක්ෂා කිරීම සහ කළමනාකරණය කිරීම හා සම්බන්ධ කවර හෝ අංශයකට අදාළව, උපමාන පවර්ධනය කිරීම. භාර ගැනීම හා කියාත්මක කිරීම.

ඉහත සඳහන් පරමාර්ව මුදුන්පත් කර ගැනීම පිණිස අවශෘ හිතකර හෝ ඒවාට ආනුශංගික වෙනත් සියලු කිුිිිිිිිි කිරීම.

#### අනාගතය දුර දක්නා නුවණින් ගොඩනංවමු අපේක්ෂා මල් එල ගන්වමින්.

- 1. දිවා සුරැකුම් මධ සේථානයක්.
- 2. අසරණ දක්ෂ සිසුන් උදෙසා ශිෂපත්ව කමයක්.
- 3. විදේශ භාෂා පුහුණු ඒකකයක්.
- 4. සිවුසැට කලා කුශලතා වර්ධනය කිරීමේ වනාපෘතියක්.
- 5. පෙර පාසලක්.
- 6. වැඩිහිටියන්ට රැකවරණය සැලසීමේ ආයතනයක්.
- 7. වෘත්තිය පුහුණු පාඨමාලාවක්.

"Wherever the Buddha's teachings have flourished, either in cities or countrysides, people would gain inconceivable benefits.

The land and people would be enveloped in peace.

The sun and moon will shine clear and bright.

Wind and rain would appear accordingly, and there will be no disasters.

Nations would be prosperous and there would be no use for soldiers or weapons.

People would abide by morality and accord with laws.

They would be courteous and humble, and everyone would be content without injustices.

There would be no thefts or violence.

The strong would not dominate the weak

~THE BUDDHA SPEAKS OF THE INFINITE LIFE SUTRA OF ADORNMENT, PURITY, EQUALITY AND ENLIGHTENMENT OF THE MAHAYANA SCHOOL~

and everyone would get their fair share."

With bad advisors forever left behind, From paths of evil he departs for eternity, Soon to see the Buddha of Limitless Light And perfect Samantabhadra's Supreme Vows.

The supreme and endless blessings
of Samantabhadra's deeds,
I now universally transfer.

May every living being, drowning and adrift,
Soon return to the Pure Land of
Limitless Light!

~The Vows of Samantabhadra~

I vow that when my life approaches its end,
All obstructions will be swept away;
I will see Amitabha Buddha,
And be born in His Western Pure Land of
Ultimate Bliss and Peace.

When reborn in the Western Pure Land, I will perfect and completely fulfill Without exception these Great Vows, To delight and benefit all beings.

> ~The Vows of Samantabhadra Avatamsaka Sutra~

# **DEDICATION OF MERIT**

May the merit and virtue
accrued from this work
adorn Amitabha Buddha's Pure Land,
repay the four great kindnesses above,
and relieve the suffering of
those on the three paths below.
May those who see or hear of these efforts
generate Bodhi-mind,
spend their lives devoted to the Buddha Dharma,
and finally be reborn together in
the Land of Ultimate Bliss.
Homage to Amita Buddha!

## NAMO AMITABHA

南無阿彌陀佛

【斯里蘭卡文:佛學演講菁華錄】

#### 財團法人佛陀教育基金會 印贈

台北市杭州南路一段五十五號十一樓

Printed for free distribution by

The Corporate Body of the Buddha Educational Foundation 11F., 55, Sec 1, Hang Chow South Road, Taipei, Taiwan, R.O.C.

Tel: 886-2-23951198, Fax: 886-2-23913415

Email: overseas@budaedu.org Website:http://www.budaedu.org Mobile Web: m.budaedu.org

This book is strictly for free distribution, it is not to be sold.

නොමිලයේ බෙදාදීම පිණිසයි.

Printed in Taiwan 2,000 copies; August 2018 SR024-16111

