# බුදුන් වදල ධර්මය

# මහාචාර්ය වල්පොළ ශී රාහුල ස්වාමීන් වහන්සේ විසිනි.

පෝල් දම්යෙවිල් මතාචාර්ය තුමන්ගේ පුස්තාවනාවෙන් යුක්තයි..



බෞද්ධ සංස්කෘතික මධායස්ථානය i 25. ඇත්වර්සන් පාර, නැදිමාල, දෙහිවල, දුරකථනය: 726234, 734256 පැක්ස්: 736737

# බෞද්ධ සංස්කෘතික මධෳස්ථානය 125 ඇත්ඩර්සන් පාර - නැදිමාල - දෙහිවල

# © වල්පොල ශී රානුල හිමි ISBN 955-9219-20-0

| පළමුවැනි මුදුණය |     |    |    | 1964 |
|-----------------|-----|----|----|------|
| දෙවැනි මුදුණය   |     |    |    | 1966 |
| තෙවැනි මුදුණය   |     |    |    | 1969 |
| සිවුවැති මුදුණය |     |    |    | 1975 |
| පස්වැනි මුදුණය  |     |    |    | 1983 |
| සවැනි මුදුණය    |     |    |    | 1989 |
| හත්වැනි මුදුණය  |     |    |    | 1993 |
| අටවැනි මුදුණය   | බෞ. |    | ூ. | 1995 |
| නමවැනි මුදුණය   | බෞ. | ස. | ම. | 1997 |

#### බලපතුය

යොමු අංකය අපුම /2/1973

#### බුදුත් වදළ ධර්මය - වල්පොල ශී රාහුල හිමි

1952 පෙබරවාරී මස 29 වැනි දින නිකුත්කරන ලද ලංකාණ්ඩුවේ ගැසට් පතුයෙහි පළ වූ උපකෘත, ස්වභාෂා, ද්විභාෂා හා ඉංගුීසි පාඨශාලාවන් පිළිබඳ වෘවස්ථා සංගුහයේ 19/ (ඒ) ඡේදය යටතේ අධාාපන අධාක්ෂ ජනරාල් තුමන් විසින් පුස්තකාල පොතක් වශයෙන් අනුමත කරන ලදී.

බා.ප. ආරියවංශ

අ.ගු.පු.උ.ම.ලේකම්.

1977 පෙබරවාරි මස 08 වැනි දින කොළඹ 2, මැලේ විදියේ අධාාපන ගුන්ථ පුකාශන උපදේශක මණ්ඩලයේදීය.

Printed for free distribution by

#### The Corporate Body of the Buddha Educational Foundation

11F., 55 Hang Chow South Road Sec 1, Taipei, Taiwan, R.O.C.

Tel: 886-2-23951198, Fax: 886-2-23913415

Email: overseas@budaedu.org

Website:http://www.budaedu.org Mobile Web: m.budaedu.org

This book is strictly for free distribution, it is not to be sold.

නොමිලයේ බෙදාදීම පිණිසයි.

අපේ

යක්කඩුවේ හාමුදුරුවන්

වෙතටයි.

# රාහුල හිමියන්ගේ වෙනත් පොත්

#### භික්ෂුවගේ උරුමය

(කොළඹ ලංකා පූතු සමාගම, 1948, විතීය සංස්කරණය)

# ලක්දිව බුදුසමයේ ඉතිහාසය

(ගුණුසේන සහ සමාගම, 1962)

History of Buddhism in Ceylon

(M. D. Gunasena & Co., Ltd., Colombo, 1956)

What the Buddha Taught

(Gordon Fraser, Bedford, England, 1959)

(Grove press, New York, U. S. A., 1962)

L'Enseignement du Bouddha

(Editions Seuil, Paris, 1961)

Was der Buddha Lehrt

(Origo Verlag, Zurich, Switzerland, 1963)

Zen and the Taming of the Bull: Towards the Definition of Buddhist Thought

(Gordon Fraser Gallery, London 1978)

The Heritage of the Bhikkhu

(Grove Press, Inc, New York, 1974)

Le Compendium de la Super-Doctrine

(Philosophie) Abhidharmasamuccaya d'Asanga (Paris 1971)

(අසංගාචාර්යපාදයන්ගේ අභිබර්ම සුමුවචයේ පුංස පරිවර්තනයකි.)

# ප වූ න

|                    |     |     | 8වු   |
|--------------------|-----|-----|-------|
| විතු නාමාවලිය      | ••• | ••• | ix    |
| කර්තෘගෙන් වචනයක්   | ••• | ••• | xiii  |
| <b>පුස්තා</b> වනාව |     | ••• | ХV    |
| සංදොපනය            | ••• | ••• | xix   |
| බුදුන් වහන්සේ      | ••• | ••• | xxiii |

## 1 පරිච්ඡේදය

## බෞද්ධ චීන්තන කුමය

මනුෂායා උත්තරීතරය - තමාට පිහිට තමාමය - තමාම තමා ගැන වග කියයුතුය - සැකය - සිතීමේ නිදහස - සහනශීලත්වය - බුද්ධධර්මය ආගමක් ද? දර්ශනයක් ද? - සතායට නම් සටහනක් නැත - අන්ධ භක්තිය හෝ විශ්වාසය නොව දකීම භා අවබෝධය - සතාය පවා දඩි කොට නො ගත යුතුය - පසුරේ උපමාව - කල්පිත වාදවලින් වැඩක් නැත - කියාත්මක ආකල්පය - තුවාල ලත් මිනිසාගේ උපමාව.

## II පරිච්ඡෙදය

#### වතුරායා සතාය

## පළමුවැනි ආය\$ සතාය: දුඃඛය

බුද්ධධර්මය - ශුභවාදී හෝ අශුභවාදී හෝ නොව යථාර්ථවාදීය - 'දුක්ඛ' යන්නෙහි තේරුම - ජීවිතය පිළිබඳව දතයුතු කරුණු තුන - දුක පිරික්සා බැලිය හැකි ආකාර තුන - 'සත්වයා' - පඤ්චස්කන්ධය -'රූප' යන්නට විරුද්ධාරීවත් 'ජීවයක්' නැත්තේය -අනිතා ස්වභාවය - චින්තනය හා චින්තකයා -ජීවිතයේ මුලක් තිබේ ද?

#### III පරිච්ඡේදය

## දෙවැනි ආය\$ සතාය: සමුදය

අර්ථ විවරණය - ආහාර සතර - දුඃබයේ හේතුව -හටගැනීමේ සහ නැතිවීමේ ස්වභාවය - කර්මය සහ පුනරුත්පුත්තිය – මරණය නම් කුමක් ද? -පුනරුත්පත්තිය කුමක් ද? 42

#### IV පරිච්ඡෙදය

#### තුන්වැනි ආයර් සතාය: නිරොධය

නිවාණය නම කුමක් ද? - භාෂාව හා පරම සකාය - නිවාණය පිළිබඳ අථි විවරණය - නිවාණය නිමේධාර්ථක නො වේ - නිර්වාණය පරම සතාය බව - පරම සතාය නම කුමක් ද? - සතාය නිමේධාර්ථක නො වේ - නිවාණය සහ සංසාරය - නිවාණය එලයක් නොවේ - නිවාණයට පසු ඇත්තේ කුමක්ද? - සදෙස් යෙදුම - පරිනිර්වාණයෙන් පසු රහතන් වහන්සේට සිදුවන්නේ කුමක් ද? - ආත්මයක් නැත්නම නිවාණය අවබෝධ කර ගන්නේ කවරෙක් ද? - නිවාණය මේ ජීවිතයේ දී ලැබගත හැකිය. 50

# V පරිච්ඡේදය

#### සතර වැනි ආය\$ සතාය: මාගීය

මධාම පුනිපදව හෙවත් ආය\$ අෂ්ටාංගික මාර්ගය -කරුණාව සහ පුඥව - ශීලය - සමාධිය - පුඥව -දෙවදෑරුම අවබෝධය - චතුරාය\$ සතාය පිළිබඳ කටයුතු සතර.

#### VI පරිච්ඡෙදය

#### අතාත්මවාදය

අාත්මය නම කුමක් ද? - ඊශ්වරයා හා ආත්මය - තමාගේ ආරක්ෂාව හා ස්ථිතිය - ධර්මය පටිසෝත-ගාමීය - විශ්ලේෂණ කුමය හා සංශ්ලේෂණ කුමය - පටිච්ච සමුප්පාදය - සවතන්තු ඉව්ඡාව පිළිබඳ පුශ්නය - දෙවැදෑරුම සතාය - වැරදි මත කීපයක් - ආත්මයක් නැතැයි බුදුන් වහන්සේ පැහැදිලි බසින් ම වදළහ - උන්වහන්සේ පිළිතුරු නොදීම - ආත්මවාදය නො පැහැදිලි බව - අනාත්ම වාදය පිළිබඳව අප පිළිපැදිය යුතු හරි මග - ආත්මයක් නැත්නම් කර්මයේ විපාක විදින්නේ කවරෙක් ද? - අනාත්ම-වාදය නිෂේධාර්ථක නොවේ.

## VII පරිච්ඡේද

#### හාවනාව

වැරදි මත - භාවනාව ජීවිතයෙන් පලා යෑමක් නොවේ - භාවනා වර්ග දෙක - සකිපව්ඨානය -කායානුපස්සනාව - ආනාපාන සතිය - අප කරන සියලු දේ සිහියෙන් කිරීම - දන් පවත්නා මොහොතේ ජීවත්වීම - චේදනානුපස්සනාව - චීත්තානු පස්සනාව -ධම්මානුපස්සනාව.

#### viii

# VIII පරිචඡේදය

# නවින ලෝකය හා බුද්ධ ධර්මය

| වැරදි මස       | <b>ා - බුද්</b> ධධර්මය | හැම දෙනා     | සඳහාමය -    |
|----------------|------------------------|--------------|-------------|
| ගිහි ජීවිතය    | ගත කරමින් ද            | බුද්ධ ධර්මය  | පිළිපැදීම - |
|                | සමාජ ජීවිතය            |              |             |
|                | ැන උසස් සැ             |              |             |
|                | වන්නේ කෙසෙ             |              |             |
| පුශ්න - අප     | රාධ දුප්පත්කම          | ුමුල් කොට (  | ඇති බව -    |
|                | <b>ණු</b> ව හා ආධානා ස |              |             |
|                | ුසැප සතර -             |              |             |
|                | තිංසාව - දශුරාජයි      |              |             |
| පණිවුඩය -      | එය පිළිපැදිය ස         | ාක්ද? - අලෙග | හ්ක රජුගේ   |
| ආදර්ශය -       | බුද්ධ ධර්මයේ           | පරමාර්ථය.    | 111         |
| ස•ලක්ත         | •••                    | • • •        | 131         |
| <b>ගැටපද</b> ය | •••                    | •••          | 133         |
| සුවිය          | •••                    | •••          | 139         |

# විතු නාමාවලිය

#### මුබවිතුය

'සත්හට වන බව දුකට වෙදණන්'

තථාගතයන් වහන්සේ ලෝවැස්සන්ගේ දුක්වලට පළියම කරන මහවෙදණන් හෙවත් හෙසජාගුරු (අංගුත්තර නිකාය, කොළඹ සං. 822 පි. ආදි තැන්වල පාළියෙන් යොදන ලද පරිදි හිසක්ක) හැටියට දක්වන දුව පිළිමයක්. වමතින් බෙහෙත් කරඩුව ගෙන සිටින උන්වහන්සේ අභය හා සාමය පිළිබඳ සංකේතය වන අභය මුදාව අනුව දකුණත ඔසවාගෙන සිටිති. කි. ව. 9 වැනි ශතවර්ෂය. ජපන් රට ගංගො-ජී විහාරය. ජායාරූපය: පැරිසිය, බියුලෝස්.

#### 1 පිටුවට පෙර

- i. ලෝකඩමුවා බුදු පිළිමයක උඩුකය. තායිලන්තයේ සුබෝදයි, කි. ව. 14 වැනි ශතවර්ෂය පමණ. පැරිසියේ ගිමේ කෞතුකාගාරය. ගිමේ කෞතුකා-ගාරයේ අනුගුහයෙනි.
- ii. අවුකන හිටි පිළිමයේ හිස. අඩි 38 අභල් 10 ක් උසැති මේ ගල් පිළිමය කුි. ව. 5 වැනි ශතවෂීයට පමණ අයත්ය.

#### 32-33 පිටු අතර

iii. දඹුල්ලේ ලෙන් විහාරයක ඇතුළත. කිු. පූ. 1 වැනි ශතවෂීය. මෙහි දක්නට ලැබෙන පිළිම සහ චිතු පසු කාලයකට අයත්ය. පැරිසියේ ගිමේ කෞතුකා-ගාරයේ අනුගුහයෙනි.

- iv. මහබිනික්මන. සිදුහත් කුමරු යසෝධරා දේවියත් රාහුල කුමාරයාත් මාලිගාවත් අත්හැර දමා සතාය සොයනු පිණිස පිටත් වෙයි. බුරුමයේ පාගන් නුවර ආනන්ද විහාරය. කි. ව. 11 වැනි - 12 වැනි ශතවම්. පැරිසියේ ගිමේ කෞතුකාගාරයේ අනුගුහයෙනි.
- v. ඉන්දියාවේ මථුරාවෙන් ලැබුණු බුදු පිළිමයක්. මථුරා කෞතුකාගාරය. කිුි. ව. 5 වැනි ශතවෂීය. පැරිසියේ ගිමේ කෞතුකාගාරයේ අනුගුහයෙනි.
- vi. චීනයේ යුං කං ශෛලිය අනුව නෙළන ලද බුදු පිළිමයක්. පැරිසියේ ගිමේ කෞතුකාගාරය. ගිමේ කෞතුකාගාරයේ අනුගුහයෙනි.

# 64–65 පිටු අතර

- vii. තථාගතයන් වහන්සේ නෙල්ලි ගෙඩියක් (නොහොත් මැණිකක්?) දකුණු අත්ලෙන් ගෙන පෙන්වන අයුරු. උන්වහන්සේගේ ධම්ය පිළිබඳව යොදනු ලබන 'එහි පස්සික' (ඇවිත් බලනු) යන කීමේ තේරුම මෙයින් පිළිබිඹු කරනු ලැබේ. 13 පිට බලන්න. තිබ්බතයෙන් ලැබුණු ලෝකඩ පිළිමයකි. පැරිසියේ ගිමේ කෞතුකාගාරයේ අනුගුහයෙනි.
- viii. බදමමුවා බුදු පිළිමයක හිසක්. ඇජ්ගනිස්ථානයේ හද්ද. ගුීක ඉන්දියානු මෛලිය. 3 වැනි–4 වැනි ශතවර්ෂ. පැරිසියේ ගිමේ කෞතුකාගාරය. ගිමේ කෞතුකාගාරයේ අනුගුහමයනි.
  - ix. කාම්බෝජයේ පුා බාන්හි තිබී සොයාගත් බුදු පිළිමයක්. බ්මෙර් කලාව, බයොන් ශෛලිය. කි. ව. 12 වැනි ශතවර්ෂය. පැරිසියේ ගිමේ කෞතුකා-ගාරය. ගිමේ කෞතුකාගාරයේ අනුගුහයෙනි.
  - x. සංසාර චක්‍රය හෙවත් හව චක්‍රය. තිබ්බතය. හම්බූර්ග්, fප්‍රුබර් fපල්කෙර්කුංඩ් කෞත්කාගාරය. පැරිසියේ ගිමේ කෞත්කාගාරයේ අනුග්‍රහයෙනි.

## 96-97 පිටු අතර

- xi. තථාගතයන් වහන්සේ බුදු බව ලබන ද සුජාතා දේවීය උන්වහන්සේට කිරිපිඩු පිළිගැන්වීම. ජාවා, බොරෝබුදුර්. කි. ව. 8 වැනි ශතවර්ෂය. පැරිසියේ ගිමේ කෞතුකාගාරයේ අනුගුහයෙනි.
- xii. බුදු පිළිමයක හිස. ජාවා, බොරෝබුදුර්. කුි. ව. 8 වැනි ශතවුෂීය. ලයිඩන් කෞතුකාගාරය. පැරිසියේ ගිමේ කෞතුකාගාරයේ අනුගුහයෙනි.
- xiii. දහම දෙසන සැටි ධර්මචකුමුදාවෙන් පිළිබිඹු කරන බුදු පිළිමයක්. ජාවා, බොරෝබුදුර්. කි්. ව. 8 වැනි ශතවර්ෂය. පැරිසියේ ගිමේ කෞතුකාගාරයේ අනුගුහයෙනි.
- xiv. බුද්ධ පරිනිවාණය. ඉන්දියාව, අජන්ටාව, 26 වැනි ගුහාව. කුි. ව. 6 වැනි ශතවෂීය. පැරිසියේ ගිමේ කෞතුකාගාරයේ අනුගුහයෙනි.

#### 128-129 පිටු අතර

- xv. දහම දෙසන සැටි ධර්මචකුමුදාවෙන් පිළිබිඹු කරන බුදු පිළිමයක්. ඉන්දියාව, සාරනාථය, කි. ව. 5 වැනි ශතවර්ෂය. පැරිසියේ ගිමේ කෞතුකාගාරයේ අනුගුහයෙනි.
- xvi. බුදු පිළිමයක්. ජාවා, බොරෝබුදුර්. කිු. ව. 8 වැනි ශතවර්ෂය. පැරිසියේ ගිමේ කෞතුකාෂාරයේ අනුගුහයෙනි.

#### කතීලෙන් වචනයක්

බටහිර රටවල පුයෝජනය සඳහා මුලින් ම ඉංගිරිසියෙන් ලියූ මේ පොත 'What the Buddha Taught' නමින් පළමු කොට එංගලන්තයේත් ඊළහට ඇමරිකාවේත් පුසිද්ධ කරන ලදී. ඊට පසු එය පුංස භාෂාවෙන් ද ජර්මන් භාෂාවෙන් ද මුදිත විය.

මේ පොත සිංහලෙන් පළ කිරීමේ අදහස ඉදිරිපත් කොට, ඒ සඳහා වැඩ පිළිවෙළ යෙදුවේ, මට අතිශයින් ම නිතවත් ව සිටි, මගේ හෘදයංගම මිතුයෙකු වූ, සිංහල සාහිතායට අමරණීය සේවයක් කළ සෘගර පළන්සූරිය මහතායි. මෙහි සියලු ගෞරවයත් පිතත් මහත් ආදරයෙන් එතුමාගේ නාමයට පිරිතමමි.

මෙය මැනවින් සිංහලට පරිවර්කනය කිරීම ගැන සිරිපාල ලීලාරත්ත මහතාට කෘතඥ වෙමි. මෙහි සමහර කැන්, මගේද අදහස් අනුව, සිංහලට ගැළලපන අන්දමට, නිදහස් ව පරිවර්තනය ක**රන** ලද බව සැලකිය යුතුයි.

මෙහි දී නත් අයුරින් උදව දුන් හිතවතුන් අතර මහාචාර්ය කොටහේනේ පඤ්ඤාකිත්ති හිමිපාණන්ටත් මිරිස්සේ පඤ්ඤාසිරි හිමිපාණන්ටත් ආචාර්ය වයි. කරුණාදස මහතාටත් මම විශේෂයෙන් කෘතඥ වෙමි.

මේ පොත සිංහලෙන් පුසිද්ධ කිරීම ගැන ගුණසේන සමාගමේ මහතුන්ට අපේ ස්තුතිය හිමිවෙයි.

වල්පොළ රාහුල

1965 ජනවාරි 25. ඇමෙරිකා එක්සක් ජනපදයේ එවන්ස්ටන්හි. නෝත් වෙස්ටර්න් විශ්ව විදහාලයේ දී ය. සිරිපාල ලීලාරක්න

විසින්

පරිවතීනය කරන ලදි.

## පුස්තාවතාව

පුංස විදාහපිඨයේ (College de France) මහාචාර්ය, පැරීසියේ උත්තර විදාහපීඨයේ බෞද්ධ පයෝෂණාංශයේ අධාක්ෂ, පුංස ආයතනයේ (Institut de France) සදසා පෝල් දම්යෙවිල් විසිනි.

මේ වනාහි ඒකාන්ත වශයෙන් ම නවීන යයි කියයුතු පිළිවෙළකින් තම ආගම දෙස බැලු, ඉතා උසස් සුදුසුකම් හා අවබෝධයක් ඇති බෞද්ධ පඩිවරයෙකු විසින් ලියන ලද බුද්ධධර්ම විවරණයකි. අශෝක යුගයේ සිට අද දක්වා බුද්ධ ධර්මය වැජඹෙන, එහි බලය අනුන ව ආරක්ෂිත ව පවත්තා ලංකාද්වීපයෙහි සාම්පුදයික භික්ෂූ අධාාපනය සහ පුහුණුව ලැබූ පූජා ආචායා වල්පොළ රාහුල හිමියෝ එහි මහ පිරිවෙනක උසස් තනතුරු ද දරුහ. මෙබඳු පුරාණ සම්පුදයක හැදුණු වැඩුණුඋන්වහන්සේ සියලු සමපුද්යයන් විවේචනයට ලක් ව පවත්නා මෙකල විදුහානුයායී ජාතාන්තර පාණ්ඩිතාලය් ජීවයටත් රීති-වලටත් මුහුණපෑමට සිතාගත්හ. එහෙයින් විශ්වවිදාහලයට ඇතුළු වූ උන්වහන්සේ බී. ඒ. ගෞරව (ලන්ඩන්) උපාධියද, ඉක්බිති ලංකාවේ බුදු සමයේ ඉතිහාසය පිළිබඳ උසස් ශාස්තීය නිබන්ධයක් සැපයීමෙන් ලංකා විශ්වවිදාහලයේ පීඑව්. ඩී. උපාධිය ද දිනා ගත්හ. පසුව කලිකතා විශ්ව-විදාහලයේ විශිෂ්ට මහාචායාවරයන් සමග පයෝෂණවල ලයදේමීන්, තිබ්බකයේ සිට ඇත **පෙරදිග දක්වා** පැතිර

පවත්තා මහායාන බුද්ධාගම පිළිබඳ විශාරදයන් ආශය කළ උන්වහන්සේ තම බහුශුැතත්වය දියුණු කර ගනු සඳහා තිබ්බත චීන භාෂාමය ගුන්ථ හැදැරීමට අදහස් කළහ. ශුෂ්ඨ මහායාන දර්ශනිකයෙකු වූ අසංග ආචායණී-පාදයන්ගේ දර්ශනය පිළිබඳ නිබන්ධයක් සැපයීම සඳහා පැරිස් (සොර්බොන්) විශ්වවිදාහලයට පැමිණීමෙන් උන්වහන්සේ අපට ගෞරවයක් ලබාදුන්නේ එහෙයිනි. අසංග ආචාර්යපාදයන් විසින් සංස්කෘතයෙන් ලියන ලද පුධාන මූලගුන්ථ දැන් නැත; ඇත්තේ තිබ්බත චීන භාෂාමය පරිවර්තන පමණකි. ආචායණ රාහුල හිමියන් අප අතරට පැමිණ දැනට අවුරුදු අටකි. කහ සිවුර දරා ගෙන බටහිර ලොවෙහි සුළහ ආශ්වාස කරන උන්වහන්සේ තම ආගමේ පිළිබිඹුව ලොව මුඑල්ලෙහි පැතිර ගන්නා සැටි අපේ අවුල් සහිත පරණ කැටපත තුළින් සොයනවා විය හැකිය.

බටහිර වැසියනට හඳුන්වා දුන මැනවයි උන්වහන්සේ විසින් කරුණාවෙන් මට පවරන ලද මේ පොත වනාහි සංස්කෘතයෙන් 'අාගම' යයි ද, පාළියෙන් 'නිකාය' යයි ද කියනු ලබන පැරණි ම ගුන්ථවල ඇතුළත් බුද්ධ දේශනාවේ මූලධර්මයන් හැම දෙනාට තේරුම් ගතහැකි පරිද්දෙන් පැහැදිලි කොට ලියන ලද දීප්තිමත් විවරණයකි. මේ ගුන්ථ පිළිබඳ අනුපම අවබෝධයක් ඇති රාහුල හිමියෝ මෙහි දී නිරතුරුවම එයින් පාඨ උපුටා දක්වති. බෞද්ධ සම්පුදය රාශියක් ඇත ද, වාඤ්ජනාථිය ඉක්මවා ධර්මාව්ය විස්තර කරන අදහසින් විතා, මේ ගුන්ථයන් උල්ලංසනය කිරීමක් ඒ එකකද නැත. එහෙයින් ඒ සියලු සම්පුදයයන් විසින් ඒකමතික ව මේ ගුන්ථ ගුරු කොට සලකනු ලබන බව කිවයුතුය. ශතවුණී ගණනක් මුළුල්ලේ නොයෙක් රටවල පැතිර යෑමේ දී බුද්ධධර්මය විවිධාකාරයෙන් වාාඛහාන කරන ලද බව ද, ඒ නිසා ධර්මයේ ශාඛා රාශියක් ඇති වූ බව ද සැබෑය. එසේ වුව ද, එක් අතකින් සොකුටීස්ගේ තර්ක කුමය අනුගමනය කරමින් අනික්

අතින් ධම්දුත විලාසය ගන්නා, එනමුත් විදාානුයායී යථාර්වාදී පණ්ඩිතයෙකු වන ආචායර් රාහුල හිමියන් මෙහි ලා ඉදිරිපත් කරන තත්ත්වය උන්වහන්සේ විසින් ධම්ගුන්ථවලින් උපුටා දක්වන ලද සතා සාක්ෂායන් ආධාර කොට ඇත්තේ ය.

ධම් ගුන්ථවලින් උපුටා ඉතා සැලකිල්ලෙන් නිවරද ලෙස පෙරළා දක්වන ලද පාඨවලට උන්වහන්සේ එකතු කරන වීවරණ සුගමය, සරලය, නිරාකූලය, උගත්කම ලපන්නීමේ වෑයමින් තොරය, නිදහස්ය. මහායාන මත සියල්ල පාළි පොත්වලින් මතුකර ගන්නට යෑම වැනි තැන් විවාදයට භාජන විය හැකිය. එහෙත් මේ පොත් ගැන මෙබඳු දැනීමක් ඇත්තෙකුට මෙසේ අලුත් අදහස් ඉදිරිපත් කිරීමට, අලුත් එළියක් දීමට අවසර ඇත්තේ ය. උත්වහන්සේ මේ පොත ලියන්නේ නවීන ලෝකය සඳහාය. සමාජ වාදය, අනීශ්වරවාදය, අනුභූතිවාදය, චිත්ත විභාගය යනාදී නවීන චින්තාධාරාවන් ගැන කරුණු දක්වූ තැත් කීපයක් මෙහි ඇතද, තුලතය අතාවිශා යයි උන්වහන්සේ නො සලකති. නිර්වාාජ පාණ්ඩිතායේ පුතිඵලයක් වන මේ කෘතියෙහි අවිකල විචිතුතාවකින් ගෙන හැර දක්වන ලද ධම්ය කොනරව නවීන ද, අපේ වුවමනාවලට එය කොතරම් දුර ඉවහල් කරගත හැකි ද යනු පාඨකයා ම වටහා ගත යුතුය.

#### සංඥාපනය

තවීන ලෝකයේ හැම රටක ම වාගේ බුද්ධ ධම්ය ගැන උනන්දුවක් ඇති බව ද, එය දියුණු වෙමින් පවත්නා බව ද පෙනේ. නොයෙක් සමිති සමාගම් පාඨමණ්ඩල පිහිටුවා තිබේ. බුද්ධ ධම්ය පිළිබඳ ව ගුන්ථ රාශියක් ද පළ කර තිබේ. එහෙත් මේ ගුන්ථවලින් වැඩි ගණනක් ම සෙසු ආගම්වල මත නිසා ඇති වූ වැරදි හැඟීම් අනුව බුද්ධ ධම්ය දෙස බැලීමට පුරුදු ව සිටින්නන් විසින් හෝ නුසුදුස්සන් විසින් හෝ ලියනු ලැබීමත්, ඒ නිසා ම බුද්ධ ධම්ය නොපිටට තේරුම් ගනු ලැබීමත් සංවේග ජනකය. මැත දී බුද්ධ ධම්ය පිළිබඳ පොතක් ලියු ආගම් සැසදීම පිළිබඳ මහාචායාවරයෙක්, අගු උපස්ථායක ආනන්ද සථවිරයන් භික්ෂූන් වහන්සේ කෙනෙකු බව පවා නොදත්තේය. උන්වහන්සේ ගිහියෙක්ය යනු ඔහුගේ අදහස විය. මෙවැනි පොත් මහින් පතුරුවනු ලබන බුද්ධ ධම් දෙනය කෙබදු ද යනු පාඨකයාට කල්පනා කර ගතහැකිය.

මේ කුඩා පොත වනාහි බුදුන්වහන්සේ ම වදළ ධම්ය කුමක් දැයි දැනගන්නට කැමති, එහෙත් ඒ පිළිබඳ සැහෙන දැනීමක් නැති, උගත් බුද්ධිමත් පාඨකයාට මහ පෙන්නීමට දරන ලද වෑයමකි. එහෙයින් උන්වහන්සේ-ගේ ම දේශනා ඇතුළත් ආදීම ගුන්ථ යයි පඩිවරුන් විසින් ඒකමතික ව සලකනු ලබන පාළි තුන්පිටකයට අයත් පොත්වල එන බුද්ධවචනය ම ගෙන හැර දක්වා, ඒ ගැන කෙටි සරල විවරණයක් කිරීම මගේ අදහස විය. මෙහි එන කරුණු සහ පාඨ ඒ පොත්වලින් ම ගන්නා ලද්දේය. එහෙත් කිහිප තැනක දී මෑක පොත්-වලින් ද කරුණු ගෙන හැර දක්වා ඇත.

බුද්ධ ධම්ය ගැන තරමක දැනීමක් ඇති නමුත් එය වැඩි දුර උගනු කැමති පාඨකයා ද මගේ සැලකිල්ලට ලක් විය. අවශා පාළි වචන ද, මුල් පොත්වල නම් ඇතුළත් අධෝලිපි ද මෙහි යොදන ලද්දේ එහෙයිනි.

මෙහි දී ඇති වූ දුෂ්කරතා ද බොහෝය. අපරිචිත මතය සහ ජනප්‍රිය පුකට මතය අතර මැදුම් පිළිවෙත පිළිපැදීමටත්, බුදුන්වහන්සේගේ දේශනාවල ස්වරූපය හෝ ධම්ය හෝ වෙනස් නො කර, නවීන ඉංගීසි පාඨකයාට කියවා තේරුම් ගතහැකි පරිද්දෙන් පොත ලිවීමටත් මම වෑයම් කෙළෙමි. මෙය ලියද්දී පැරණි පොත්වල පාඨ මා සිත්හි රැවූ දෙන්නට විය. එහෙයින් උන්වහන්සේ දහම දෙසු පිළිවෙළ මේ යයි පාඨකයාට දන ගතහැකි වන පරිද්දෙන්, මුබපරම්පරාවෙන් ගෙනෙන ලද මේ දේශනා වල ලක්ෂණයක් වන පයණිය වචන පුනරුක්ති ආදිය මම එසේම යෙදීම්. එහෙත්, මුල් පොත්වලට ඉතා ම ළං ව සිටීමින් ම, පරිවර්තන ද හැකි තාක් සරල සුගම කෙළෙමි.

එසේ වුව ද බුදුන්වහන්සේ දක්වූ අදහසක් සරල කිරීමේ දී එක්තරා සීමාවකින් එපිට යා නොහැකිය. මේ පොතට 'බුදුන් වදළ ධම්ය' යන නම යොද ගත් හෙයින්, අථ්ය විපරිත වීමට හේතු වියහැකි සුගම අනුවාද කිරීමට වඩා, බුදුන් වහන්සේගේ ම නිදර්ශන ඇතුළු වචන යෙදීම සුදුසු යයි සිතීම්.

බුදුන්වහන්සේ වදළ පුධාන මූලික ධම් යයි සාමානා-යෙන් පිළිගනු ලබන සියලු ධම් මෙහි විස්කර කරන ලද්දේය. එනම් චතුරාය\$ සතාය, ආය\$ අෂ්ටාංගික මාගීය, පඤ්චස්කන්ධය, කමීය, පුනරුත්පත්තිය, පටිච්චසමුප්පාදය, අනාත්මවාදය, සතිපට්ඨානය යන මෙවාය. බටහිර රටවල පාඨකයාට නුපුරුදු වචන හා අදහස් මෙහි දක්නට ලැබීම සවාභාවිකය. එහෙයින් ඔවුන් i පරිච්ඡේදය ද, ඉක්බීති v, vii, viii පරිච්ඡේද ද කියවා නිරවුල් පැහැදිලි දනීමක් ලබාගෙන, ඉක්බීති ii, iii, iv, vi පරිච්ඡේද වලට පෙරළා යැම සුදුසු යයි සිතමි. ථෙරවාද, මහායාන යන සම්පුදය දෙක්හිම එක සේ පිළිගනු ලබන විෂයවලින් බැහැර ව, බුද්ධ ධමීය පිළිබඳ පොතක් ලිවීමට ඉඩක් නැත.

'ලථරවාද' යන්නෙහි අදහස නම් 'සුථවිරවරුන්ගේ මතය' යනුය. (මෙකල උගත්තු 'ලථරවාද' යන්නට පය්ථාය වශයෙන් 'හීනයාන' යන්න නො යොදති.) 'මහායාන' යන්නෙහි අදහස 'උත්තම වාහනය' යනුය. මේ වනාහි මෙකල පවත්නා පධාන බෞද්ධ සම්පුදය දෙකය. මෙයින් ආදිම පිරිසිදු ධම්ය යයි සලකනු ලබන ථෙරවාදය ලංකාව, බුරුමය, සියම (තායිලන්තය), කාම්බෝජය, ලාඔසය යන රටවලද, නැගෙනහිර පකිස්ථානයේ විටගොංහි ද පවතී. පසු කලෙක ඇති වූ මහායානය චීනය, ජපානය, තිබ්බතය, මොංගෝලියාව, කොරියාව යනාදි අනික් බෞද්ධ රටවල පවත්නේය. ඇතැම් ඇදහිලි සිරිත් විරිත් අතින් මේ දෙකෙහි අසමානතා ඇති නමුත්, මේ පොතේ ගෙන හැර දක්වන ලද ඉතා වැදගත් ධම්යන් පිළිබඳ ව ථෙරවාද මහායාන දෙක ඒකමතිකය.

මේ පොත ලිවීමට ආරාධනා කර, ඉක්බිති මුල් පිටපත කියවා තම අදහස් පැවසීමෙන් මට උදවු දුන් මහාචාර්ය ඊ. එfප්. සී. ලුඩොවයික් මහතාණන් මේ පිළිබඳව දක්වූ උනන්දුව ගැන මම කෘතඥ වෙමි. මුල් පිටපත කියවා අගතා විවේචනයක් කළ මරියන්න මඅන්

#### xxii

මහත්මීයට ද මම අතිශයින් කෘත දෙ වෙමි. තව ද පැරිසියේ මගේ ගුරුතුමන් වන පෝල් දමියෙවිල් මහා-චායාවරයාණන් මේ පොතට පුස්තාවනාවක් ලිවීමෙන් දක්වූ කරුණාවට මම බෙහෙවින් ණය ගැති වෙමි.

වල්පොළ රාහුල

1958 ජූලි පැරීසියේ දී ය.

# බුදුන් වහන්සේ

කි. පූ. 6 වැනි ශකවුමයේ උතුරු දඹදිව ජීවමාන වූ බුදුන්වහන්සේ ගෝසුයෙන් ගෞකම ද නමින් සිද්ධාථ ද වූහ. උන්වහන්සේගේ පියා (මෙකල නේපාලයට අයත්) ශාකා ජනපදයේ සුද්ධෝදන රජතුමාය; මව මහාමායා බිසවය. එකල පැවැති සිරිත අනු ව සොළොස් වියේ දී යසෝධරා නමැති රුමත් ගුණවත් කුමරිය සමග විවාහිත වූ සිද්ධාරී කුමාරයාණෝ අපමණ යස ඉසුරු මැද තම පාසාදයෙහි වාසය කළහ. එහෙත් ජීවිතයේ කත්වය ද, මිනිසා විදි දුක ද දුටු එතුමෝ දුකින් මිදීමේ මහක් සොයා යන්නට සිතා ගත්හ. විසි නව හැවිරිදි බෝසතාණන් තම පුත් රාහුල කුමරුන් උපන්ද රැයෙහි රජ සැප හැර දමා, අඛීනික්මන් කොට 'කිං කුසල ගවෙසී' තාපසයෙකු වූයේ එහෙයිනි.

ඉක්බිති එතුමෝ සුපුකට ආචාය්‍යීවරුන් හමු වී, ඔවුන්ගේ ධම් මාගීයන් පිළිපදිමින්, දුෂ්කර වුතවල යෙදෙමින්, සාවුරුද්දක් මුඑල්ලේ ගංගා නිම්නයෙහි සැරිසැරුහ. එහෙත් එයින් තෘප්තියට නොපැමිණි එතුමෝ ඒ සියලු සම්පුදයන් හැර දමා, නිදහස් මහක පිළිපන්හ. මෙපරිද්දෙන් (මෙකල බිහාරයේ ගයා නගරය අසල) නේරංජරා නදී තී්රයෙහි පිහිටි බුද්ධගයාවේ බෝරුක මුල දී තිස් පස් හැවිරිදි සිද්ධාර් කුමාරයාණෝ සතාාවබෝධය ලබා 'බුද්ධ' යන නමින් පුකට වුහ. මෙසේ බුද්ධත්වය ලැබූ ගෞතමයන් වහන්සේ බරණැස් නුවර අසල (මෙකල සාරනාථ නමැති) ඉසිපතනයේ මිගදයේ දී, පෙර තමන් සමග තපස් රැකීමෙහි යෙදුණු පස්වග මහණුන්ට පළමුවැනි බණ දෙසුසේක; එද සිට අවුරුදු පත් සාළිසක් මුළුල්ලේ රජ, ගොවි, බමුණු, සැඩොල්, සිටු, දිළිඳු, තවුස්, සොර ආදි සියලු දෙනාට කිසිදු වෙනසක් නො තකා දහම දෙසුසේක. කුලය හෝ සමාජ තත්වය හෝ නො සැලකූ උන්වහන්සේ විසින් පෙන්නා දෙන ලද මාගීය ඒ දන ඉගෙන පිළිපදිනු කැමති ගැහැනු පිරිමි සියලු දෙනා සඳහා ම අපාරුත ව විවෘත ව පවතී.

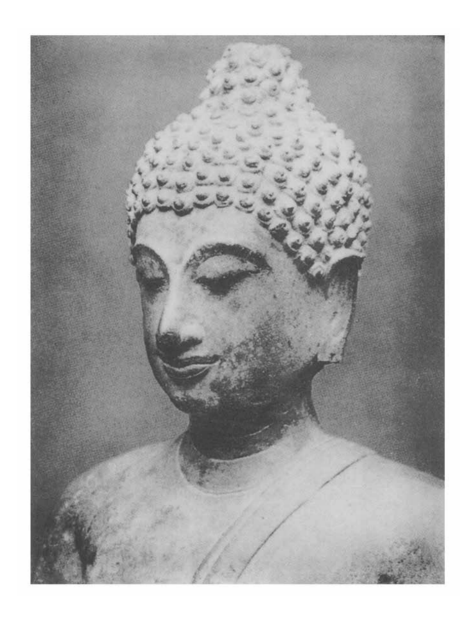
බුදුන්වහන්සේ (මෙකල ඉන්දියාවේ උත්තර පුදේශයට අයත්) කුසිතාරානුවර දී අසූ වියේ දී පිරිතිවන් පෑසේක.

මෙකල බුද්ධාගම ලංකාව, බුරුමය, නායිලන්තය කාම්බෝජය, ලාඔසය, වියට්තාමය, තිබ්බතය, චීනය, ජපානය, මොංගෝලියාව, කොරියාව යන රටවල ද ඉන්දියාව, පකිස්ථානය, නේපාලය, සෝවියට් සංගමය යන රටවල සමහර පළාත්වල ද අදහනු ලැබේ. අද ලෝකයේ බෞද්ධයන්ගේ සංඛ්‍යාව පණස් කෝටියකට වැඩිය.

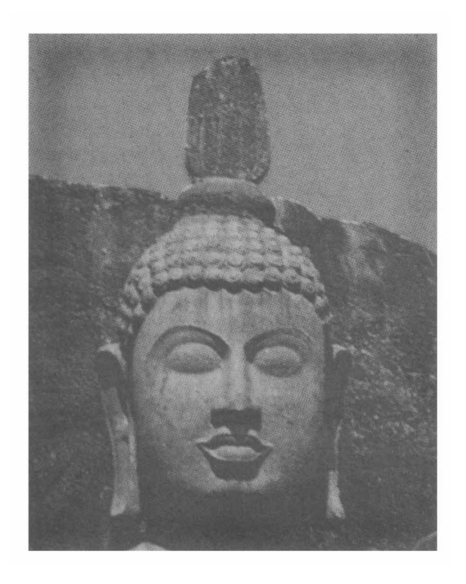
#### සත්හට වන බව දුකට වෙදණන්



තථාගතයන් වහත්සේ ලෝවැස්සත්ගේ දුක්වලට පිළියම් කරන මහවෙදණන් හෙවත් භෛෂජාගුරු (හිසක්ක හැටියට දක්වන පිළිමයක් (ජපන් රට)



i. තායිලත්තයෙන් ලැබුණු බුදු පිළිමයක උඩුකය



ii. අවුකත හිටි පිළිමයේ හිස

# බුදුන් වදළ ධම්ය

#### 1 පරිචඡේදය

# බෞද්ධ චින්තන කුමය

ආගම පිළිබඳ ව සාමානාශයන් පිළිගත් අදහසට අනු ව ආගම කර්තෘ කෙනෙකැයි බුදුන්වහන්සේට කියහැකි ද යනු සැකසහිත ය. එහෙත් උන්වහන්සේ ඒ ගණයෙහි ලා සලකා බැලුව හොත්, තමන් මිනිසෙකු මීස අන් කිසිවෙකු නො වන බව පළ කළ එක ම ආගම කර්තෘවරයා උන්වහන්සේ බව කියයුතු වෙයි. සෙසු ශාස්කෘවරයෝ තුමූ ඊශ්වරයා හෙවත් දෙවියන්වහන්සේ ම ය, නැත හොත් ඔහුගේ ම අවතාරය, එසේත් නැති නම ඔහු විසින් මෙහෙයවනු ලැබුවෝ යයි කියා ගීත්හ. බුදුන්වහන්සේ තුමු කිසි දෙවියෙකු වීසින් හෝ අන් කිසි බාහිර බලවෙගයක් වීසින් මෙහෙයවනු ලැබූ කෙනෙකැයි කියා නො ගත්හ. උන්වහන්සේ වද්ළේ ිතමන් මනුෂා බුද්ධියෙන් ම බුද්ධත්වය ලබා ගත් බවය. බුද්ධත්වය ලැබ් ගත හැක්කේ මිනුෂාායෙකු වීසින් පමණය. බුදුවරයෙකු වීමේ ශක්තිය සෑම මනුෂායෙකු සතු ව ඇත්තේය. අවශා වනුයේ වීය්ශය අධිෂ්ඨානය, ශුද්ධාව, පුඳුව ආදී ගුණධම්යි. බුදුන්-වහන්සේ මනුෂායෙකු වුව ද, ආශ්චයර් මනුෂායෙක් වූහ. උන්වහන්සේගේ 'මනුෂාත්වය' කොතරම් පරිපූණ වී ද යත් පසු කාලයේ දී පුවිලික බුද්ධාගමයෙහි උන්විහන්සේ 'අතිමානුෂ' ලෙස සලකනු ලැබුහ.

බුද්ධධ**ම්යේ ද**ක්වෙන පරිදි, මනුෂාායාගේ තත්වය උත්තරිතරය. මනුෂාායා තමාගේ ම ස්වාමියා වෙයි. ඔහුගේ ඉරණම විසදිමෙහි යෙදී සිටින වෙන කිසි දෙවියෙක් හෝ බලයක් නැත්තේය.

'තමාට පිහිට තමා ම ය, වෙන කවරෙක් නම් පිහිට වන්නේ ද?'¹ යන දේශනාවෙන් මේ කාරණය පැහැදිලි වෙයි. 'තමන් පිහිට කොට වෙසෙනු', 'අනුන්ගේ පිහිට **නො පතනු' යයි බුදුන් වහන්සේ තම ශුා**වකයනට අවවාද කළහ. තම බුද්ධියත්, වාායාමයත් ඉවහල් කරගෙන සියලු බන්ධනවලින් නිදහස් වීමේ බලය මිනිසා සතු ව පවත්තා බව පළ කළ උන්වහන්සේ තමා තමා ම දියුණු කර ගැනීමෙන් තම මුක්තිය සොයා ගන්නැයි එක් එක් පුද්ගලයාට අවවාද කළහ; දිරි දුන්හ. 'ඔබ ඔබගේ කාය\$ය කළ යුතුය; තථාගතවරයෝ ී හුදෙක් මාගීය කියා ලදන්නාහු වෙ<del>න් '</del> යනු උන්වහන්සේගේ අවවාදය විය. බුදුන් වහන්සේ ගැලුවුමකරුවෙකැයි කියහැකි නම එසේ කියහැක්කේ නිවනට හෙවත් දුකින් නිදහස් වීමට මහ **මසායා පෙන්නා දුන් උතුමාය යන තේරුම අනුවය.** එහෙත් ඒ මහ පිළිපැද නිවන ලබාගැනීම අප විසින් කළ යුත්තකි.

භාගාවතුන්වහන්සේ තම ශුාවකයනට නිදහස දුන්නේ 'හැම පුද්ගලයෙකු ම තමා ගැන වග කියයුතුය' යන මේ අදහස මුල් කර ගෙනය. භික්ෂු සංසයා පරිහරණය කිරීමට තමන් කිසි විටෙකත් අදහස් නොකළ බව ද,

<sup>1.</sup> ධප XII 4.

<sup>2.</sup> දීනි II (කොළඹ, 1929), 62පි. (මහාපරීනිඛ්ඛාන සුන්ත).

<sup>3. &#</sup>x27;තථාගක' යන වචනයේ තෝරුම 'කථයට හෙවත් සතායට පැමිණියේ' (සතාය සොයා ගත් තැනැත්තා) යනුයි. තමන් ගැන හෝ සෙසු බුදුවරයන් ගැන හෝ සඳහන් කළ අවස්ථාවල දී බුදුන්වහන්සේ වාවහාර කෙළේ මේ වචනයයි.

<sup>4.</sup> ab. XX 4.

ඔවුන් තමන් උදෙසා නො විසියයුතු බව ද මහාපරිනිවාණ සූතුයෙහි දී බුදුන් වහන්සේ වදළහ. තමන් විසින් ධම්ය පැහැදිලි ලෙසින් ම දේශනා කරන ලද බව ද, ගුරුහුගේ මීටෙහි සභවා තබා ගන්නා ලදැයි කියහැකි (ආචරියමුටයී) කිසිවක් තථාගත ධම්යෙහි නැති බව ද උන්වහන්සේ පැවසුහ.¹

බුදුන්වහන්සේ විසින් අනුදන්නා ලද සිතීමේ නිදහස වැනි දෙයක් ආගමික ඉතිහාසයෙහි අන් කිසි තැනක දක්නට නො ලැබේ. තමා ම සතා‍ය අවබෝධ කර ගැනීමෙන් විනා, කීකරු යහපත් ගතියට සැලකිල්ලක් හැටියට දෙවියකු විසින් පිරිනමනු ලබන දයාමය ආශීචාදයක පිහිටෙන් මිනිසෙකුට දුකින් මිදිය නො හැකි හෙයින්, මේ නිදහස වුවමනා ම බව උන්වහන්සේගේ අදහස විය.

වරක් තථාගතයන්වහන්සේ කොසොල් රට කේසපුත්ත තමැති නියමගමට වැඩියහ. මේ නියමගමේ මිනිස්සු 'කාලාම' යන පොදු නමින් පුකටව සිටියහ. භාගාවතුන් වහන්සේ තම නියමගමට වැඩම කර සිටින බව අසා උන්වහන්සේ බැහැදකින්නට ගිය කාලාමයෝ මෙසේ කීහ:

'ස්වාමීනි, කේසපුත්තයට පැමිණෙන ඇතැම් මහණ බමුණෝ වෙති. ඔවුහු තමන්ගේ වාදයන් ම විස්තර කරති; පැහැදිලි කරති; අනුන්ගේ වාදයන් හෙළා දකිති. ......ඉක්බිති වෙන මහණ බමුණෝ පැමිණෙති. ඔවුහු ද තමන්ගේ වාදයන් ම විස්තර කරති; අනුන්ගේ වාදයන් හෙළා දකිති.......එහෙත් මේ පින්වත් මහණ බමුණන්ගෙන් කවරෙක් නම් ඇත්ත කියන්නේ ද, කවරෙක් නම් බොරු කියන්නේ ද යන සැකයක්, විමතියක් අප සිත් තුළ පහළ වේ ම ය.'

<sup>1.</sup> දීනි II (කොළඹ, 1929) 62 පි.

මෙහිදී උන්වහන්සේ ඔවුනට දුන්නේ ආගම පිළිබඳ ඉතිහාසයේ සෙසු කිසි ම කැනක දක්නට නො ලැබෙන අපූරු උපදෙසකි:

'කාලාමයෙනි, ඔබ සැක කිරීමත් වීමතියට පැමිණීමත් සුදුසු මය. ඔබගේ සැකය ඇති වූයේ සැක සහිත තැනක ම ය. කාලාමයෙනි, ආරංචියෙන් හෝ පරම්පරාවෙන් ආ තිසා හෝ 'මෙහෙම ලු' යන කටලු කථා නිසා හෝ 'මේ අපගේ පිටක (ආගමික ගුන්ථ) සම්පුදය'යි සිතීමෙන් හෝ තර්ක හේතුවෙන් හෝ නය හේතුවෙන් හෝ 'මේ කාරණය යහපත් වගේ පෙනේ' යයි කල්පනා කිරීමෙන් හෝ 'මෙය අප සිතා බලා සතුටින් ගත් දෘෂ්ටියට ගැළපේ' යයි සිතීමෙන් හෝ 'මොහු අපගේ ගුරුය' යන හැඟීමෙන් හෝ නො පිළිගනු. යම් විටෙක මේ දේ අයහපත්ය, අකුසලය, වරදය යි ඔබට ම වැටහෙන්නේ ද එවිට ඒ අත්හැර දමනු. එසේ ම යම් විටෙක මේ දේ යහපත්ය. කුසලය, නිවරදය යි ඔබට ම

එමතු ද නො වේ. ශුාවකයන් විසින් තථාගතයන් පවා වීමසා බැලියයුතු යයි ද, ශාස්තෘවරයා සමාාක්සම්බුද්ධ ද, නැද්දයි වටහා ගතහැක්කේ එසේ කිරීමෙනැයි ද උන්-වහන්සේ වදළහ.<sup>2</sup>

විවිකිව්ඡාව (සැකය) වූ කලී සතාාවබෝධයට ද ආධාාත්මික දියුණුවට ද (සැබවිත් ම කවර දියුණුවකට ද) බාධා කරන නීවරණපසින් ී එකකැයි බුද්ධධමීයේ සඳහන් වෙයි. එහෙත් සැකය 'පාපයක්' නොවේ. ශුාවකයන්ගේ භක්තිය පිළිබඳ නීති මාලාවක් බුද්ධධමීයේ නැත්තේ ය.

<sup>1.</sup> අනි (කොළඹ, 1929) 1158.

<sup>2.</sup> මනි 47 වැනි වීම-සක සූත්ත.

සැබවින් ම, ඇතැම ආගම්වල 'පාප' නමින් අදහස් කරනු ලබන පිළිවෙළේ පාපයක් බුද්ධාමේ නැත. සියලු අකුසල් වල හෙවත් දුසිරිත්වල මුල නොදනීම (අවිජ්ජා) හා වැරදි දකිම (මිච්ඡා දිටයී) ය. සැකයක්, ගැටලුවක්, දෙගිඩියාවක් පවත්නාතුරු වෘද්ධියක්, දියුණුවක්, පුගතියක් නො ලැබෙන බව විවාදරහිත සතායෙකි. එසේ ම, පැහැදිලි ලෙස දක ගැනීමට හෙවත් තේරුම් ගැනීමට පුළුවන් වන තුරු සැකය තුරන් නො වන බව ද අවිවාදයෙන් පිළිගත යුත්තකි. එහෙත් දියුණුවක් ලැබීමට නම් සැකයෙන් නිදහස් වියයුතු ම ය. සැකයෙන් නිදහස් විය හැක්කේ පැහැදිලි ලෙස දක ගැනීමෙනි.

සැක නො කළ යුතු යයි හෝ විශ්වාස කළ යුතු ම යයි කීමේ තේරුමක් නැත. 'මම විශ්වාස කරමි'යි කී පමණින් දකගත් බවක් හෝ තේරුම් ගත් බවක් හෙළි නො වේ. ගණිත පුශ්නයක් විසඳමින් සිටින ශිෂායෙක්, මීළහට කළයුත්තේ කුමක් දශි තේරුම්ගත නො හැකි අවසථාවකට පැමිණෙයි. මෙහි දී සැකයක්, විමතියක් ඔහු සිත්හි පහළ වෙයි. මේ සැකය පවත්නාතුරු ඉදිරියට යන්නට ඔහුට බැරිය. ඉදිරියට යන්නට නම් ඔහු ඒ සැකය විසදා ගතයුතුය. සැබවින් ම ඒ සැකය විසදිමට පිළිවෙළවල් ඇත. මෙහිදී 'මම විශ්වාස කරමි, යි හෝ 'මම සැක නොකරමි, යි හෝ කී පමණින් සැකය විසළුන්නේ නැත. තේරුම් නො ගෙන යමක් ඇහීමට හෝ පිළිගැනීමට බල-කිරීම වූකලී ආධාාත්මික හෝ බුද්ධිමය ක්‍රයාවක් නො ව දේශපාලනාත්මක කි්යාවකි.

සැක නැති කිරීම පිළිබඳ ව බුදුන්වහන්සේ හැමවිට ම දක්වූයේ ලොකු සැලකිල්ලකි. තමන් දෙසූ ධම්ය ගැන යම කිසි සැකයක් ශුාවකයන්ගේ සිත්හි ඇතහොත් තමන්ගෙන් පුශ්න කළයුතු බව ද, සැක දුරු කර ගැනීමට ඉඩක් නො ලැබිණැයි පසු ව විපිළිසර නො වියයුතු බව ද, පිරිනිවන් පෑමට ස්වල්ප වේලාවකට පෙර පවා උන්වහන්සේ තම ශුාවක පිරිසට දන්වා වදළහ. එහෙත් ශුාවක පිරිස නිහඬ ව බලා සිටීයෝ ය. මෙහිදී උන්-වහන්සේ වදළ වචනය හදවත කකියවන සුලුය: 'ඔබ පුශ්න නො අසන්නෝ ශාස්තෘවරයාණන් කෙරෙහි ගෞරවය නිසා නම් එය තම යහළුවෙකුට වත් සැල කළයුතුය' (පුශ්නය යහළුවෙකුට කී කල ඔහු වෙනුවෙන් එය ඉදිරිපත් කිරීමට දෙවැන්නාට පුළුවන.)'

**මේ** හැර බුදුන්වහන්සේගේ සහනශීලත්වය ද අද්භූත ය. නිගණ්ඨ නාතපුත්තයන් (ලෙජන මහා වීරයන්)ගේ පුධාන ගෘහසථ ශුාවකලයකු වූ උපාලි නමැති ධනවත් ගෘහපති-වරයෙක් වරක් නාලන්දවේදී මහාචීරයන්<sup>2</sup> විසින් ම බුදුන්වහන්සේ හමු වීමට පිටත් කර යවන ලද්දේය. ම්භාවීරයන් මෙසේ කෙළේ කම් වාදයන් පිළිබඳ බුද්ධ මතය ස්වකීය මතයට වෙනස් වූ හෙයින් ඒ පිළිබඳ කරුණු කීපයක් ගැන තර්ක කර භාගාවතුන්වහන්සේ පැරදවීමේ බලාපොරොත්තුවෙනි. මේ වාදයෙන් සිදු වූයේ මහා වීරයන් නොසිතු දෙයකි. එනම් බුදුන්වහන්සේගේ මතය හරි බවත් තම ශාස්තෘවරයාගේ මතය වැරදි බවත් වාදය අවසානයේ දී උපාලි ගෘහපතියා විසින් පිළිගැනීමය. තමා උපාසකයකු හැටියට පිළිගන්නා ලෙස මෙහි දී උපාලි **ලකුවේ භාගාවතුන්වහන්සේගෙන් ඉල්ලා සිටියේ ය.** එහෙත් ඒ අදහස නැවත සලකා බැලීම සුදුසු බව ද 'ඔබ වැනි පුකට පුද්ගලයන් සිතා බලා වැඩ කරනු මනා හෙයින් ඉක්මන් නොවියයුතු බව' ද උන්වහන්සේ වදළහ. කමා බුදු සවවෙකු වීමට කැමති බව උපාලි ගෘහපතියා නැවත ශාස්තෘවරයාට සත්කාර සම්මාන කළයුතුයයි උන්වහන්සේ ඔහුට අවවාද කළහ.

<sup>1.</sup> දීන් II (කොළඹ, 1929) 958; අන් (කොළඹ 1929) 2398.

ලෙජන අාගම ඇති කළ මහාවීරයෝ බුදුන්වහන්සේගේ සමකාලීනයෙක් වූහ. මහාවීරයන් වයසින් බුදුන්වහන්සේට වැඩිමහලු වූ බව පෙනේ.

<sup>3.</sup> මනි 56 වැනි උපාලි සුක්ක.

කුි. පූ. තුන්වැනි ශතවෂීයේ ඉන්දියාවේ රාජාය කළ අශෝක බෞද්ධාධිරාජ තෙමේ බුදුන්වහන්සේගේ සහන-ශීලත්වය පිළිබඳ මේ උත්තම ආදර්ශය පිළිපදිමින් තම සුවිශාල අධිරාජායේ පැවති සියලු ආගම්වලට ගෞරව සත්කාර කළේය. දනුදු නො නැසී පවත්නා පචිත ධර්ම ලිපියක සඳහන් වන පරිදි, මේ අධිරාජ තෙමේ මෙසේ පුකාශ කෙළේය:

'තම ආගමට ගෞරව කරමින් සෙසු ආගම්වලට ගර්තා කළයුතු නො වේ. සෙසු ආගම්වලට ද යම් යම් කරුණු නිසා ගෞරව කළ යුතුය. මෙසේ කරනුයේ තම ආගම දියුණු කරයි. සෙසු ආගම්වලට ද උපකාර කරයි. මෙසේ නො කරනුයේ තම ආගමට භානියක් කරයි; සෙසු ආගම්වලට ද අපකාර කරයි. තම ආගමට පූජා කරමින් සෙසු ආගම්වලට අ අපකාර කරයි. තම ආගමට පූජා කරමින් සෙසු ආගම්වලට ගර්තා කරනුයේ 'මගේ ආගම දීපනය කරමි' යන අදහිසින් එසේ කරයි. එහෙත් හෙතෙම තම ආගමට මහත් භානියක් කරයි. එහෙයින් සමගිය ම යහපත්ය. සියල්ලෝ සෙසු ධර්වලට ද සවත් දෙත්වා.'¹

ආගම ධම්යන් පමණක් නොව සෙසු දේවල් ද මෙ පරිද්-දෙන් මෙත් සිතින් තේරුම ගැනීමේ සිරිත මෙකලට වුවමනා බව මෙහි ලා සඳහන් කළ යුතුය.

මේ සහනශීලත්වය වූකලී බෞද්ධ සංස්කෘතියේත් සභාත්වයේත් ආරම්භයේ පටන්ම පැවති විශිෂ්ට පරමාදර්ශ වලින් එකකි. අවුරුදු 2500 ක් මුළුල්ලේ කරන ලද බුද්ධ ධම් පුචාරයේ ඉතිහාසය දීර්ඝ වුව ද, අබෞද්ධයන් බෞද්ධ කිරීම සදහා ලේ බිදුකුදු සැලූ එක ද අවස්ථාවක් ගැන එහි සදහන් නොවන්නේ මේ නිසාය. මෙකල ලොව වෙසෙන බෞද්ධයන්ගේ ගණන කෝටී 50කට අධික වුවද, බුඩාගම ආසියා මහාද්වීපය මුළුල්ලේ සාමයෙන් ම පතුරුවන

<sup>1.</sup> XII පර්වක ධර්ම ලිපිය.

ලද්දේය. කවර කරුණක් නිසා වුව ද, කවර විධියකින් වුව ද, හිංසාවක් කිරීම බුදුන්වහන්සේගේ ධම්යට ඒකාන්ත වශයෙන් ම පටහැණිය.

බුද්ධධම්ය ආගමක් ද, නැතහොත් දර්ශනයක් ද යනු නිතර අසනු ලබන පුශ්නයකි. මෙයින් කවර නමක් යෙදුව ද කමක් නැත. කවර නමකින් හඳුන්වනු ලැබුව ද බුද්ධ ධම්ය නම් බුද්ධධම්ය ම ය. නමේ ඇති වැදගත්කමක් නැත. බුදුන්වහන්සේගේ ධම්යට අප දෙන 'බුද්ධාගම' යන නම පවා සැලකිය යුත්තක් නොවේ.

'නමෙහි ඇත්තේ කිම? — අප රෝස ය කියන මල සෙසු කවර නමකින් ගත — මිහිරි සුවද ම පතුරයි.'

මෙපරිද්දෙන් ම සතාගට නම් සටහනක් වුවමනා නැත. එය බෞද්ධ හෝ කිස්තියානි හෝ හින්දු හෝ ඉස්ලාමික හෝ නොවේ. එයට තනි අයිතියක් කිසිවෙකුට නැත. සම්පුදයවල නම් ගම් වනාහි සතාග නිදහසේ තේරුම් ගැනීමට බාධාවක් ම ය. ඒ නම් ගම් නිසා මිනිසුන්ගේ සිත්වල ඇති වන්නේ වැරදි හැඟීමය.

මානසික, ආධාාත්මික කරුණුවලදී පමණක් නො ව, මනුෂා සම්බන්ධතාවලදී ද මේ මෙසේම ය. උදහරණයක් නම්, කිසියම් මිනිසෙකු දකින අප, ඔහු මිනිසෙකැයි නො සලකා, සිංහල, දෙමළ, ඉංගිරිසි, පංස, ජර්මන්, ඇමෙරි-කානු, යුදෙව් ආදියම් කිසි නමක් ඔහුට ආරුඨ කොට, අපේ සිතේ ඒ නම ගැන 'පවත්නා නොයෙක් හැනීම අනු ව ඔහු ගැන කල්පනා කිරීමය. ඔහු සතුව ඇතැයි මෙහි දී අපකල්පනා කරන ගතිගුණ එකකුදු ඔහු තුළ නොපවතිනවා වියහැකිය.

මෙවැනි පුහෙදකාරී නම්වලට මිනිසුන් කොතරම කැමති ද කීවොත්, හැම දෙනාට ම සාධාරණ මනුෂා ගතිගුණවලට ද ඔවුහු එබඳු නම් යොදති. නිදසුනක් නම, ඇතැමුන් බෞද්ධ ගුණධම්, කුිස්තියානි ගුණධම් ආදී වශයෙන් නොයෙක් වගීවල 'ගුණධම්' ගැන කථා කිරීමයි. ගුණධම් කිසියම් පක්ෂයක, සම්පුදයක ඒකාධිකාරයක් විය නොහැකිය. කුිස්තියානි යයි හෝ බෞද්ධ යයි හෝ හින්දු යයි හෝ ඉස්ලාමික යයි හෝ විශෙෂ ගුණධම් ජාතියක් නැත. මවක තම දරුවා කෙරෙහි දක්වන ස්නේහය බෞද්ධ ස්නේහයක් හෝ කුිස්තියානි ස්නේහයක් නොවේ. එය මාතෘ ස්නේහයයි. ස්නේහය, ආදරය, පරිතාහය, කරුණාව, ක්ෂාන්තිය, මිතුත්වය, ආශාව, කෝධය, වෛරය, අහංකාරය යනාදී හොඳ නරක මනුෂා ගතිගුණ වලට විශෙෂ පක්ෂයක හෝ සම්පුදයක නාමයන් වුවමනා නැත. ඒවා කිසියම් විශෙෂ ආගමකට අයිතිද නැත.

කිසියම අදහසක් ලැබුණේ කාගෙන්ද, කොතනින් ද යන්නෙන් සතාය සොයන්නාට වැඩක් නැත. අදහසක මුල සහ එය වැඩුණු සැටි සෙවීම ශාස්තීය පයෙර්ෂණයකි. සැබැවින් ම, කිසියම් ඉගැන්වීමක් කිසියම් ධම්යක් බුදුන් වහන්සේගේ ද නැතභොත් වෙන කෙනෙකුන්ගේ දැයි දූන ගැනීම සතාය තේරුම් ගැනීම සඳහා අවශා නො වේ. අවශා වනුයේ එය දක තේරුම් ගැනීමයි. මේ කරුණ පැහැදිලි කරන අගනා කථාවක් මජ්ඣිමනිකායේ 140වැනි සූනුයේ දක්නා ලැබේ.

භාගාවතුන්වහන්සේ වරක් මගධරට චාරිකාවේ වඩින්නාහු එක් රැයක රජගහ නුවර කුඹල්හලක නවාතැන් ගත්හ. උන්වහන්සේට කලින් පැමිණි තරුණ පැවිද්දෙක් ද ඒ රැඑහිම විසීය.¹ දෙදෙනා ඔවුනොවුන් නො හඳුනන්නෝ වූහ. පැවිද්දගේ පිළිවෙළ දුටු තථාගතයන් වහන්සේ 'මේ තරුණයාගේ ඉරියවු යහපත්ය. මා මොහුට කථා

ඉන්දියාවේ කුඹලුන්ගේ ශාලා ලොකුය; නිහඩය. ශුමණයන් ද, පරිබුාජකයන් ද, බුදුන් වහන්සේ ද වාරිකාවේ යෙදෙද්දී කිසි යම් කුඹල් හලෙක රැයක් ගත කළ සැවී පාළි පොත්වල සඳහන් වෙයි.

කළ හොත් යෙහෙකැ'යි සිතා 'භික්ෂුව,¹ ඔබ ගිහි ගෙයින් නික්මුණේ කවරෙකු උදෙසාද, ඔබගේ ශාස්තෘවරයා කවරෙක් ද, ඔබ කැමති කාගේ ධම්යට ද?''යි වීමසූහ.

'ඇවැත්නි,² ශාකාපුතු වූ ද, ශාකාතලයෙන් නික්ම පැවිදි වූ ද ගෞතම නම් ශුමණ කෙනෙක් වෙති. ඒ භාගාවතුන් වහන්සේ ගැන මෙබඳු කීර්ති රාවයක් පැන නැගුණේ වෙයි: අර්හත්ය; සමාක් සම්බුද්ධය............. උන්වහන්සේ මගේ භාගාවත් ශාස්තෘවරයාණෝය. මම උන්වහන්සේ උදෙසා පැවිදි වූයෙමී. මම උන්වහන්සේගේ ධම්යට කැමැත්තෙමී' යි තරුණයා පිළිතුරු දුන්නෝය.

'භික්ෂුව, ඒ භාගාවත් අර්හත් සමාක් සම්බුද්ධයන් වහන්සේ දූන් කොහි වැඩ වෙසෙත් ද?'

<sup>1.</sup> බෞද්ධ පුවුජිතයන් සඳහා යොදනු ලබන 'භික්ෂු' යන්නෙන් මේ පුවුජිතයා ඇමතීම සැලකිය යුත්තකි. ඔහු භික්ෂු සංසයාට අයත් කෙනෙකු නොවූ බව මක්තෙහි කථාවෙන් පෙනේ. තමාට උපසම්පදව දෙන ලෙස හේ භාගාවතුන් වහන්සේගෙන් ඉල්ලීය. 'භික්ෂු' යන්න බුද්ධකාලයේ දී සියලු පැවිද්දන් සඳහා අවිශේෂයෙන් යොදන ලද්දක් විය හැකිය; නැතහොත් බුදුන්වහන්සේ මේ වචනය පොදුවේ යොදන්නට ඇත. 'භික්ෂු' යන්නෙහි තේරුම 'භික්ෂාව හෙවත් අාභාරය සිභායන්නා' යනුය. මෙතැන 'භික්ඛු' යන්න ඒ ආදීම ශාඛදික අර්ථය අනුව යොදන ලද්දක් විය හැකිය.

<sup>2.</sup> පාළි පොතේ එන වචනය 'ආවුයෝ' යනුය. එහි තේරුම 'ඇවැන්නි' යනුයි. මේ වූකලී සමානයන් ඇමතීමේ දී යොදන ලද සභෞරව වචනයකි. එහෙත් භික්ෂූහු කිසි විටෙක 'ආවුසෝ' යයි භාගාවතුන් වහන්සේ නො ඇමතුහ. ඒ වෙනුවට ඔවුන් යෙදුවේ 'ස්වාමීනි' යන' තේරුම ඇති 'හන්නෙ' යන්නයි. බුදුන්වහන්සේ ජීවමානව වැඩ සිටියදී භික්ෂූන් ඔවුනොවුන් ඇමතුවේ 'ආවුසෝ' යනුවෙනි. එහෙත් නවක (බාල වයසේ) භික්ෂූන් විසින් 'හන්නෙ' යයි හෝ ආයස්මා' යයි හෝ වැඩිමහලු භික්ෂූන් ඇමතිය යුතු යයි පිරිනිවන් පැමට විකකට පෙර බුදුන් වහන්සේ වදළහ. වැඩිමහලු භික්ෂූහු නමින් හෝ 'ආවුසෝ' යනුවෙන් හෝ නවක භික්ෂූන් ඇමතිය යුත්තාහ. (දීනි 11 කොළඹ 1929, 95 පි.) මේ සිරිත අද දක්වාත් භික්ෂූන් විසින් අනුගමනය කරනු ලැබේ.

'ඇවැත්නි, උතුරු ජනපදයෙහි සාවත්රී¹ නම නගරයක් රෙවයි. ඒ භාගාවත් අර්හත් සමාක් සම්බුද්ධයන් වහන්සේ වැඩ වෙසෙන්නේ එහිය.'

'භික්ෂූව, ඔබ ඒ භාගාවතුන්වහන්සේ දකතිබේ ද?

'දක්කොත් අඳුනන්ට පුළුවන්ද?'

'මා කිසි දිනෙක ඒ භාගාාවතුන්වහන්සේ දක ලා නැත. දක්කත් නො හඳුනමි '

මේ අපුකට තරුණයා ගිහිගෙයින් නික්ම පැවිදි වූයේ තමන් උදෙසා බව බුදුන්වහන්සේට වැටහිණ. එහෙත් ඒ තමන් බව හෙළි නොකළ උන්වහන්සේ 'භික්ෂුව, මම ඔබට ධම්ය දේශනා කරමි. අසනු, මැනවින් මෙනෙහි කරනු' යයි වදළහ.

'එසේ ය, ඇවැත්නි' යයි තරුණයා පිළිතුරු දුන්නෝය. ඉක්බිති බුදුන්වහන්සේ ඔහුට ධම්ය විස්තර කරමින් මාහැඟි දේශනාවක් පැවැත්වූහ.²

තමා සමහ මේ කථා කෙළේ බුදුන්වහන්සේ ම බව පුක්කුසාති නමැති මේ තරුණ පුවුජිතයාට වැටහුණේ මින් පසුය. වහා ම හුනස්නෙන් නැගිට බුදුන්වහන්සේගේ දෙපාමුල වැඳ වැටුණු හෙතෙම නොදනීම නිසා 'ඇවැත්නි' යයි ඇමතීම ගැන සමාව ඉල්ලීය. ඉක්ඛිති, තමාට උපසම්පදව දෙන ලෙස හේ අයැද සිටියේය.

මෙහිදී 'පාතුය සහ සිවුරු සම්පූණි ද'යි බුදුන් වහන්සේ විමසූහ. 'නැත' යයි පුක්කුසාති පිළිතුරු දුන් විට පාතුය සහ සිවුරු නැති කෙනෙකුට තථාගතයන් උපසම්පදව

<sup>1.</sup> සාවන්ථිය (සැවැන් නුවර) කොසොල් රටට අයන් ය. මුදුන් වහන්සේට පුක්කුසාති හමුවූයේ මහධ රටේ රජගහ නුවරදී ය.

<sup>2.</sup> මේ දේශනාවේ සම්පිණ්ඩනයක් තුන්වැනි ආය**ී සත**යය පිළිබ**ද පරිවරේ**දයේ ඇතුළත් ය.

නොදෙන බව උන්වහන්සේ වදළහ. ඉක්බිති පාතුය සහ සිවුරු සොයා නික්ම ගිය හෙතෙම මග දීගව දෙනක විසින් අනින ලදුව අපවත් වූයේය.¹

පසු ව මේ දුක්මුසු පුවත ඇසූ බුදුන්වහන්සේ පුක්කුසාති වූකලි සතාය අවබෝධ කරගත් පණ්ඩිතයෙකු හෙවත් බුද්ධිමතෙකු බව ද, නිවන් දකීමේ අන්තිම පියවරට මොබ පියවර වූ අනාගාමී එලයට පැමිණ සිටිබව ද, දනට ඕපපාතික ව ඉපිද සිටින ශුද්ධාවාසයේ දී රහත් වී පිරිනිවන් පාන බව ද වදළහ.

පුක්කුසාති බුදුන්වහන්සේගේ දේශතාව අසා ධර්මය අවබෝධ කර ගනිද්දී, ඒ දේශතාව කරන ලද්දේ කවරෙකු වීසින් ද, එය කවරෙකුගේ ධම්යක් ද යි නො දන සිටි බව මේ කථාවෙන් පැහැදිලිය. එහෙත් හේ සතාය දුටුවේය. බෙහෙත හොඳ නම් ලෙඩ සුව වන්නේය. එය පිළියෙළ කෙළේ කවරෙක් ද නැතහොත් එය ලැබුණේ කොතැනින් ද යි දන ගැනීම එහි ලා වුවමනා නො වේ.

බොහෝ ආගම්වල පදනම භක්තියයි; අන්ධ භක්තියයි. එහෙත් බුද්ධධම්යේ මුල්තැන ලැබෙන්නේ දකීමට, දන ගැනීමට මිස භක්තියට හෝ විශ්වාසයට නො වේ. බෞද්ධ ගුන්ථවල එන සද්ධා (සං. ශුද්ධා) යන්න වෙන ආගම්වල භක්තිය, විශ්වාසය, ඇදහීම යන මේවාට පර්යාය

ඉන්දියාවේ ගවයින් වීටීවල නිදහසේ යන එන බව පුකට ය. මේ පිළිවෙළ ඉතා පැරණි පුක්කුසාති කථාවෙන් පෙනේ. එහෙත් ඒ ගවයෝ සාමානායෙන් හීලෑ සත්තු ය; නපුරු හෝ අනින සුලු නො වෙති.

<sup>2.</sup> රහත්වීම නම සියලු කෙලෙස්වලින් නිදහස් වීමය. එය නිවන් දකීම පිළිබඳ සතරවැනි හෙවත් අන්තීම පියවරය. රහත් වූයේ පුඥව, කරුණාව ආදී පිරිසිදු උතුම ගුණවලින් පිරුණේ වෙයි. පුක්කුසාති පැමිණ සිටියේ තුන්වැනි හෙවත් අනාගාම (පෙරළා නොඑන) පියවරට ය.

<sup>3.</sup> කාර්ල් ජෙලරුප්ගේ 'කීර්ථවාරී කාමනිත' (The Pilgrim Kamanita) පුක්කුසාති කථාව අනුව ලියන ලද්දක් බව පෙනේ.

නොවේ. 'සද්ධා' නම් අවබෝධය හේතු කොට ගෙන ඇති වන නිසැක බව ය. පුචලිත බුද්ධාගමේත් පාළි පොත්වල සාමානා යෙදුම්වලත් 'සඩා' යන්නෙන් එක්තරා භක්තියක් හෙවත් බුද්ධ, ධම්ම, සංඝ යන රත්නතුය කෙරෙහි ලැදි බවක් අදහස් කරනු ලබන බව මෙහි ලා පිළිගත යුතුය.

කුි.ව. සතරවැනි ශතවුමයේ විසූ අසංග නමැති ශුෂ්ඨ බෞද්ධ දර්ශනික ආචායා පාදයන්ගේ මතය නම් ශුද්ධාව ආකාර තුනකින් යුක්ත බවය: (1) යම් කිසිවක් විදාාමාන යයි පවත්නා සම්පූණ දෘඪ අවබෝධය, (2) උත්තම ගුණයන් පිළිබඳ පුසාදය, (3) අභිපෙතාර්ය ඉෂ්ට කර ගැනීමේ අභිලාෂය යනුවෙනි.1

කවර පිළිවෙළකින් ගත ද, බොහෝ ආගමවල කියන භක්තිය හෝ විශ්වාසය බුද්ධාගමේ දක්නට නොලැබෙන් නකි. විශ්වාසය, භක්තිය වුවමනා වන්නේ දකිමක් නැති විටය. යමක් දකීමෙන් පසු ඒ ගැන භක්තිය, විශ්වාසය පිළිබඳ පුශ්නයක් ඇති නො වෙයි. මගේ මීටේ මැණිකක් තිබෙ යයි මා කියකොත් ඒ ඔබට දක ගත නොහැකි නිසා, භක්තිය, විශ්වාසය පිළිබඳ පුශ්නය ඔබ තුළ ඇති විය හැකිය. එහෙත් මා ඇහිලි දිග හැර මැණික ඔබට පෙන්නුව හොත්, එය ඔබට දක ගතහැකිය. එවිට භක්තිය, විශ්වාසය පිළිබඳ පුශ්නයක් ඇති නොවේ. 'භස්තාමලකයක්' (උඩුකුරු අත්ලෙහි තිබෙන මැණිකක් නොහොත් නෙල්ලිගෙඩියක්) දකින්නාක් මෙන් අවබෝධ කර ගැනීම යයි බෞද්ධ ගුන්ථවල කියන්නෝ එහෙයිනි.

<sup>1.</sup> අභිසමු 6 8.

<sup>2.</sup> ඊඩික් ලුඩොවයික් ජ්යෝමරෝයි විසින් ලියනලද 'පුරාණ බෞද්ධ සාතිකායෙහි ප්‍රෘතිතායයිය පිළිබඳ කත්වය' (The Role of the Miracle in Early Buddist Literature) නමැති අමුදික පීඑව. ඩී. උපායි නිබන්ධයේ මේ කාරණය විස්තර කර කිබේ. ලංකා විශ්වවිදාාලයිය සහරාවේ (The University of Ceylon Review, Vol, No. 1 April 1943 p 74 ff) පළ වූ මේ ලේඛිකාවයේ ම ලිපියක මේ ගැන සඳහන් වෙයි.

මුසිල නමැති භික්ෂු කෙනෙක් වෙන භික්ෂු කෙනෙකුට මෙසේ කියති: 'ඇවැත සවීට්ඨ, ශුද්ධාවෙන්¹ බැහැරවම, රුවියෙන් බැහැර ව ම, ආරංචි ඇසීමෙන් (අනුස්සවේන) බැහැර ව ම, කරුණු සලකා බැලීමෙන් (ආකාර පරිවි-තක්කේන) බැහැර වම, සලකා බලා සතුටීන් ගත් දෘෂ්ටීයට සමාන යයි සිතීමෙන් '(දිටයී නිජ්ඣානක්ඛන්තියා) බැහැර ව ම, භවතිරෝධය නිව්ාණය'යි දන්නේ ද වෙමි. දක්නේ ද වෙමි.'²

තව ද භාගාවතුන්වහන්සේ මෙසේ වදරති: 'මහණෙනි, ආසුවයන්ගේ ක්ෂය (නිවන) වනාහි දන්නහුට ද, දක්නහුට ද (ලැබෙන්නේ) වෙයි; නොදන්නහුට හෝ නොදක්නහුට නො වේ යයි මම කියමි.'³

එහෙයින් මෙහිලා හැම විටම වුවමනා වනුයේ දක ගැනීමත් දැන ගැනීමත් මීස විශ්වාසය, ඇදහීම නො වේ. බුද්ධධ**ම්ය ඒ**හිපස්සික ය; එය ඔබට ආරාධනා කරන්නේ 'ඇවිත් බලනු' කියා මීස 'ඇවිත් විශ්වාස කරනු' කියා නොවේ.

සතාය අච්ඡබෝධ කරගත් පුද්ගලයන් උදෙසා බෞද්ධ ගුන්ථවල යොදන ලද වචන ද මෙහි දී සලකා බැලිය යුතුය. එනම 'රජස්නැති, මල නැති දහම ඇස (ධම්ම චක්හු) පහළ විය;' 'හෙතෙම ධම්ය දුටුවේය, ධම්යට පැමිණියේය, ධම්ය විනිවිද දුටුවේය, ධම්යට බැස ගත්තේය, සැකයෙන් එතෙර ගියේය, සැකයෙන් තොර වූයේය;' 'මෙසේ සමාක් පුඥුවෙන් තතු පරිද්දෙන් (යථාභූතං) දක්නේ වෙයි' යන ආදියයි බුද්ධත්වයට පැමිණීම ගැන උන්වහන්සේ සඳහන් කෙළේ 'ඇස පහළ විය, නුවණ පහළ විය, පුඥුව පහළ

මෙහි 'සඩා' (ශුඩා) යන්න හක්තිය හෝ විශ්වාසය යන සාමාන‍ය අර්ථය ගෙන දෙයි.

<sup>2.</sup> සන් II (PTS) 117 8.

<sup>3. ⊘⊙</sup> III (PTS) 152 8.

<sup>4.</sup> නිදර්ශන: සන් V (PTS) 423 8: III, 103 8. මන් III (PTS) 19 8.

විය, විදහාව පහළ විය, ආලෝකය පහළ විය' යනුවෙනි. මේ හැම තැන ම සඳහන් වන්නේ නුවණින් දක ගැනීමක් (ඤාණ දස්සනං) විනා භක්තියෙන් විශ්වාස කිරීමක් නො වේ.

තම සම්පුදය සහ පුමාණය සතායයි අවිවාදයෙන් පිළිගත යුතු බවත් ඇදහිය යුතු බවත් බුෘහ්මණික සාම්පුදයිකයන් නො ඉවසිල්ලෙන් කිය කියා සිටි ඒ අවධියෙහි මෙවැනි අදහස් පහළවීම ඉතා සැලකියයුතු කරුණකි. වාක්ත, සුපුකට බුෘහ්මණයන් සමූහයක් වරක් බුදුන්වහන්සේ සමභ සාකච්ඡාවක යෙදුණාහ. ඉතා තියුණු නුවණ ඇත්තෙකැයි සියලු දෙනා විසින් සලකනු ලැබූ කාපයික නමැති සොළොස් හැවිරිදි තරුණයෙක් ද ඔවුනතර විය. හෙතෙම භාගාවතුන් වහන්සේගෙන් මෙබඳු පුශ්නයක් ඇසීය:²

'හවත් ගෞතමයෙනි, මුඛ පරම්පරාලවන්, පිටක (ගුන්ථ) පිළිවෙළින් ගෙතෙන ලද්ද වූ, පෞරාණික වූ ඛාත්මණ-යන්ගේ යම් මන්තු පදයක් වේ ද, එහි ලා ඛාත්මණයෝ 'මෙය ම සතෳය, සෙස්ස බොරු ය' යි ඒකාන්ත නිගමනයට බසිති. මේ ගැන භවත් ගෞතමයෝ කුමක් කියත් ද?'

'මෙය ම සතාය, සෙස්ස බොරුය කියා මම දනිමි, මම දකිමි' යි කියන කිසියම් එක ද බුාහ්මණයෙක් බුාහ්මණයන් අතර වේ දු'යි උන්වහන්සේ මෙහි දී විමසූහ.

'නැත' යයි තරුණයා නොවළහා පිළිතුරු දුන්නේ ය.

'මෙය ම සතාය, සෙස්ස බොරුය කියා මම දනිමි, මම දකිමි'යි කියන එක ද ආචායාීයෙක් හෝ සත්වැනි ආචායාී පරම්පරාව දක්වා එකද පුාචායාීයෙක් හෝ මන්තු කළ (බුාහ්මණයන්ගේ) ආදිම සෘෂිවරයෙක් හෝ වේ ද?'

<sup>1.</sup> යන් V (PTS) 422 8.

<sup>2.</sup> මනි 95 වැනි වංකී යුත්ත.

'නැත.'

'එසේ නම් එය එකෙකුට පසු එකෙකු අල්ලා ගෙන සිටින අන්ධයන් පෙළක් වැනිය. මුලින් සිටින්නා ද නො දකී, මැද සිටින්නා ද නොදකී. පස්සෙන් සිටින්නා ද නොදකී. බුාහ්මණයන්ගේ කීම අන්ධ පරම්පරාවක් වැනි යයි සිතුමි.'

ඉක්බිති භාගාවතුන්වහන්සේ මේ බුාහ්මණ පිරිසට ඉතා වැදගත් අවවාදයක් දුන්හ. එනම් 'සතාය රක්නා නුවණැති මිනිසෙකු මෙය ම සතාය, සෙස්ස බොරුයයි ඒකාන්ත නිගමනයකට බැසීම නුසුදුසුය' යනුයි.

'කෙතෙකු සතාය රකින්නෙකු වන්නේ කෙසේ ද ?'යි තරුණ බුාහ්මණයා මෙහි දී ඇසූ පුශ්නයට පිළිතුරු දෙමින් උන්වහන්සේ මෙසේ වදළහ:

'කෙතෙකුට ශුඩාවක් (විශ්වාසයක්) තිබේ. මෙය මගේ ශුද්ධාව (විශ්වාසය) යයි කියන්නේ නම් හේ සතාය රකින්නේ වෙයි. එහෙත් 'මෙය ම සතා, සෙස්ස බොරුය' යන ඒකාන්ත නිගමනයට නො යායුතුය.' වෙන වචන වලින් කියතොත්, කෙනෙකුට තමා කැමති දෙයක් විශ්වාස කළහැකිය; 'මම මෙය විශ්වාස කරමි' යයි ද කියහැකිය. ඒ තාක් ඒ පුද්ගලයා සතායට ගෞරව කරන්නේ වෙයි. එහෙත් තමාගේ ඒ විශ්වාසය හෝ භක්තිය නිසා, තමා අදහන දේ පමණක් සතායයිද, සෙසු සියල්ල අසතායයි ද ඔහුට කියහැකි නො වේ.

තව තැනක දී බුදුන්වහන්සේ මෙසේ වදළහ: 'යම් කිසි දෘෂ්ටීයක් දඩි කොට ගෙන අනාෳ දෘෂ්ටීහු හීන යයි දකීම (සිතීම) බලවත් බන්ධනයකැයි නුවණැත්තෝ කියති.'¹

වරක් බුදුන්වහන්සේ හේතුඵල වාදය විස්තර කරදුන් පසු තමන් එය මැනවින් දුටු බවත් තේරුම් ගත් බවත් ශුාවකයෝ කීහ. ඉක්බිති උන්වහන්සේ මෙසේ වදළහ:

<sup>1.</sup> සුනි (PTS) 151 8. (798 ගාථාව)

'මහණෙනි, මෙතරම පිරිසිදු වූ, මෙතරම් පිවිතුරු වූ මේ දෘෂ්ටිය පවා ඉදින් ඔබ දඬි කොට ගත්තොත්, ලාලනය කළොත්, ධනයක් සේ සැලකුවොත්, මගේ යයි සිතුවොත්, එවිට, දඬි කොට ගැනීමට නොව එතෙර යෑමට තිබෙන පසුරකට උපමා කොට ධම්ය දේශනාකරන ලද බව ඔබ නො දන්නාහුය.'¹

ධම්ය, අල්ලා කර උඩ කබා ගෙන යෑමට නොව එතෙර වීමට තිබෙන පසුරකට සමාන කරන මේ විචිතු උපමාව උන්වහන්සේ විසින් වෙන තැනක දී විස්තර කරන ලද්දේ ය.<sup>8</sup>

'මහණෙනි, එක්තරා පුරුෂයෙක් දිග ගමනක් යෑමට පිටත් වෙයි. ඔහුට මහත් දිය මුහුදක් හමු වෙයි. මෙතෙර සැකසහිතය, හය සහිතය. එතෙර යහපත්ය, හය රහිතය. එතෙර මෙතෙර ගමනට ඔරුවක් හෝ හෙයක් නැත්තේය. ඔහුට මෙසේ සිතෙයි: 'මේ දිය මුහුද මහත්ය. මෙතෙර සැක සහිතය, හය සහිතය. එතෙර යහපත්ය, හය රහිතය. එතෙර මෙතෙර ගමනට ඔරුවක් හෝ හෙයක් නැත්තේය. එතෙර මෙතෙර ගමනට ඔරුවක් හෝ හෙයක් නැත්තේය. එහෙයින් තණ දඩු අතු කොළ එකතු කර පසුරක් බැඳ, අත්වලිනුත් පාවලිනුත් වැයම් කර ඒ පසුරේ උදව්වෙන් සුව සේ එතෙරට යාගත්තොත් යෙහෙකි.' ඉක්බිති මහණෙනි, ඒ පුරුෂ තෙම තණ දඩු අතු කොළ එකතු කර පසුරක් බැඳ, අත්වලිනුත් පාවලිනුත් වැයම් කර ඒ පසුරේ උදව්වෙන් සුව සේ එතෙර යයි. ඉක්බිති එතෙර ගිය ඔහුට මෙබඳු සිතක් පහළ වෙයි. මේ පසුර මට ඉතා පිහිට විය. මෙය පිහිට කොට ගෙන අත්වලිනුත් පාවලිනුත් වැයම් කර ඒ පසුර හිය පිට හෝ කර පිට හෝ තබා ගෙන යන තැනක ගියොත් වටී.'

'මහණෙනි, ඔබ කුමක් සිතන්නාහු ද? මෙසේ කරන ඒ පුරුෂයා ඒ පසුරට යුතුකම් කරන්නේ වේ ද?, 'නැතු,

<sup>1.</sup> මනි I (PTS) 260 පි. (38 වැනි මහාකණ්හාසංඛ්ය සුක්කද?)

<sup>2.</sup> මනි I (PTS) 134 පිටු.

සවාමීනි.' 'ඒ පුරුෂයා කෙසේ කළොත් එ පසුරට යුතුකම් කළා වේ ද? එතෙර ගිය ඒ පුරුෂයා මෙසේ සිතයි: 'මේ පසුර මට ඉතා පිහිට විය. එය පිහිට කොට ගෙන, අත්වලිනුක් පාවලිනුත් වැයම් කර මම සුව සේ මෙතෙර ආවෙමි. මා මේ පසුර ගොඩ ඇද දමා හෝ දියෙහි පාකර හැර කැමති තැනක යනු යෙහෙකි.' ඒ පුරුෂයා මෙසේ කළොත් පසුරට යුතුකම් කළා වෙයි.

'මහණෙනි, මවිසින් දෙසන ලද ධම්ය පසුරට උපමා කළ හැකියි. එය එතෙර යෑම සඳහාය, දඬි කොට ගැනීම සඳහා නො වේ. මහණෙනි, ධම්ය පසුරක් වැනි යයි දන්නා ඔබ විසින් හොඳ දේ (ධම්ම) පවා හළ යුතුය. නරක දේ (අධම්ම) ගැන කියනු ම කවරේ ද?'¹

මේ උපමා කථාවෙන් පැහැදිලි වන්නේ ක්ෂෙමයට, ශාන්තියට, සැපයට, උපසමයට හෙවත් නිවාණයට මාගීය පෙන්නා දීම බුදුන්වහන්සේගේ ඉගැන්වීමේ පරමාරීය බවය. උන්වහන්සේ දේශනා කළ මුළු ධම්යේ අරමුණ මෙයම ය. බුද්ධිමය කුතුහලය සනසන්නට දහම් දෙසීම උන්වහන්සේගේ සිරිත නො වීය. කි්යාත්මක ශාස්තෘ-වරයකු වූ උන්වහන්සේ ඉගැන්වූයේ මීනිසාට ශාන්ති සුබය ලබා ගැනීම සඳහා ඉවහල් වන දේ පමණකි.

බුදුත්වහන්සේ වරක් (වර්තමාන අලභබාද් නගරය අසල) කෝසම්බියෙහි සිංසපා (ඇටටෙරිය) වනයක විසූහ. මෙහි දී ඇටටෙරිය කොළ කීපයක් අහුළා ගත් උන්වහන්සේ ශුාවකයන්ගෙන් මෙසේ ඇසූහ:

''මහණෙනි, කවරක් නම් වැඩි යයි ඔබ සිතන්නහු ද? මා විසින් අත්ලෙන් ගන්නා ලද ඇට්ටෙරිය කොළ ටික ද? නැත හොත් අවට ඇට්ටෙරිය වනයෙහි තිබෙන කොළ ද?'

<sup>1.</sup> මනි. I (PTS) 134–135 පි. මෙහි 'ධම්ම' යනුවෙන් උසස් ගුණධම්, අදහස් යන මේවා ගැනෙන බව අටුවාව කියයි. මෙසේ පිරිසිදු, පිටිතුරු දේ පිළිබඳ ජන්දරාගය පවා අත් හළයුතුයි. අපිරිසිදු, නරක දේ හළයුතු බව කියයුතු ද? මනිට්ඨ II (PTS), 109 පි.

'ස්වාමීනි, භාගාවතුන්වහන්සේ විසින් අත්ලෙන් ගන්නා ලද ඇට්ටෙරිය කොළ ටික ඉතා අඩුය. එහෙත් අවට ඇට්ටෙරිය වනයෙහි තිබෙන කොළ වැඩිය.'

'එපරිද්දෙන් ම මහණෙනි, මා දන්නා නමුත්, දේශතා නොකරන ලද දේ ඉතා වැඩිය. දේශනා කරන ලද දේ ඉතා අඩුය. කවර හෙයින් මවිසින් ඒ නො දෙසන ලද්දේද? මහණෙනි, එය පුයෝජනවත් නො වේ......නිවාණය ලැබීමට ඉවහල් වන්නේ නො වේ..¹¹

බුදුන්වහන්සේ දැන සිටි නමුත් නො වදාළ දේ කවරේදැයි විමසා බැලීමට ඇතැම් උගතුන් උත්සාහ දරන නමුත් එය නිෂ්ඵල වාාායාමයක් බව කිවයුතුය.

මනඃකල්පිත ආකුලතා ඇති කරන අනවශා දර්ශනික පුශ්න සාකච්ඡා කිරීමට බුදුන්වහන්සේ කැමති නො වූහ. උන්වහන්සේ එවැනි පුශ්න සැලකුයේ දෘෂ්ටි කාන්තාර හැටියටය. උන්වහන්සේගේ මේ පිළිවෙළ ඇතැම් ශුාවක-යන්ගේ අපුසාදයට හේතු වූ බව පෙනේ. චිරන්තන දර්ශනික පුශ්න දහයකට බුදුන්වහසේගෙන් පිළිතුරු ඉල්ලු මාලුංකාපුත්ත ස්ළුවීරයෝ එවැනි ශාවකයෙක් වූහ.\*

දිනක් සවස විවේකයෙන් පසු නැගී සිටි මාලුංකා පුත්ත ස්ථවීරයෝ බුදුන්වහන්සේ වෙත එළඹ, වැඳ, එකත්පසෙක හිඳ මෙසේ කීහ:

'ස්වාමීනි, තනි ව විවේකයෙන් හුන් මට මෙබඳු පරිවිතර්කයක් ඇති විය: භාගාවතුන්වහන්සේ විසින් විස්තර නොකරන ලද, ඉවත් කරන ලද, පුතික්ෂේප කරන ලද මේ පුශ්නයෝ (දිටයීගතානි) වෙති. එනම (1) ලෝකය ශාශ්වත (සදකාලියා) ද? නැත හොත් (2) එය

<sup>1.</sup> සනි V (PTS) 437 8.

<sup>2.</sup> මන් 63 වැන් වූලමාලු කා සුත්ත.

ආශාශ්වත ද? (3) ලෝකය අන්තවත් ද? නැත-හොත් (4) එය අනන්ත ද? (5) ජීවයන් ශරීරයන් එකක් ද? නැත **ගොත් (6) ජීවය අනිකක් ද, ශරීරය අනිකක් ද?** (7) තථාගත තෙම මරණයෙන් පසු පවත්නේ <mark>වේ ද?</mark> නැත හොත් (8) මරණයෙන් පසුනො පවත්නේ වේද? (9) තථාගතනෙම මරණයෙන් පසු පවත්නේත් නොපවත්නේත් වේ ද? නැතහොත් (10) මරණයෙන් පසු පවත්නේත් නොපවත්-ලත්ත් ලතා වේ ද? භාගාවතුන්වහන්සේ මේ පුශ්න මට කියා නො දෙනි. ් මේ පිළිවෙළ මම නො රිසියෙමි. එය මම පිය නොකරමී. මම භාගාවතුන්වහන්සේ ළහට ගොස් **මේ** කාරණය වීමසන්නෙමි. ඉදින් භාගාවතුන්වහන්සේ **මේ පුශ්න තෝරා දුන්තොත් මම උන්වහන්සේ ළහ බ**ඕසර **වෙ**ටෙසන්නෙමි. ඁඉදින් භාගාවතුන්වහන්සේ <sup>●</sup>ලත්රා නුදුන්නොත් මම ශික්ෂාව හැර දමා ගිහි වන්නෙමි. ඉදින් ලෝකය ශාශ්වත යයි භාගාවතුන්වහන්සේ දනිත් නම එසේ කියා දෙත්වා. ඉදින් ලෝකය ආශාශ්වත යයි භාගාවතුන් වහන්සේ දනිත් නම් එසේ කියා දෙන්වා. **ලෝකය** ශාශ්වත යයි මහ**් අ**ශාශ්වත යයි භාගාවතුන් වහන්සේ නො දනිත් නම්, 'මම නො දනිමි, මම නො දකිමි' කියා කීම නොදන්නා, නොදක්නා කෙනෙකු විසින් කියයුතු සෘජු වචනයයි.'

බුදුන්වහන්සේ මෙහි දී දුන් පිළිතුර මෙකල මෙවැනි දර්ශනික පුශ්න නිසා තම වටිනා කාලය අපතේ හරිමින් සිතේ සැනසිල්ල ද නැති කර ගන්නා ලක්ෂ ගණන් මිනිසුනට කදිම පාඩමකි:

'මාලුංකාාපුත්ත, මම ඔබට මෙසේ කීවෙම ද? 'මාලුං-කාාපුත්ත, එනු, මා ළභ බඹසර වසනු. මම ඔබට මේ පුශ්න තෝරා දෙන්නෙමි.'

<sup>&#</sup>x27;නැතු ස්වාමිනි.'

'මාලුංකාපුත්ත, ඔබ හෝ මට මෙසේ කීවෙහි ද? 'ස්වාමීනි, මම භාගාවතුන්වහන්සේ ළහ බඹසර වෙසෙන්නෙමී. භාගාවතුන්වහන්සේ මට මේ පුශ්න තෝරා දෙන්වා?'

'නැත ස්වාමීනි.'

'මාලුංකාාපුත්ත' දැනුදු මම ඔබට මෙසේ නො කියමි: 'මාලුංකාාපුත්ත, එනු, මා ළහ බඹසර වසනු. මම මේ පුශ්න තෝරා දෙන්නෙමී.' ඔබ ද මට මෙසේ නො කියහි: ස්වාමීනි, මම 'භාගාාවතුන්වහන්සේ ළහ බඹසර වෙසෙන්-ඉනමී. භාගාාවතුන්වහන්සේ මට මේ පුශ්න තෝරා දෙක්වා.' හිස් මිනිස, මෙසේ ඇති කල්හි කවරෙක් නම් කවරෙකු පුතික්ෂේප කරන්නේ ද?'¹

'මාලුංකාාපුත්ත, 'භාගාවතුත්වහත්සේ මට මේ පුශ්න කියා නො දෙනොත් මම භාගාවතුන්වහන්සේ ළහ බඹසර ඉතා වසම්'යි<sup>.</sup> යම් කිසිවෙක් කියන්නේ නම් ඒ පුද්ගල **ශතම ඒ පුශ්නවලට තථාගතයන්ගෙන් පිළිතුරු නොලබා ම** කලුරිය කරන්නේය. මාලුංකාපුත්ත, එක්තරා පුරුෂයෙක් විස පොවන ලද ඊකලයකින් විදින ලද්දේයයි සිතමු. ඔහුගේ මිතුරෝත් නෑදෑයෝත් ඔහු ශලාකාර වෛදායෙකු ළහට ගෙන යන්නාහ. එවිට ඒ තුවාල ලත් පුරුෂයා මෙමස් කියයි: මට මේ විද්ද පුද්ගලයා ක්ෂතුියමයක් ද, බාහ්මණයෙක් ද, වෛශායෙක් ද, ශුදුයෙක් ද, කවර නම ඇත්තෙක් ද, කවර ගෝතුයකට අයත් ද, උස ද, මිටි ද, මැදුම් ද, කළු ද, දුඹුරුවන් ද, රන්වන් ද, කවර ගමක හෝ නියම ගමක වෙසේද යන මේ විස්තර දන ගන්නා තුරු මේ ඊතලය අදින්ට **නො දෙමි.** මේ ඊතිලය විදින ලද්දේ කෙබඳු දුන්නකින් ද, එහි දුනුදිය කවර වගියකට අයත් ද, ඒ ඊකලයට කවර වගියක පියාපත් යොදන ලද ද, එහි

දෙ දෙන ම නිදහස්ය, එක් කෙනෙකු අනිකාට බැදීමක් නැත යනු මෙහි අදහසය.

තුඩ තනන ලද්දේ කවර දෙයකින් ද යන මේ විස්තර දූන ගන්නා තුරු මේ ඊතලය අදින්ට නො දෙමි. ඒ පුරුෂයා මේ කිසි දෙයක් නොදූන ම කලුරිය කරන්නේය. එපරිද්දෙන් ම, 'භාගාාවතුන්වහන්සේ මට මේ පුශ්න කියා නොදෙනොත් මම භාගාාවතුන්වහන්සේ ළහ බඹසර නො වසන්නෙමි' යි යම් කිසිවෙක් කියන්නේ නම්, ඒ පුද්ගලයා ඒ පුශ්නවලට තථාගතයන්ගෙන් පිළිතුර නො ලබා ම කලුරිය කරන්නේය.'

ඉක්බිති භාගාවතුන්වහන්සේ බුහ්මචය ාීවට මේ දෘෂ්ටිවලින් වැඩක් නැති බව ද, මෙහි ලා අප කවර මතයක් ගත ද, ඉපදීම, ජරාව, මරණය, සෝකය, වැලපුම, දුක, දෙමනස යන මේවා පවත්නා බව ද, එමස් නමුත් මේ ජාතියෙහි දී ම මේ සියල්ලෙන් මිදියහැකි බවද මාලුංකාා පුත්තයනට විස්තර කර දී මෙසේ වදළහ:

'එහෙයින් මාලුංකාපුත්ත, මා විසින් නොකියන ලද ලද් නොකියන ලදයි සිත තබා ගනු. මා විසින් කියන ලද දේ කියන ලදයි සිත තබා ගනු. මාලුංකාපුත්ත, මා විසින් නොකියන ලද්දේ කුමක් ද? ලෝකය ශාශ්වත ද? නැත හොත් අශාශ්වත ද....... යනු (ඉහත සඳහන් දෘෂ්ටි දහය) මා විසින් නොකියන ලද්දේය. මාලුංකාපුත්ත, කවර හෙයින් මා විසින් ඒ නොකියන ලද්දේ ද? එය පුයෝජනවත් නොවේ. එය බුහ්මවයණීවට පදනම් නො වේ. එය කලකිරීමට, වීරාගයට, නිරෝධයට, උපසමයට, අභිඥවට, සම්බෝධියට, නිවාණයට ඉවහල් වත්තේ නො වේ. එහෙයින් ඒ මවිසින් නොකියන ලද්දේය.

'මාලුංකාාපුත්ත, මවිසින් කියන ලද්දේ කුමක් ද? මෙය දුක යයි මවිසින් කියන ලද්දේය. මෙය දුක පිළිබඳ හේතුව යයි මවිසින් කියන ලද්දේය. මෙය දුකින් මිදීම යයි මවිසින් කියන ලද්දේය. මෙය දුකින් මිදීමට ඉවහල් වත මග යයි මවිසින් කියන ලද්දේය. මාලුංකාපුත්ත, කවර හෙයින් මවිසින් ඒ කියන ලද්දේ ද? එය පුයෝජන වත්ය. එය බුහ්මචය ාීවට පදනම් වෙයි. එය කලකිරීමට, විරාගයට, නිරෝධයට, උපසමයට, අභිඥවට, සම්බෝධි-යට, නිවාණයට ඉවහල් වන්නේ වෙයි. එහෙයින් මවිසින් ඒ කියන ලද්දේය.'¹

මෙහි සඳහන් පරිදි බුදුන්වහන්සේ වදළ ඒ චතුරාය∑ී සතාය දැන් වීමසා බලමු.



<sup>1.</sup> මාලු-කතපුන්තයන් බුදුන්වහන්සේගෙන් උපදෙස් ලබාගැනීමට නැවත පැමිණි බවද, පසුව රහන් වූ බව ද වෙන නැතක සඳහන් වන හෙයින් මේ අවවාදයෙන් බුදුන්වහන්සේ බලාපොරොන්තු වූ අදහස ඉටු වූ බව පෙනේ. අනි(කොළඹ 1929) 345-346 8. සනි IV (PTS) 72 8.

#### II පරිච්ඡේදය

## චතුරාය්ී සත්‍යය

බරණැස් නුවර අසල පිහිටි, මෙකල සාරනාථ නමින් හඳුන්වනු ලබන, ඉසිපතනයේ දී බුදුන්වහන්සේ විසින් පස්වග මහණුන් උදෙසා පවත්වන ලද පළමුවැනි දේශනාවට¹ ම ඇතුළත් චතුරාය\$ සතාය බුදුදහමේ හදවතය. මේ සූතුයෙහි දී චතුරාය\$ සතාය හඳුන්වන ලද්දේ කෙටියෙනි. එහෙත් නොයෙක් නොයෙක් පිළිවෙළින් මෙය විස්තර කරන වෙන දේශනා රාශියක් ආදී ම බෞද්ධ ගුන්ථවල දක්නා ලැබේ. ඒ විස්තර ඉවහල් කර ගෙන චතුරා\$ සතාය වීමසා බැලුව හොත්, ආදී ම ගුන්ථවලට අනු ව බුදුන්වහන්සේ විසින් ම වදරන ලදයි සැලකිය හැකි ධම්යන් ගැන නිවරද දනීමක් ලබාගත හැකිය.

### **මේ** චතුරායා ී සතාය නම්:

- 1. දුඃබ (දූක),
- 2. සමුදය (දුක හට ගැනීම),
- 3. නිරෝධ (දුකින් මිදීම),
- 4. මාගී (දුකින් මිදෙන පිළිවෙළ) යන මේය.

<sup>1.</sup> ධර්මචක්කප්පවත්තන සුත්ත, මව (අලුත්ගම, 1922) 9 පි. සිට සනි V (PTS) 20 පි. සිට.

# පළමුවැනි ආය\$ සතාය: දුඃබ

මෙයින් පළමුවැනි ආයුති සතාය (දුක්ඛ අරිය සච්ච) ගැන සඳහන් කරන බොහෝ උගත්තු බුද්ධ ධම්යට අනු ව ජීවිතය හුදු දුක් ගොඩකැයි කියති. ඔවුන්ගේ මතය නම් බුද්ධ ධම්ය අශුභවාදී (ජීවිතයේ අඳුරු පැත්ත පමණක් බලන) ධම්යක් බවය. එහෙත් මෙය වැරදි මතයකි.¹

බුද්ධ ධම්ය ශුභවාදී ද නො වේ, අශුභවා දී ද නො වේ. ජීවිතයත් ලෝකයත් ඇති සැටියෙන් ම (යථාභූතං) දක්නා හෙයින් එය යථාර්වාදී යයි කියහැකිය. මිනිසා බොරුවෙන් නළවා මායා ලෝකයක සැතැප්පීමක් හෝ බොරුබියවලින් සහ පච්චලින් තැතිගැන්වීමක් හෝ බුද්ධධම්යේ නැත්තේය. මිනිසා කවරෙක් ද, ඔහු වටා පිහිටි ලෝකය කුමක් ද යන්න තතු පරිද්දෙන් නො වළහා කියා දෙන බුද්ධධම්ය සැබෑ නිදහසත් සැනසීමත් සතුටත් පිළිබඳ මාර්ගය පෙන්නා දෙයි.

එක් වෙදෙක් රෝගය ඇතිවාට වඩා ඉතා දරුණු යයි සලකා, එය අසාධායයි සිතා, සුවකිරීමේ බලාපොරොත්තුව හැර දමයි. තවකෙක්, තම නො දනීම නිසා, කිසි ලෙඩක් නැතැයිද, පිළියමක් වුවමනා නැතැයි ද කියා බොරු සැනසිල්ලක් දී ලෙඩා රවටයි. මෙයින් පළමු වැත්තා අශුභවාදී යයි ද, දෙවැන්නා ශුභවාදී යයි ද කිය හැකිය. මේ දෙදෙනාම අන්තරායදයක මිනිස්සුය. එහෙත් රෝගයේ ලක්ෂණ හොඳින් වීමසා බලන තුන්වැන්නෙක් රෝගයේ නිදනයත් තත්ත්වයත් තේරුම් ගෙන, යළිදු එය සුවපත් කළහැකි බව වටහා ගෙන, උනන්දුවෙන් පිළියම්කර, ලෙඩාගේ ජීවිතය ගළවා ගනී. බුදුන්වහන්සේ

<sup>1.</sup> බටහිර රටවල බොහෝ උගතුන් මේ මතය ගැනීමේ එක් හේතුවක් නම් 'දුක්බ' යන්න 'Suffering' යයි ඉගියියට පරිවේතනය කරනු ලැබීමය. මේ පරිවේතනය සදෙස්ය. 'දුක්ඛ' යන්නේ දීර්ශනික අර්ථය එයින් හෙළි නො වේ.

මේ තුන්වැනි වෛදාවරයා වැනියහ. උන්වහන්සේ වනාහි ලෝකයේ සියලු කෙලෙස් ලෙඩවල නිදනයත්, එයට පිළියමත් දැන සිටි බුද්ධිමත්, විදහානුයායි චෛදා වරයාණෝ (හිසක්ක හෙවත් භෛෂජාගුරු) ය.

පාළියේ 'දුක්ඛ' (සං. දුඃඛ) යන වචනය සාමානාෂයන් යොද තිබෙන්නේ අමාරුව, කරදරය, විපත, වේදනාව, කනගාටුව යනාදී තේරුම්වලට බව ද, එවිට එයින් දක්වෙන්නේ 'සුඛ' යන්නෙහි විරුද්ධාරීය බව ද සැබෑය. එහෙත් ජීවිතයත් ලෝකයත් පිළිබඳ බුදුන්වහන්සේගේ මතය නිරූපණය කරන පළමුවැනි ආයා\$ සතාෳයේ 'දුක්ඛ' යන්න සුක්ෂ්මතර දර්ශනික අර්යකින් යුක්තය. එහෙයින් ඉහත සඳහන් පොදු තේරුම හැර, අපරිපූණිතාව, අනිතානාව, තුච්ඡතාව, අසාරතාව යනාදී ගැඹුරු තේරුම් ද එහි ඇතුළත්ය.

බුදුන්වහන්සේ ජීවිතය දුක් සහිත යයි වදළ නමුත් එය සැපවත් නො වේ යයි නො වදළහ. ගිහියන්ටත් පැවිද්දන්ටත් ලැබෙන භෞතික සහ ආධාාත්මික නොයෙක් සැප ඇති බව උන්වහන්සේ පිළිගත්හ. ගිහි සුඛය පබ්බජිත සුඛය, කාම සුඛය, නෙක්ඛම්ම (ගිහි ගෙන් නික්ම යෑමේ) සුඛය, කායික සුඛය, චෛතසික සුඛය යනාදී සුඛයන් පිළිබඳ නාම මාලාවක් අංගුත්තර නිකායේ ඇත්තේය.¹ එහෙත් මේ සියල්ල ද දුඃඛ ගණයටම ඇතුළත්ය. උසස් භාවනාවල යෙදීමෙන් ලැබ ගතයුතුවූ ද, සාමානා අර්ය අනුව ස්වල්ප මාතු දුඃඛයකින් පවා තොර යයි කියයුතු වූ ද, ප්රතිමය යි කියනු ලබන්නා වූ ද ධාාන මෙන් ම, සුඛ වේදනා, දුඃඛ වේදනා දෙකින් ම තොර වූ ද, උපක්ෂාවෙන් සහ ඒකාගුතාවෙන් පමණක් යුක්ත වූ ද උත්තම ධාාන ද දුඃඛ ගණයට ම වැටෙයි. මජ්ඣිම නිකායේ සූතුයක දී මේ ධාානවලින් ලැබෙන ආධාාත්මික ප්රතිය කොතරම් උසස් දයි විස්තර කළ බුදුන්වහන්සේ

<sup>1.</sup> අනි (කොළඹ, 1929) 49 පි.

ඒ අනිතාය යි ද, දුඃඛය යි ද, වෙනස්වනසුලුය යි ද (අනිච්චා දුක්ඛා විපරිණාමධම්මා) වදළහ.¹ මෙහි 'දුක්ඛ' යන වචනය පැහැදිලි ලෙස ම යොද ඇති බව සැලකිය යුතුය. මේ ධාාන දුඃඛ ගණයට වැටෙනුයේ, පොදු තේරුමට අනුව දුකකැයි කියහැකි කිසිවක් එහි ඇති නිසා නො ව, යමක් අනිතා නම් එය දුඃඛ (යදනිච්චං තං දුක්ඛං) වන නිසාය.

බුදුන්වහන්සේ යථාථ්වාදී ශාස්තෘවරයෙකි. ජීවිතය හා කම්සැප පිළිබඳ ව අප දතයුතු කරුණු තුනක් ඇති බව උන්වහන්සේ වදළහ. එනම් (1) ඇලීම හෙවක් රස විදීම (අස්සාද), (2) එයින් සිදු වන අයහපත (ආදීනව), (3) එයින් මිදීම (නිස්සරණ) යන මේවාය. පියකරු රූමත් කෙනෙකු දක්තා ඔබ ඔහු (හෝ ඇය) පුිය කරන්නෙහිය. ඒ පුද්ගලයා කෙරෙහි ඔබ සිත තුළ ඇල්මක් පහළ වෙයි. ඔහු (හෝ ඇය) නැවත නැවත දකින්නට ඔබ කැමතිය. ඔබ ඔහු (හෝ ඇය) නිසා පීතියක් ලබන්නෙහිය. මෙය ආස්වාදයයි. මේ වනාහි ඔබ අත්දකීමෙන් දන්නා කරුණකි. අර පුද්ගලයා සහ රූප ශෝභාව නිතා නොවන්නාක් මෙන් ඉහත සඳහන් ආස්වාදයෙන් ඔබ ලබන පීතිය ද නිතා නොවේ. ඉක්ඛිති ඉහත සඳහන් පිළිවෙළ වෙනස් වී අර පුද්ගලයා දක්නට නොලැබීම් ආදි වශයෙන් මේ ආස්වාද්ය තොලැබුණ හොත්, ඔබ දෙම්නසට පැමිණෙන්නෙහිය; ලතා ඉවසිලිමක් වන්නෙහිය; සමහර විට මෝඩකම් ද කරන්නෙහිය. මේ වනාහි අර ආස්වාදයේ නරක, නපුරු පැත්ත (ආදීනව)ය. මෙයද ඔබ අත්දකීමෙන් දන්නා කරුණකි. අර පුද්ගලයා ගැන ඔබ තුළ ආශාවක් නැත් නම්, බැඳීමක් නැත් නම්, එය නිදහසය, මිදීම (නිස්සරණ) ය. මේ තුන්වැදෑරුම් පැවැත්ම ජීවිතයේ සියලු ම ආස්වාද වලට පොදුය.

<sup>1.</sup> මනි I (PTS) 90 8. මහාදුක්ඛක්ඛන්ධ සුත්ක.

<sup>2.</sup> මන් I (PTS) 85 8. සිට; සන් III (PTS) 27 8. සිට.

මේ වූකලි අගුහවාදය හෝ ශුභවාදය පිළිබඳ පුශ්නයක් නොවන බව ද, ජීවිතය තතු ලෙසත් නොඅඩු ලෙසත් තේරුම් ගැනීම සඳහා එහි සැප පමණක් නො ව දුක් කරදර කනගාටු ආදිය සහ එයින් මිදෙන සැටි සලකා බැලිය යුතු බව ද, සැබෑ නිදහස ලැබ ගත හැක්කේ එමගින් බව ද ඉහත සඳහන් කරුණුවලින් පැහැදිලි වේ. මේ පුශ්නය ගැන බුදුන්වහන්සේ මෙසේ වදළහ:

'මහණෙනි, යම් කිසි ශුමණ කෙනෙක් හෝ බාහ්මණ කෙනෙක් මෙසේ කාමයන්ගේ ආස්වාදය ආස්වාද වශයෙන් ද, ආදීනවය ආදීනව වශයෙන් ද, නිඃසරණය නිඃසරණ වශයෙන් ද තතු පරිද්දෙන් නො දනිත් ද, ඔවුහු තුමූ ම කාමයන් මැනවින් දන්නාහුය, අනෙකෙකු හෝ කාමයන් මැනවින් දන ගන්නා පරිදි යොදවන්නාහුය, එසේ යෙදුණු කැනැත්තා කාමයන් මැනවින් දනගන්නේ යන මේ කාරණය සිදු විය නො හැකිය. මහණෙනි, යම කිසි ශුමණ කෙනෙක් හෝ බුාහ්මණ කෙනෙක් මෙසේ කාමයන්ගේ ආස්වාදය ආස්වාද වශයෙන් ද, ආදීනවය ආදීනව වශයෙන් ද, නිඃසරණය නිඃසරණ වශයෙන් ද තතු පරිද්දෙන් දනිත්ද,ඔවුහු තුමූම කාමයන් මැනවින් දන් ගන්නා පරිදි යොදවන්නාහුය, එසේ යෙදුණු කැනැත්තා කාමයන් මැනවින් දන ගන්නා පරිදි යොදවන්නාහුය, එසේ යෙදුණු කැනැත්තා කාමයන් මැනවින් දනගන්නේන්ය යන මේ කාරණය සිදු විය හැකිය.'¹

දූක තුන් ආකාරයකින් පිරික්සා බැලියහැකිය: එනම් (1) සාමානා දුක (දුක්බ දුක්බ), (2) වෙනස් වීම පිළිබඳ දුක (විපරිණාම දුක්බ), (3) සංස්කාර පිළිබඳ දුක (සංධාර දුක්ඛ) යනුයි.²

මෙයින්, දුක් නමින් ලොව හැම දෙනා විසින් ම පිළිගනු ලබන ජාතිය, ජරාව, වාාධිය, මරණය, අපිුය පුද්ගලයන් හෝ තත්ත්වයන් සමග එක් වන්නට සිදු වීම,

<sup>1.</sup> මනි I (PTS) 87 8.

<sup>2.</sup> විසුම (PTS) 4998. අභිසමු 38 8.

පුිය පුද්ගලයන් හෝ තත්ත්වයන්ගෙන් වෙන් වන්නට සිදුවීම, කැමති දේ නොලැබීම, කනගාටු වැලපුම දෙමනස් යනාදි සියලු කායික මානසික දුක් සාමානා දුක් (දුක්බ දුක්බ) ගණයට වැටේ.

ජීවිතයේ එක ද සැපතක් හෝ සතුටක් හැම ද පවතින්නේ තො වේ, නිතා නො වේ. එය අද හෝ හෙට වෙනස් වන්නේය. ඒ වෙනස් වීම දුකට, වේදනාවට, කනගාටුවට හේතු වෙයි. වෙනස් වීම නිසා හටගන්න දුක. (විපරිනාම දුක්ඛ) නම් මෙයයි.

දුක පිළිබඳ ඉහත සඳහන් ආකාර දෙක තේරුම් ගැනීම ලෙහෙයිය. ඒ දුක බව කවරෙකු වුව ද පිළිගනු නිසැකය. පළමුවැනි ආයාම සතාවය පිළිබඳ මේ ආකාර දෙක තේරුම් ගැනීම ලෙහෙසි බැවින් බොහෝ දෙනාට ඒවා පුකටය. ඒවා අප දිනපතා ජීවිතයේදී ලබන පොදු අත්දැකීමය.

එහෙත් පළමුවැනි ආයුෂ් සතායට ඇතුළත් ඉතා වැදගත් දර්ශනික අථ්ය දක්නා ලැබෙන්නේ සංස්කාර (සංබාර) දුඃබයෙහිය. එය තේරුම් ගැනීම සඳහා 'සත්වයා ' 'පුද්ගලයා' 'මම' යන සම්මුතිය විගුහ කර බැලීම අවශාය.

බෞද්ධ දර්ශනයට අනු ව 'සත්වයා' 'පුද්ගලයා' 'මම' යන මේ වචනවලින් කියවෙන්නේ මොහොනින් මොහොත වෙනස්වනසුලු කායික මානසික වේග හෙවත් ශක්ති පිළිබඳ සමවායයක් පමණෙකි. මේ සියල්ල කොටස් පහකට (පඤ්චක්ඛන්ධ) බෙද දැක්විය හැකිය. 'කෙටියෙන් ම මේ පඤ්ච උපදන ස්කන්ධ දුක්' (සංඛිත්තෙන පඤ්චුපා-දනක්ඛන්ධා දුක්ඛා¹) යයි බුදුන්වහන්සේ වදළහ. 'මහණෙනි, දුක නම් කවරේ ද? ඒ වූකලී පඤ්ච උපාදන ස්කන්ධය යි කියයුතුය'' යනුවෙන් පඤ්ච ස්කන්ධය ම

<sup>1.</sup> යන්V (PTS) 424 8.

<sup>2.</sup> යනි III (PTS) 158 පි.

දුක බව උන්වහන්සේ වෙන තැනක දී ඉතා පැහැදිලි ලෙස වදළහ. දුඃබය, පඤ්චස්කන්ධය යනු දෙකක් නොවන බව ද පඤ්චස්කන්ධය ම දුඃබය බව ද මෙහි දී නො වළහා පැහැදිලි ව තේරුම් ගතයුතුය. සත්වයා මවා පාන මේ පඤ්චස්කන්ධය නම් කුමක් දැයි තේරුම් ගත් කල, මේ කාරණය මැනවින් වටහා ගතහැකිය. එසේ නම් මේ කියන පඤ්චස්කන්ධ මොනවා ද?

#### පඤ්ච ස්කන්ධ

එහි පළමුවැන්න නම් රූප ස්කන්ධයයි. පඨවි (තද, මොළොක් ගතිය), ආපෝ (බැඳෙන, වැගිරෙන ගතිය), තේජෝ (උණුසුම්, සිසිල් ගතිය), වායෝ (සැලෙන ගතිය) යන මහාභූත සතර ද, එය ම නි්ඃශුය කොට ඇති උපාදය රූප ද රූප ස්කන්ධයට ඇත්ළත්ය.¹ මෙහි උපාදය රූප නම් ඇස, කන, නාසය, දිව, කය යන රූපී ඉන්දිය පස, බාහිර ලෝකයේ පවත්නා තදනුරූප වස්තු හෙවත් රූප, ශබ්ද, ගන්ධ, රස, ස්පුෂ්ටවා (ස්පර්ශ කළ හැකි දේ) යන අරමුණු පස, ධමායතන ගණයට වැටෙන රූපධම්, ඇතැම් චෙතසික අරමුණු, අදහස් හා සිතිවිලි යන මේවාය.² මෙසේ ආභාවත්තරික ද බාහිර ද වන රූප සියල්ල ම රූප ස්කන්ධයට ඇතුළත්ය.

දෙවැන්න නම් වේදනා ස්කන්ධයයි. කායික මානසික ඉන්දියයන් බාහිර ලෝකය සමග ස්පර්ශයට පැමිණීම හේතු කොට ගෙන ඇති වන සුබ වේදනා, දුඃඛ වේදනා, අදුඃඛ අසුඛ වේදනා යන සියල්ල මේ ගණයට ඇතුළත්ය. වේදනාව සවැදෑරුම්ය: ඇස රූපය සමහ ස්පර්ශයට පැමිණීමෙන් ඇති වන වේදනා, කන ශබ්දය සමග ස්පර්ශයට පැමිණීමෙන් ඇතිවන වේදනා, නාසය ගඳ සුවඳ සමහ ස්පර්ශයට පැමිණීමෙන් ඇතිවන වේදනා, දිව රසය සමහ ස්පර්ශයට පැමිණීමෙන් ඇති වන වේදනා, කය ස්පුෂ්ටවාය සමග ස්පර්ශයට පැමිණීමෙන් ඇති වන වේදනා, බෞද්ධ

<sup>1.</sup> සන් III (PTS) 59 පි.

<sup>2.</sup> අභිසමු 4 පි. විත 72 පි. ධස 1338, 594 ජෙදය.

දර්ශනයේ සඳහන් සවැනි ඉන්දිය වන මනස වෛතසික, අදහස්, සිතිවීලි සමග ස්පර්ශයට පැමිණීමෙන් ඇති වන වේදනා යනුවෙනි. 1 අපගේ කායික, මානසික වේදනා සියල්ල මේ ගණයට වැටේ.

බෞද්ධ දර්ශනයේ කියන 'මනස' නම් කුමක් දැයි මෙහි දී වීමසා බැලීම සුදුසුය. මේ කියන මනස නම් 'ශරීර' යන්නට විරුද්ධාරීවත් 'ජීව' යන්න නොවන බව සිත තබා ගතයුතුය. ලසසු බොහෝ දර්ශනවලත් ආගම වලත් උගන්වනු ලබන මේ ජීවය බුද්ධධම්ය නො පිළිගනියි. මනස වනාභි ඇස හෝ කන වැනි ඉන්දියයකි. සෙසු සියලු ඉන්දිය මෙන් මනස ද භික්මවිය හැකිය; දියුණු කළ හැකිය. මේ ඉන්දිය හය රැක ගැනීමෙනුත් භික්මවීමෙනුත් සිදු වන යහපත බුදුන්වහන්සේ විසින් බොහෝ තැන්වල දී විස්තර කරන ලද්දේය. ඇස නමැති ඉන්දියයන් මනස නමැති ඉන්දීයයන් අතර පවත්නා වෙනස් නම් ලෝකයේ වණි සහ රූප ඇසට ගෝචර වන අතර චෛතසික, අදහස්, සිතිවීලි මනසට ගෝචර වීමය ලෝකයේ විවිධ අංශයන් අප අත් දකින්නේ විවිධ ඉන්දිය මහිනි. අපට වණ් ඇසිය අප අත දක්තාවෙන් පවස් ඉත්දිය මහිති. අපට පණ ඇසය නොහැකිය; නමුත් දක්ක හැකිය. එසේ ම අපට ශබ්ද දකිය නො හැකිය; නමුත් ඇසිය හැකිය. මෙපරිද්දෙන් ඇස කන නාසය දිව කය යන කායික ඉන්දිය පසින් අත්දකිය හැක්කේ රූප ශබ්ද ගන්ධ රස ස්පුෂ්ටවා යන මෙවා පිළිබඳ ලෝකය පමණකි. එහෙත් මෙය ලෝකයේ කොටසක් පමණකි; මුළු ලෝකය ම තෝ වේ. චෛතසික, අදහස්, සිතිවිලි ලෝකයේ කොටස් ම ය. එහෙත් ඒවා ඇස කන නාසය දිව කය යන ඉන්දියවලට ගෝචර නො වෙයි. ඒවා ගෝචර වන්නේ වෙන ඉන්දියයකටය, එනම් මනසටය. එසේ වුව ද චෛතසික, අදහස්, සිතිවිලි ඉහත සඳහන් කායික ඉන්දිය පසින් අත්දකිනු ලබන ලෝකයෙන් බැහැර නො වෙයි. සැබැ-වින්ම මේ අදහස්, සිනිවීලි, චෛතසික ඇති වනුයේ කායික අත්දුකීම හේතු කොට ගෙනය. කනින්

<sup>1.</sup> යනි III (PTS) 59 8.

ඇසීම ආදී වශයෙන් අනික් ඉන්දියවලින් ලැබෙන අත්දකීම්වල උපමිතියෙන් මිස වණිය පිළිබඳ හැඟීමක් ජාතාන්ධයෙකුට ලැබ ගත නො හැක්කේ එහෙයිනි. මෙ පරිද්දෙන්, ලෝකයේ ම කොටසක් වන අදහස්, සිතිවිලි චෛතසිකයෝ කායික අත්දකීම් හේතු කොට ගෙන පහළ වී, මනසට ගෝවර වන්නෝ වෙති. මනස ඇස හෝ කන වැනි ඉන්දියයකැයි සලකන ලද්දේ එහෙයිනි.

තුන්වැන්න සංඥ ස්කන්ධයයි. වේදනාව මෙන් සංඥව ද, ඉන්දීය සයට ගෝචර වන අරමුණු සය අනු ව, සැවැදෑරුම වෙයි. වේදනා සංඥ දෙක ම හටගන්නේ ඉන්,දීය සය බාහිර ලෝකය සමග ස්පර්ශයට පැමිණීම නිසාය. කායික හෝ මානසික අරමුණ හඳුනා ගන්නේ සංඥවයි.¹

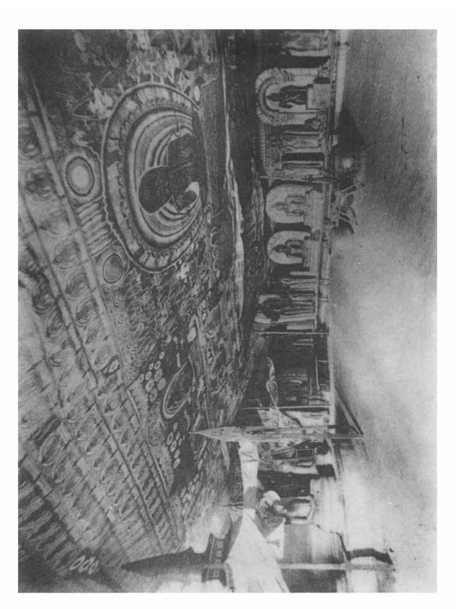
සතරවැන්න නම් සංස්කාර ස්කන්ධයයි. කුශල හෝ අකුශල සවේතන කිුයා සියල්ල මේ ගණයට වැටේ. සාමානායෙන් කම් නමින් ගනු ලබන සියල්ල මෙයට ඇතුළත්ය. බුදුන්වහන්සේ කම්ය විස්තර කළ සැටිමෙහි ලා සලකා බැලීම වටී: 'මහණෙනි මම වේතනාව කම්ය ය යි කියමි. ඓතනාවෙන් සිතා කයින් හෝ වචනයෙන් හෝ මනසින් කම් කරයි.'' 'ඓතනාව නම් සිතින් නිපැදවීමකි' (චිත්තාභිසංස්කාරයකි), මනසින් කරනු ලබන කිුයාවකි (මනස්කම්යකි). එහි කායාර්ය නම් කුශලවලට හෝ අකුශලවලට හෝ අවාාකෘතවලට සිත යෙදීමය.' වේදනා සංඥ දෙක මෙන් ඓතනාව ද ඉන්දිය සයත් බාහිර ලෝකයේ පවත්නා තදනුරුප කායික මානසික අරමුණු සයත් අනු ව සවැදරුම් වෙයි. එදෙනාව හෝ

<sup>1.</sup> යනි III (PTS) 60 පි.

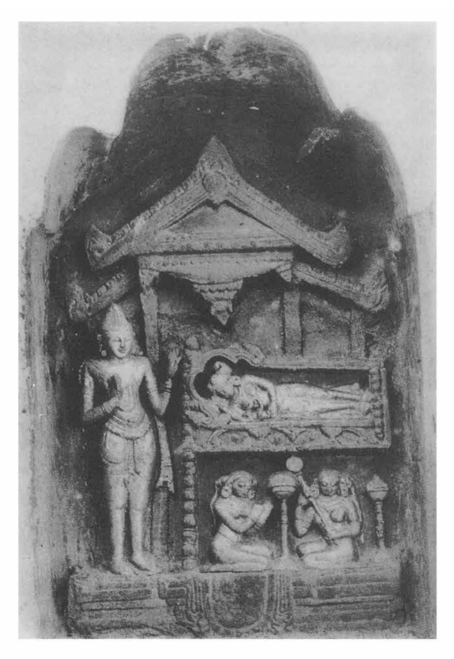
<sup>2.</sup> අනි (ලකාළඹ, 1929) 590 පි. චෙතනාහං භික්ඛවේ කම්ම වද්මී. චෙතයින්වා කම්ම කාරාති කායෙන වාවා මනපා.

<sup>3.</sup> අභියමු 6 පි.

<sup>4.</sup> සනි III (PTS) 60 8.



iii. දඹුල්ලේ ලෙන් විහාරයක ඇතුළත



iv. බුරුම රට ආනන්ද විහාරයේ පිළිබිඹු කර තිබෙන මහබිනික්මන



v. මථුරාවෙන් ලැබුණු බුදු පිළිමයක්



vi. චීනයෙන් ලැබුණු පිළිමයක්

සංඥව සංචේතන කිුයාවක් නො වේ. එයින් කම් එල ඇති නො වේ. කම් එල ඇති වන්නේ ඡන්ද අධිමෝක්ෂ ශුද්ධා, සමාධි, පුඥ, වීය\$, රාග, පුතිස, අවිදාා, මාන, සත්කායදෘෂ්ටි ආදි සඓතන කිුයාවලින් පමණකි. සංස්කාර ස්කන්ධයට ඇතුළත් වන එවැනි චෛතසිකයන්ගේ ගණන 52 ක් වෙයි.

පස්වැන්න විඥන ස්කන්ධයයි.¹ විඥනය වූකලි ඇස, කන, නාසය, දිව, කය, මනස යන ඉන්දිය සය ආශුය (මුල්) කොට ගෙන, රූපය, ශබ්දය, ගන්ධය, රසය, ස්පුෂ්ටවාය, ධම්ය යන අරමුණු සය විෂය කොට ගෙන ඇති වන පුකිවිඥප්තියකි. උදහරණයක්: චක්ෂුර් විඥනය ඇස ආශුය (මුල්) කොට ගෙන ද, රූපය අරමුණු කොට ගෙන ද පහළ වෙයි. මනෝවිඥනය මනස ආශුය කොට ගෙන, අදහසක් හෝ සිතිවිල්ලක් අරමුණු කොට ගෙන පහළ වෙයි. මෙයින් පෙනෙන්නේ විඥනය ඉන්දියයන් සමග බැඳී පවත්නා බව ය. වේදනා සංඥ වේතනා තුන මෙන් විඥනය ද ඉන්දිය සයත් තදනුරූප බාහිර අරමුණු සයත් අනුව, සවැදෑරුම වෙයි.²

විඥානය අරමුණ හඳුනා නොගන්නා බව මෙහි දී පැහැදිලි ව ම සිත තබා ගතයුතුය. විඥානය කරන්නේ අරමුණ ඇති බව දූන ගැනීම පමණකි. උදහරණයක්: ඇස නිල් පාට සමග ගැටෙයි. මෙහි දී පහළ වන චක්ෂුර් විඥානය පාටක් ඇති බව දැන ගනී; නමුත් එය නිල්

<sup>1.</sup> මහායාන බෞද්ධ දර්ශනයට අනුව, විඥන ස්කන්ධයේ ආකාර තුනක් වෙයි. එනම් වික්ත, මනස්, විඥන යන මේවාය. ආලය විඥනය මේ ස්කන්ධයේ ම කොටසකි. මේ කාරණය පිළිබඳ තුලනාත්මක විස්තරයක් මේ කතෘ විසින් ම ලියන ලද වෙන ලිපියක ඇතුළත් වෙයි. Zen and the Taming of the Bull – Essays by Walpola Rahula, Alayavijñāna (Store Consciousness) P. 97. (Gordon Fraser, Lodon 1978)

<sup>2.</sup> සනි III (PTS) 61 කි.

පාට බව හඳුනා නො ගනී. මේ අවසථාවේ දී හැදිනීමක් නැත්තේය. එය නිල් පාට යයි හඳුනා ගන්නේ ඉහත සඳහන් තුන්වැනි ස්කන්ධය වන සංඥවයි. 'චක්ෂූර් වීඥන' (චක්බු විඤඤාණ) යන්න වනාහි "දකීම' යන පොදු වචනයෙන් දක්වෙන අදහස ම පළ කරන දර්ශනික වචනයකි. දකීම නම් හඳුනා ගැනීම නො වේ. විඥනයේ සෙසු ආකාර ද මෙපරිද්දෙන් ම දකයුතුය.

බෞද්ධ දර්ශනයට අනු ව, 'ආත්ම' යයි හෝ 'මම' යයි සැලකියහැකි, වෙනස් නො වනසුලු, නොනැසෙනසුලු ජීවයක් නැති බව ද, විඳෙනය වනාහි 'රූප' යන්නට වීරුද්ධාරීවත් යයි කියනු ලබන ජීවය නොවන බව ද මෙහි ලා නැවත සදහන් කළයුතුය. මේ කාරණය වීශේෂයෙන් අවධාරණය කළ යුත්තේ 'විඳෙනය වූකලි සංසාරය මුළුල්ලේ නො නැසී පවත්නා ආත්මය හෝ ජීවය වැන්නකි' යන මීථාා මතයක් ආදීම යුගයේ පටන් අද දක්වා ම පවත්නා හෙයිනි.

මේ මතය ගත්තෙක් බුද්ධකාලයේ භික්ෂූත් අතර ද විය. ඒ සාති නමැති භික්ෂූවය. තථාගත දේශතාවට අනුව සංසාරය මුළුල්ලේ ම සැරි සරන්නේ ඒ මේ විඳෙනය ම ය යනු ඔහුගේ අදහස විය. 'විඳෙනය නම් කුමක් ද?'යි බුදුන්වහන්සේ විසින් පුස්න කරනු ලැබූ හෙතෙම 'යමක් වචන කියන්නේ ද, සැප දුක් විඳින්නේ ද, ඒ ඒ තන්හි හොඳ නරක කම්වල විපාකය විඳින්නේ ද, ඒ (විඳෙනය)' යයි පිළිතුරු දුන්නේය.

මෙහි දී බුදුන්වහන්සේ මෙසේ වැළහ: 'හිස් මිනිස, මා මෙසේ කාට නම් දහම් දෙසූ බවක් දන්නෙහි ද? විඥනය පුතායකින් හටගන්නේ යයිද, පුතායකින් තොර ව විඥනයේ හටගැනීමක් නැතැයි ද මවිසින් නොයෙක් අයුරින් දෙසන ලද්දේ නො වේද?' ඉක්බිති උන්වහන්සේ විඥනය නම් කුමක්දැයි මෙසේ විස්තර කළහ: 'විඥනය යම් යම් පුතායක් නිසා හටගන්නේ ද, ඒ ඒ අනුව නම් ලබන්නේ වෙයි. ඇස ද රූපය ද නිසා විඥානයක් හට ගනී. ඒ චක්ෂුර් විඥාන නම් වෙයි. කන ද ශබ්දය ද නිසා විඥානයක් හට ගනී. ඒ ශෝතු විඥාන නම් වෙයි. තාසය ද ගන්ධය ද නිසා විඥානයක් හට ගනී. ඒ සුාණ විඥාන නම් වෙයි. දිව ද රසය ද නිසා විඥානයක් හට ගනී. ඒ ජිහ්වා විඥාන නම් වෙයි. කය ද ස්පුෂ්ටවාය ද නිසා විඥානයක් හටගනී. ඒ කාය විඥාන නම් වෙයි. මනස ද ධම් ද නිසා විඥානයක් හටගනී. ඒ මනෝවිඥාන නම් වෙයි.'

මෙහිදී බුදුත්වහත්සේ මේ කාරණය උපමාවකින් පැහැදිලි කළහ: 'ගින්න යම් යම් පුතායක් නිසා ඇවිළේ ද, ඒ ඒ අනුව නම් ලබන්නේ වෙයි. ගින්නක් දර නිසා ඇවිළෙයි. ඒ දර ගිනි නම් වෙයි...........ගින්නක් තණ නිසා ඇවිළෙයි. එය කණ ගිනි නම් වෙයි. එපරිද්දෙන් ම විඥනය යම් යම් පුතායක් නිසා හටගන්නේද ඒ ඒ අනුව නම් ලබන්නේ වෙයි.'¹

මේ කාරණය අටුවා ඇදුරු බුදුගොස් හිමියෝ මෙසේ විස්තර කරති: 'දර නිසා ඇවිලෙන ගින්න ඊට පුතාය වූ දර නැති වීම නිසා, එහි ම නිවී යයි. එය පතුරු ආදියට (මාරු වී) ගොස් පතුරු ගින්න යනාදී නම් නො ලබයි. එපරිද්දෙන් ම ඇස ද, රූප ද නිසා හටගන්නා විඥනය ඒ ද්වාරයෙහි ඇස, රූප, ආලෝකය, මනස්කාරය යන පුතායන් ඇති කල්හිම හටගනී; ඒ නැති කල්හි, හේතුව වෙනස් වීම නිසා, එහි ම නිවී යයි; කන් ආදියට ගොස් ශුෝනු විඥනය යනාදී නම් නොලබයි.'²

විඥානය රූප, වේදනා, සංඥු, සංස්කාර යන මේ පුතායන් නිසා ඇති වන බව ද, එයින් තොර ව නො-පවත්නා බව ද බුදුන්වහන්සේ පැහැදිලි ලෙස ම වදළහ.

<sup>1.</sup> මනි I (PTS) 256 පි. සිට. මහාකණ්හාය-බය සුක්ක.

<sup>2</sup> මනිවය II (PTS) 306-307 **8**වූ.

'විඥානය, රූපය උපාය කොට (රුපූපායං), රූපය අරමුණු කොට (රූපාරම්මණං), රූපය පිහිට කොට (රූපපතිවඨං), සතුට සොයන්නේ (නන්දූපසෙවනං) වැඩීමට, දියුණුවට, මහක් බවට පැමිණෙන්නේ වෙයි. යළි විඥානය, වේදනාව උපාය කොට......සංඥුව උපාය කොට......සංස්කාර උපාය කොට, සංස්කාර අරමුණු කොට, සංස්කාර පිහිට කොට සිටීන්නේ වෙයි. සතුට සොයන්නේ වැඩීමට, දියුණුවට, මහත් බවට පැමිණෙන්නේ වෙයි.

'යමෙක් ''මම රූපයෙන් බැහැර, වේදනාවෙන් බැහැර, සංඥුවෙන් බැහැර,සංස්කාරයන්ගෙන් බැහැර,විඥනයාගේ පැමිණීම ද, යෑම ද, නැති වීම ද, හටගැනීමද, වැඩීම ද දක්වමි''යි කියයි නම් මෙය සිදු විය නොහැකිය.'¹

**ෙම වූකලි පඤ්චස්**කන්ධය පිළිබඳ ඉතා කෙටි හැ**දින්වීමකි**.

'සත්වයා' 'පුද්ගලයා' 'මම' යන මේවා වනාහි පඤ්චස්කන්ධයන්ගේ සමවායට ම පහසුව සඳහා යොදනු ලබන නම් පමණකි. මේ සියල්ල අනිතාය, මොහොතින් මොහොත වෙනස්වනසුලුය. යමක් අනිතා ද ඒ දුක්ය (යදනිවචං තං දුක්ඛං). 'කෙටියෙන් පඤ්ච උපාදන ස්කන්ධයෝ දුඃඛයහ' යන බුද්ධ වචනයේ සැබෑ තේරුම මෙයයි. මේ මොහොතේ පවත්නා පඤ්චස්කන්ධයෝ මී ළහ මොහොතේ හට ගන්නා පඤ්චස්කන්ධයෝ නො වෙති. ඒවා මොහොතින් මොහොත උපදිමින් අතුරුදහන් වන පුවාහයකි.

'බුාහ්මණය, යම් සේ පව්තයකින් වැහෙන, දුර යන, වහා ගලන දිය දහර ඇති, හැම දෙයක් ගෙන යන-සුලු නදියක් නතර වන ක්ෂණයක් හෝ ලයක් හෝ

<sup>1.</sup> as III (PTS), 58 8.

මොහොතක් හෝ නැත්තේ ද, යළි යන්<mark>නේ ම වේ ද,</mark> ගලන්නේ ම වේද, එසේම මනුෂායන්ගේ ජීවිතය පව්තය-කින් ගලන නදියක් වැනිය.'¹

එක් දෙයක් අතුරුදහන් වන්නේ හේතු ඵල පරම්පරාවේ ඊ ළහ දෙය පහළ වීමට පතාය වෙමින්ය. මෙහි වෙනස් නො වනසුලු දෙයක් නැත. 'නිතා අාත්මය' 'සත්වයා' 'මම' යයි කිවහැකි කිසිවක් එයට ඇතුළත් නො වේ. රූපය හෝ වේදනාව හෝ සංඥව හෝ සංස්කාර හෝ විඥනය හෝ 'මම' යයි හැඳින්විය නො හැකි බව පැහැදිලිය. එකිනෙකට බැඳී පවත්නා මේ ස්කන්ධ පස කායික–මානසික යන්තුයක් ීමෙන් කියා කරන කල 'මම' යන හැඟීම පහළ වෙයි. එහෙත් මෙය ඉහත සඳහන් සතරවැනි ස්කන්ධයට ඇතුළත් සංස්කාරයන්ගෙන් එකක් වන 'සක්කායදිටයි' නමැති හිස් සිතිවිල්ලය.

සත්ව නමින් අප පොදුවේ ගන්නා මේ පඤ්චස්-කන්ධයන්ගේ සමවාය ම දුඃඛය (සංඛාර දුක්ඛ)යි. මේ හැර පඤ්චස්කන්ධය තුළ රැඳී දුක් අනුභව කරන සත්වයෙක් හෝ මමෙක් නැත. බුදුගොස් හිමියන් කියන පරිදී—

'දුකම වෙයි, දුකට පැමිණියෙක් කිරිය වෙයි, යළි කරන්නෙකුත්

ලතා වේ. '' ලතා වේ. ''

<sup>1.</sup> අනි (කොළඹ 1919) 700 පි. මෙය අරක නම් ශාස්තෘවරයෙකු විසින් දෙසන ලද්දක් බව බුදුන් වහන්සේ වදළහ. ලෝකයේ සියලු දේ ම ප්‍රවාහ තත්ත්වයක පවත්තේ යයි ද 'අලුතින් ජලය ඔබ ළහට ගලා එන බැවින් එක ගහට දෙවරක් බැසීමට ඔබට බැරිය'යි ද ප්‍රකාශ කළ, ක්‍රි.පූ. 500 වැන්නේ පමණ විසූ භෙරක්-ලීටස්ගේ ධම්ය මෙහි ලා සලකා බැලීම වටී.

<sup>2.</sup> අනාත්මවාදය VI පරිචඡෙදයෙහි දී විස්තර කරනු ලැබේ.

බුද්ධසෝස හිමිපාණෝ සත්ත්වයා දව යන්තුයකට (දරු යන්ත) උපමා කරති.
 විසුම (PTS) 594–595 පිටු.

විසුම (PTS) 513 8; දුක්ඛමෙව හි න කෝව දුක්ඛිතෝ, කාරකෝ න කිරීයාව විජ්ජති.

චලනය කරවන නිශ්චල චාලකයෙක් මෙහි නැත්තේය. ඇත්තේ චලනය පමණකි. ජීවිතය චලිත යයි කීම වැරදිය. ජීවිතය තෙමෙ ම චලනයයි. ජීවිතය, චලනය යනු එකෙකට වෙනස් දෙකක් නො චේ. වෙන චචනවලින් කියතොත්, චින්තනය මිස චින්තකයෙක් නැත. චින්තනය ම චින්තකයාය. චින්තනය ඉවත් කළ හොත් චින්තකයෙක් ඉතිරි වන්නේ නැත. මේ බෞද්ධ මතය දෙකාර්ත් (Descartes) නමැති දර්ශනිකයා ඉදිරිපත් කළ 'මම සිතමි, එහෙයින් මම වෙමි' යන මතයට මුළුමනින් ම පටහැණි බව මෙහි ලා සැලකිය යුතුය.

මෙහි දී පැන නගින පුශ්නයක් නම් ජීවිතයේ මූලක් තිබේ ද යනුයි. බුදුන්වහන්සේ දේශනා කෙළේ සත්ව-**යෙකුගේ සංසාරයේ** මුල නො පෙනෙන බවය. මේ **දේශතාව ලෝකය දෙවියෙකු ඊශ්වරයෙකු විසින්** මවන ලද්දේ යයි විශ්වාස කරන්නෙකුගේ විස්මයට හේතු විය හැකිය. එහෙත් ඊශ්වරයාගේ මුල කුමක් දැයි පුශ්න කළ හොත් 'ඊශ්වරයාට මුලක් නැතැ'යි ඔහු සැණෙකින් පිළිතුරු දෙනු ඇත. තමා දෙන මේ පිළිතුර ගැන හේ විස්මයට මතා පැමිණෙයි. 'මහණෙනි, මේ සංසාරය නො පෙනෙන කෙළවර ඇත්තේය. අවිදාාවෙන් වෙළී, තෘෂ්ණාවෙන් බඳිනු ලැබ, දුවන, සැරි සරන සත්වයන්ගේ මුල ද නො පෙනේ'¹ යයි බුදුන්වහන්සේ වදළහ. තව ද සංසාරයේ පුමුබ හේතුව වන අවිද**ා**ව ගැන සඳහන් කරමින් 'මහ්ණෙනි, අව්දාාව මෙයින් ඔබ්බෙහි නොවීය; ලෙයින් පසු හටගත්තේයයි කියහැකි පූර්ව කෝටියක් (හටගැනීමේ මුලක්) නො පෙනේ යයි උන්වහන්සේ දෙසුහ. මෙයින් පෙනෙන්නේ එක්තරා තැනකින් ඔබ-**බෙහි ජීවිතය නො පැවැත්තේ යයි කීමට ඉඩක්** නැති බවයි.

<sup>1.</sup> con II (PTS) 178-1798:

<sup>2.</sup> අති V (PTS) 113 8.

මේ වනාහි දුඃඛ ආය්‍යී සත්‍යයේ කෙටි අදහසය. 'යමෙක් දුඃඛය දක්නේ ද, හෙතෙම දුඃඛ සමුදය ද දක්නේය; දුඃඛනිරෝධ ගාමිනි පුතිපදව ද දක්නේය'යි¹ බුදුන්වහන්සේම වදළ බැවින් මේ පළමුවැනි ආර්ය සත්‍යය තේරුම් ගැනීම අත්‍යවශ්‍යය.

ලබෟද්ධයකුගේ ජීවිතය ගෝකාර්ත යයි ද දුක්මුසු යයි **ද** ඇතැමුන් ගන්නා මතය වැරදි බව මෙයින් පෙනේ. සැබැවින්ම සැබෑ බෞද්ධයෙකු තරම් සුබිතයෙක් නැත්තේ-මය. ඔහුට භයක්, තැති ගැන්මක් නැත. ලෝකය තතු පරිද්දෙන් දක්නා හෙතෙම ශාන්ත ද, අකම්පා ද වෙයි. එසේම විපත්තීන් හෝ විපයඖීසයන් නිසා ශෝකයට නො පැමිණෙයි. බුදුන්වහන්සේ කිසි වීටෙක ශෝකී හෝ දුක්මුසු නො වූහ. එකල විසූවන් උන්වහන්සේ වණිනා කෙළේ 'සිනා මුසු මුහුණු ඇති' (මිහිත පුබ්බංගම) යනුවෙනි. බෞද්ධ විතුවලත් පුතිමාවලත් බුදුන්වහන්සේ පිළිබිඹු කර ඇත්තේ පුමුදිත, ශාන්ත, කාරුණික මුහු-ණකින් යුතුවය. දුක් දෙම්නස් බිඳකුදු එහි දක්නට නැත. බෞද්ධ චිතු කලාවෙන් හෝ බෞද්ධ වාස්තු විදායාවෙන් හෝ බෞද්ධ විභාරවලින් හෝ ශෝකයක් හෝ දුක්මුසු බවක් කිසි විටෙක පළ නො වේ. එහි ඇත්තේ ශාන්ත මධුර පීතිය පිළිබඳ වාතාවරණයකි.

<sup>1.</sup> සනි V (PTS) 437 පි. අාය‍‍ය සත්‍රින් කවරක් වුව ද දක්නනු සෙසු සත්‍ය තුන ද දක්නා බව බුදුන් වහන්සේ වදළහ. මෙයින් පෙනෙන්නේ ආය්‍ය සත්‍ය සත්‍ර අනෝනා සම්බන්ධ බවය.

<sup>2.</sup> බෝධිසත්වයන් දුෂ්කර කියා කරද්දී කෘෂ වීම නිසා සියලු ඉල ඇට ඉල්පී පෙණුනු සැටි දක්වන පුකිමා දෙකක් ගන්ධාරයෙන් ද චීනයේ (පූචීයැන් පළාතෙන් ද සොයා ගෙන ඇත. බුදු වීමට පෙර උන්වහන්සේ අත්කකිලම-රානුයෝගයෙහි යෙදුණු නමුත්, එය නිෂ්ඵල බව බුදුබව ලැබීමෙන් පසු පුකාශ කළ සේක.

ජීවිතය දුක් සහිත වුව ද බෞද්ධයෙකු ඒ ගැන ශෝකයට හෝ කෝපයට නො පැමිණිය යුතුය. බුද්ධ ධම්යට අනුව ජීවිතයේ ඉතා බැරෑරුම් අකුසල්වලින් එකක් නම් පුතිසය යි. 'පුතිස' යන්නෙන් අදහස් කරනු ලබන්නේ සත්වයන් කෙරෙහි, දුඃබය කෙරෙහි, දුඃබයට හේතු වන ධම්යන් කෙරෙහි ඇති ආසාතය යි. නො පහසු පැවැත්මටත් දුසිරිකටත් ඉවහල් වීම එහි කාර්යයයි.¹ එහෙයින් දුක ගැන නො ඉවසිලිමත් වීම වැරදිය. දුක නිසා කෝපයට හෝ නො ඉවසිල්ලට පැමිණීමෙන් ඒ දුක නැති නො වෙයි. අනික් අතට එය අපේ කරදර තව තව වැඩි වීමට ද, දෙමිනසට කරුණු වී පවත්නා දෙයක් තව තව අවුල් වීමට ද හේතු වෙයි. මෙහි ලා අවශා වනුයේ කෝපය හෝ නොඉවසිල්ල නො ව, දුක ඇති වන්නේ කෙසේ ද, එයින් නිදහස් විය හැක්කේ කෙසේ ද යන්න තේරුම් ගෙන ඒ අනුව, ඉවසිල්ලෙනුත් බුද්ධියෙනුත් අධිෂ්ඨානයෙනුත් වීයා කිරීමය.

බුදුන්වහන්සේගේ ධම්ය පිළිපැදීමෙන් පුීතියක් ශාන්තියත් සොයා ගත් බුද්ධ ශාවක ශාවිකාවන්ගේ ප්‍රීතිවාකා‍ය වලින් පිරි පවත්තා ථෙරගාථා ථෙරීගාථා නම් පොත් දෙකක් පාළි තිපිටකයේ ඇත්තේය. තව ද, වරක් කොසොල් රජු බුදුන්වහන්සේට කියා සිටි පරිදි, අනා‍ය ශුමණබාහ්මණයන් කෘශ, රුක්ෂ, දුව්ණී, පාණ්ඩුර, නහර ඉල්පුණු සිරුරු ඇති, මිනිසුන්ගේ දක්මට නෙත්කලු නො වන අය වුව ද, බෞද්ධ භික්ෂුන් තුටු පහටු (හට්ඨ පහට්ඨ), පුමුදිත (උදග්ගුදග්ගෙ), බුහ්මචයාාචෙහි ඇලුණු (අභිරත රූපෙ), පිතා ගිය ඉදුරන් ඇති (පීණිතින්දියෙ), තෘප්ත (අප්පොස්-සුක්කෙ), විනීත (පන්නලොමෙ), ශාන්ත (පරදවුත්තෙ), මුවන් මෙන් සැහැල්ලු සිතැති (මිගහුතේනවේතසා විහරන්තේ) අය බව මෙහි ලා සඳහන් කළයුතුය. ඒ

<sup>1.</sup> අභිසමු 7 8.

අවසථාවේදී රජතුමා කී පරිදි ම, ඔවුන්ගේ <mark>මේ සුබිතත්වයේ</mark> හේතුව, මේ භික්ෂුන් භාගාවතුන් වහන්සේගේ ශාසනයේ උදුරතාව දන සිටීමය.'¹

උදසින, දුක්මුසු, කලකිරුණු, අඳුරු පැවැත්ම බුද්ධ ධම්යට පටහැණිය. එය සතාාවබෝධයට බාධාවකි. දීතිය වනාහි නිවන් දකීම සඳහා වැඩිය යුතු අංග (බොජඤඩ්ග) සතෙන් එකක් බවද මෙහි ලා සඳහන් කළ යුතුය.



<sup>1. 93</sup> II (PTS) 121 S.

<sup>2.</sup> බොජ්ජංග සක, භාවනා පිළිබඳ පරිවිඡෙදයේදී විස්කර කරනු ලැබේ.

#### III පරිච්ඡෙදය

### දෙවැනි අංශ් සතාය

සමුදය: දුක හට ගැනීමේ හේතුව

දෙවැනි ආය\$ සකාය නම් දුක හටගැනීමේ හේතුව පිළිබඳ සතාය (දුක්ඛ සමුදය අරිය සච්ච)යි. මේ දෙවැනි සතාය පිළිබඳ පහත සඳහන් සුපුකට වීවරණය ආදිම ගුන්ථවල බොහෝ තැන්වල දක්නා ලැබේ.

'එහි දුඃබ සමුදය ආයා සතාය කවරේ ද? නැවත ඉපදීමට හේතු වන (පෝනෝහවිකා), නන්දීරාගයෙන් යුක්ත වන (නන්දීරාගසහගතා), ඒ ඒ තැන්හි ඇලෙන සුලු (තතුකතාහිනන්දීනී) යම් කෘෂ්ණාවක් වේ ද එයයි. ජනම: (1) පඤ්ච කාමය පිළිබඳ තෘෂ්ණාව (කාම තණ්හා), (2) නැවත නැවත ඉපදීමත් පැවැත්මත් පිළිබඳ තෘෂ්ණාව හෙවත් ශාශ්වත දෘෂ්ටීය සහිත ව හටගන්නා තෘෂ්ණාව (භවතණ්හා), (3) නොඉපදීමත් නොපැවැත්මත් පිළිබඳ කණ්හාව හෙවත් උච්ඡෙද දෘෂ්ටීය සහිත ව හටගන්නා කෘෂ්ණාව (විභවතණ්හා) යන මෙය.'¹

සියලු ආකාරවල දුක්වලටත් සත්වයන් පුනපුනා ඉපදීමටත් හේතු වනුයේ නොයෙක් ආකාර රුපවලින් පෙනී සිටින මේ තෘෂ්ණාවමය. බුද්ධධම්යට අනු ව හැම දෙයක් ම එකිනෙකට බැඳී, එකෙකක් නිඃශුය කර පවත්නා

<sup>1.</sup> **මට** (අලුක්ගම 1922), 9 8; සනි V (PTS) 421 8. ආදී බොහෝ කැන්වල

හෙයින් පළමු හේතුවක් ඇති වීමට ඉඩක් නැත්තේය. දු:බයේ හේතුව යයි සලකනු ලබන මේ කෘෂ්ණාවට පවා හේතුවක් තිබේ. එනම් වේදනාවයි.¹ වේදනාවද වෙන දෙයක්, එනම් ස්පර්ශය හේතු කොට හටගන්නේය. මෙපරිද්දෙන් පවත්නා මේ චකුය පටිච්චසමුප්පාද නම් වේ. එය පසු ව.විස්තර කරනු ලැබේ.³

දුඃබය හටගැනීමේ පළමුවැනි හෝ එක ම හේතුව තෘෂ්ණාව නොවන බව මෙයින් පෙනේ. එහෙත් එය ඉතා නුදුරු, ඉතා පැහැදිලි හේතුව යි; ලොකුම හේතුව යි; හැම තැන පැතිර පවත්නා හේතුවයි. අාදිම පාළි ගුන්ථ වල සමුදය පිළිබඳ විස්තරවලට වෙන ක්ලේශයනුත් සාසුව ධම්යනුත් (ක්ලෙසා සාසවාධම්මා) ඇතුළත් නමුදු, එහි මුල් තැන තෘෂ්ණාවට ම දෙන ලද්දේ එහෙයිනි. මෙහි ලාසිත තබා ගත යුතු කරුණක් නම් අවිදාහව මුල් කොට පහළ වන 'මම'ය යන වැරදි හැඟීම තෘෂ්ණාවේ කේත්දය බවය.

මෙහි තෘෂ්ණා යන්නෙන් කාමය, ධනය, බලය යන මෙවා පිළිබඳ ආශාව පමණක් නො ව දෘෂ්ටි, මත, වාද, ආකල්ප, විශ්වාස යන මෙවා පිළිබඳ ආශාව (ධම්ම කණ්හා) ද ගනු ලබේ. ඉදුන්වහන්සේගේ ව්ගුහයට අනුව, ගෙදර දෙර පෞද්ගලික කෝලාහලවල පටන් රටවල් සහ ජාතීන් අතර මහායුද්ධ දක්වා ලෝකයේ සියලු ම අවුල් මේ තෘෂ්ණාව නිසා ම ඇති වන්නේය. මෙයින් පෙනෙන්නේ ලෝකයේ ආර්ථික, දේශපාලනමය, සාමාජික පුශ්න සියල්ල තෘෂ්ණාව ම මුල් කොට ඇති වන බවය. යුද්ධයත් සාමයත් ආර්ථික සහ දේශපාලනමය හේතුනිසා ඇති

<sup>1.</sup> වේදනා සමුදයා තණ්තා සමුදයෝ, මනි I (PTS) 51 8.

<sup>2.</sup> VI පරිව්ඡෙදය බලන්න.

<sup>3.</sup> පාධානාහර්ථ සව්නුගාර්ථ, අභිසමු 43 පි.

<sup>4.</sup> වීභ (PTS) 106 8. සිට බලන්න.

<sup>5.</sup> මන් I (PTS) 518; යන් II 72 8; වීභ 380 8.

<sup>6.</sup> මනි 1 86 පි.

වන්නේ යයි කියමින් ඒ අනුව ජාතාන්තර පුශ්න විසඳීමට උත්සාහ දරන රාජා තන්තු විශාරදයන් එහි සැබෑ නිදනය කිසි විටෙක සොයා බලන බවක් නො පෙනේ. බුදුන් වහන්සේ රට්ඨපාල කුලපුතුයාට වදළ පරිදි 'ලෝකය මදි යයි සිතයි, තෘප්තියට නො පැමිණෙයි, තෘෂ්ණාවට දස ව සිටියි.'¹

ලෝකයේ සියලු නරක දේවලට හේතුව ආත්මාර්ථකාමී තෘෂ්ණාව ම බව කවුරුත් පිළිගනිති. එය එසේ බව තේරුම් ගැනීම අමාරු නැත. එහෙත් මේ තෘෂ්ණාව නිසා පුනර්භවය ඇති වන්නේ කෙසේ ද යනු තේරුම් ගැනීම එතරම ලෙහෙසි නො වේ. එහෙයින් පළමුවැනි ආයාඛ් සතායේ දර්ශනික අථ්යට අනුරුප වන, දෙවැනි ආයාඛ සතායේ දර්ශනික අථ්ය මෙහි ලා විස්තර කිරීම අවශාය. තව ද මේ කාරණය තේරුම් ගැනීම සඳහා කම්වාදයත් පුනරුත්පත්තිවාදයත් පිළිබඳ දැනීමක් වුවමනාය.

අාභාර සතරක් වෙයි. එනම් (1) සාමානා හෙවත් බුදිනු ලබන අාභාර (කබලිංකාරාභාර), (2) මනස ඇතුළු ඉන්දියයන් බාහිර ලෝකය සමග ස්පර්ශයට පැමිණීම (එස්සාභාර), (3) විඥනය (විඤ්ඤණාභාර), (4) ඓතනාව (මනෝසංඓතනාභාර) යන මේවාය.² මෙහි ආභාර යන්නෙහි අදහස නම් සත්වයන්ගේ පැවැත්මට හේතු හෙවත් පුතාය වන දේ යනුය.

මෙයින් සතර වැන්න වන මනෝසංවේතනාහාරය නම් පැවැත්ම, පුනපුනා පැවැත්ම, නො නැවත පැවැත්ම පිළිබඳ ආශාවයි.<sup>3</sup> එය කුශල අකුශල කම් වශයෙන් පුයත්න කරන්නේ භවයේ පැවැත්ම ඇති කරයි.<sup>4</sup> මනෝ

<sup>1.</sup> මනි II (PTS) 68 8.

<sup>2.</sup> මන I (PTS) 48 8.

<sup>3.</sup> මේ චේතනාව සිග්මන් ජෙපායිඩ් කියන ලිබීඩෝ (Libido) හෙවත් කාම ශක්තිය සමග හසදා බැලීම සුදුසු ය.

<sup>4</sup> මනිව්ය 1 (PTS) 210 8.

සංවේතනහාරය නම් චේතනාව ම ය.¹ චේතනාව ම කම්ය යයි බුදුන් වහන්සේ වදළ බව ඉහත දක්වන ලදී. මේ මනෝසංචේතනාව ගැන බුදුන්වහන්සේ මෙසේ දෙසූහ: 'මනෝ සංචේතනාහාරය දන ගත් කල්හි තුන් වැදැරුම් තෘෂ්ණාව දන්නා ලද්දේ වෙයි.'² තෘෂ්ණාව, චේතනාව, මනෝසංචේතනාහාරය, කම්ය යන මේ සියල්ලෙන් ම ගැනෙන්නේ එක ම දේ බව මෙයින් පෙනේ. එනම් පැවැත්මටත් ජීවත් වීමටත් පුනපුනා පැවැත්මටත් තවතව පැවැත්මටත් තවතව වැඩීමටත් තවතව රැස් කිරීමටත් අප තුළ ඇති ආශාවයි. දුක හටගැනීමේ හේතුව වන මෙය සත්වයා පිළිබඳ පඤ්චස්කන්ධවලින් එකක් වන සංස්කාර ස්කන්ධයට ඇතුළත් වෙයි.

මේ වනාහි බුද්ධධම්යේ ඉතා වැදගත්, ඉතා උසස් ඉගැන්වීම්වලින් එකකි. එහෙයින් දුඃබයේ හේතුව හෙවත් බීජය පවත්තේ බැහැර නො ව දුඃඛය තුළ ම බව අප හොඳින් සිත තබා ගත යුතුය. එසේ ම දුඃඛ නිරෝධයේ (දුක නැති වීමේ) හේතුව හෙවත් බීජය පවත්තේ බැහැර නො ව දුඃඛය තුළ ම බව ද අප සිත තබා ගතයුතුය. පාළි නිපිටකයේ බොහෝ තන්හි දක්නට ලැබෙන 'යං කිඤ්චි සමුදයධම්මං සබ්බං කං නිරෝධධම්මං' (යම් කිසිවක් හටගන්නාසුලු ද ඒ සියල්ල නැති වන සුලුය) යන සුපුකට පාඨයේ අදහස නම් මේය. හටගන්නනා ස්වභාවය ඇති යම් සත්වයෙක් හෝ දෙයක් හෝ පිළිවෙළක් හෝ වේ ද, ඔහු හෝ එය නැති වීමේ ස්වභාවයත් බීජයත් ඔහු හෝ එය තුළ ම ඇත්තේය. දුඃඛය (පඤ්චස්කන්ධය) හට ගැනීමේ ස්වභාවය දුඃඛය තුළ ම ඇත; එසේ ම එය නැති වී යෑමේ

<sup>1.</sup> මතෝසංචේතනාති චෙතනා එව වුච්චති. මනිට්ඨ I (PTS) 209 පි.

<sup>2.</sup> කාමතණ්හා, ගවතණ්හා, විභවනණ්හා යන තුන් වැදෑරුම කෘෂ්ණාව මො පරිචඡෙදයේ මුලදීම විස්තර කරන ලදි.

<sup>3.</sup> මනි III (PTS) 280 8. සනි IV 47, 107 පිටු, V 423 පි. ආදී ලොහෝ තැන්වල

ස්වභාවය ද එතුළ ම ඇත. මේ කාරණය තුන්වැනි ආය\$ සතාය හෙවත් නිරෝධය පිළිබඳ පරිච්ඡෙදයේ දී තව දුර විස්තර කරනු ලැබේ.

කර (කිරීමෙහි) ධාතුවෙන් හටගන්නා පාළි 'කම්ම' (සං. කම්) යන්නෙහි අථ්ය නම් 'කිරීම' යනුය. එහෙත් බුද්ධධම්යේ කම්වාදයෙහි ලා එය විශේෂ අථ්යක් ගනී. එනම් සියලු කිුියා නොව සඓතන කිුියා යනුය. එසේ ම එය, බොහෝ දෙනා වරද සිතන පරිදි, කම් ඵලය ද නො වේ. බුද්ධධම්යේ 'කම්ම' යන්නෙන් කම් ඵලය හෙවත් කම් විපාකය කිසි විටක ගනු නොලැබේ.

තෘෂ්ණාව සාපේක්ෂ වශයෙන් හොඳ හෝ නරක වන්නාක් මෙන් චේතනාව ද සාපේක්ෂ වශයෙන් හොඳ හෝ නරක විය හැකිය. හොඳ (කුශල) කම් හොඳ විපාක ද නරක (අකුශල) කම් නරක විපාක ද ගෙන දෙයි. හොඳ වුවත් නරක වුවත් මේ තෘෂ්ණාවේ හෙවත් චේතනාවේ හෙවත් කම්යේ එක්තරා ශක්තියක් වෙයි. එනම් හොඳ අතට හෝ නරක අතට හැරී පැවතීමේ ශක්තියයි. එය හොඳ වුවත් නරක වුවත් සාපේක්ෂ ම ය; පවතින්නේ සංසාරය තුළ ම ය. රහත් කෙනෙකු කියාවල යෙදෙන නමුත් කම් රැස් කිරීමක් නැත. උන්වහන්සේ සත්කාය දෘෂ්ටිය, පුනර්භවය පිළිබඳ තෘෂ්ණාව යන මෙයින් ද, සෙසු සියලු ක්ලේශවලින් ද, සාසුව ධම් වලින් ද නිදහස්ය. උන්වහන්සේ නැවත උපදින්නේ නැත.

කම් වාදය නම් ඊනියා වර–දණ්ඩ වාදය නොවන බව අප සිත තබා ගත යුතුය. වර–දණ්ඩ වාදය වනාහි ඉරණම විසඳීමේ යෙදී සිටින, නීති පනවන, හොඳ නරක මේ යයි තීන්දු කොට යුක්තිය ඉටු කරන පරම ඊශ්වරයකු පිළිබඳ විශ්වාසය මුල් කොට ඇති ආකල්පයකි. ඒ යුක්තියේ නාමයෙන් මනුෂායාට කරනු ලබන අයහපත යහපතට වැඩිය. කම් වාදය නම් හේතු ඵල වාදයයි; කියා – පුතිකියා වාදයයි. එය ස්වාභාවික නාායයකි. කම් වාදය, වර – දණ්ඩ වාදය යන මේ දෙක අතර කිසි සමබන්ධයක් නැත. සෑම සඓතන කියාවකට ම ඵලයක් හෙවත් විපාකයක් ඇත්තේය. හොඳ කියාවකින් හොඳ විපාකයක් ද, නරක කියාවකින් නරක විපාකයක් ද ඇතිවීම වනාහි අපේ කියාවන් පිළිබඳ තීන්දුව දීමේ යෙදී සිටින පුද්ගලයකු නොහොත් බලයක් විසින් දෙනු ලබන යුක්තියක් හෝ වරයක් හෝ දණ්ඩයක් නොවේ. ඒ වනාහි ඒ කියාවට ම ඇතුළත්, එය ම පිළිබඳ නාායයකි. මෙය තේරුම් ගැනීම දුෂ්කර නැත. එහෙත් කම් වාදයේ කියන හැටියට, මරණයෙන් පසු ජාතිවල දී ද සඓතන කියාවක් විපාක දෙන්නේ කෙසේ ද යනු තේරුම් ගැනීම දුෂ්කර විය හැකිය. එහෙයින් මරණය යන්නෙන් අදහස් කරනු ලබන්නේ කුමක්දයි බුද්ධධම්යට අනුව මෙහිදී විස්තර කළයුතු වෙයි.

සත්වයා නම් කායික-මානසික ශක්තීන්ගේ සමවායක් මීස අත් කිසිවක් නොවන බව මීට පෙර දක්වන ලද්දේය. අප මරණය යයි කියන්නේ ශරීරය සහමුලින් ම කියා වීරහිත වීමටය. ශරීරය නිෂ්කිය වූ පමණින් මේ සියලු ශක්තීහු නිෂ්කිය වෙත් ද? බුද්ධධමීය මෙයට පිළිතුරු දෙන්නේ 'නැත' කියාය. පැවැත්මත් නොනැවතී පැවැත්-මත් තවතව පැවැත්මත් පිළිබඳ චේතනාව හෙවත් තෘෂ්ණාව මුළු ජීවීතයත් මුළු පැවැත්මත් චලිත කරවන ශක්තියකි. ලෝකයේ පවත්නා පුබලතම ශක්තිය මෙයයි. බුද්ධධමීයේ කියන හැටියට, ශරීරය නිෂ්කිය වූ වීට, මේ ශක්තිය නිෂ්කිය නො වෙයි. නැවත වෙන ආකාරයකින් පෙනී සිටින එය පුනරුත්පත්තිය හෙවත් පුනර්භවය ගෙන දෙයි.

මෙහි දී තව පුශ්තයක් පැත නහී. එනම් නොනැමසන වෙනස් නොවන ආත්මයක් නැත්නම්, මරණයෙන් පසු නැවත උපදින්නේ කුමක් ද යනුයි. මරණයෙන් පසු ඉපදීම පසෙක තිබිය දී, ජීවිතය නම් කුමක් ද, එය දන් පවත්නේ කෙසේද යනු පළමු කොට විමසා බැලීම වටී. ජීවිතය නම් පඤ්චස්කන්ධයන් ගේ සමවාය ම බව මීට ඉහත කීප වරක්ම දක්වන ලදී. මේ පඤ්චස්කන්ධය හැම විට වෙනස් වන සුලුය. මීළහ මොහොතේ පවතින්නේ දන් තිබෙන පඤ්චස්කන්ධය නොවේ. එය මොහොතක් මොහොතක් පාසා ඉපදී නැති වී යයි. 'භික්ෂුව, ස්කන්ධයන් උපදිත් ම, දිරත් ම, මැරෙත් ම, ක්ෂණයක් ක්ෂණයක් පාසා ඔබ උපදින්නෙහිය; දිරන්නෙහිය; මැරෙන්නෙහිය.'¹ එහෙයින් අපි මේ ජීවිත කාලය තුළ පවා මොහොතක් මොහොතක් පාසා ඉපදි ඉපදි මැරෙන අතරම පවතින්නෝ ද වෙමු. නිතා, ස්ථිර ආත්මයකින් තොරව මේ ජීවිතය ගත කළහැකි බව අපට තේරුම ගත හැකි නම්, ශරීරය නිෂ්කිය වූ පසු ද ඒ ශක්තීන් පැවතියහැකි බව අපට තේරුම් ගත හැකි නොවන්නේ කවර හෙයින් ද?

මේ ශරීරය කුියා කිරීමේ බලයෙන් තොර වූ පසු ඒ ශක්තීහු නැති නොවි, අලුත් රූපයක් ගනිති. අප වෙන ජීවිතයකැයි කියන්නේ මෙයටය. ළදරුවෙකු තුළ පවත්නා කායික මානසික ශක්ති සියල්ල සියුම් ද දුඵල ද වෙයි. එහෙත් හොඳින් වැඩුණු මිනිසෙකු තැනීමේ පුළුවන්කම එහි ගැබ් වී ඇත්තේය. එ පරිද්දෙන්ම ඊනියා සත්වයා තනන කායික–මානසික ශක්ති තුළ ද, නව රූපයකින් පෙනී සිට, අනුකුමයෙන් වැඩී, සම්පූණිතත්වයට පැමිණීමේ පුළුවන්කම ගැබ් වී ඇත.

මෙහි නො නැසෙනසුලු, වෙනස් නො වනසුලු කිසිවක් නැති බැවිත්, එක් මොහොතකින ඊළඟ මොහොතට ගමන් කරන කිසිවක් ද නැත නො නැසෙනසුලු, වෙනස් නො වනසුලු කිසිවක් එක් ජාතියකින් ඊළඟ ජාතියට යා නොහැකි බව මෙපරිද්දෙන් පැහැදිලිය. ඒ වනාහි නොකඩවා පවත්නා නමුත් මොහොතින් මොහොත වෙනස්

<sup>1.</sup> පරමජෝ [ (PTS) 78 8. 'ඛන්ඩෙසු ජායමානෙසු ජ්යමානෙසු මීයමානෙසු ච ඛණෙ ඛණෙ ත්වං භික්හු ජායසෙ ච ජ්යඳස ච මීයසෙ ච'. මෙය ලි මුඛ පාඨයකැයි පරමහ්ථ ජෝතිකාව කියයි. එහෙත් මෙය නිපිටකයේ කවර තැනකින් ගන්නා ලද්දක් ද යනු සොයා ගන්නට මෙනෙක් මට බැටි විය

වනසුලු පරම්පරාවකි. මේ පරම්පරාව නම් අන් කිසිවක් නො ව චලනය ම බව කිවයුතුය. එය ර මුළුල්ලේ දල්වෙන පහන් සිළක් වැනිය; එය එකක් ම හෝ වෙනෙකක් හෝ නොවේ. ළමයෙක් හැට වයස් මිනිසෙකු බවට පැමිණෙයි. මේ හැට වයස් මිනිසා හැට අවුරුද්දකට පෙර විසූ ළමයා ම නො වේ; නමුත් වෙන තැනැත්තෙක් ද නො වේ. එ පරිද්දෙන් ම මෙහිදී මිය ගොස් වෙන තැනක නැවත උපදින තැනැත්තා අර මිනිසා ම නොවේ; වෙන මිනිසෙක් ද නොවේ (න ව සෝ න ව අඤ්ඤෝ). ඒ වනාහි එක ම පරම්පරාවේ පැවැත්මකි. මරණයත්, ඉපදීමත් අතර වෙනස නම් චිත්තක්ෂණ දෙකක වෙනස පමණකි. මේ ජීවිතයේ අන්තිම චිත්තක්ෂණය ඒ පරම්පරාවට ම අයත් නමුත් මී ළහ ජීවිතය නමින් ගනු ලබන දෙයෙහි පළමුවැනි චිත්තක්ෂණයට පුතාය වෙයි. මේ ජීවිතය තුළ ම එක් මොහොතක චිත්තක්ෂණය ඊළහ මොහොතේ චිත්තක්ෂණයට පුතාය වෙයි. මේ ජීවිතය තුළ ම එක් මොහොතක චිත්තක්ෂණය ඊළහ මොහොතේ චිත්තක්ෂණයට පුතාය වෙයි. එහෙරින් බුද්ධ ධම්ය අනු ව විමසා බලන කල, මරණයෙන් පසු ජීවිතය ගුඪාර්වත් රහසායක් නො වේ. එය බෞද්ධයෙකුගේ විෂාදයට හේතු වන්නේ ද

ඉපදීමත් පැවැත්මත් පිළිබඳ කෘෂ්ණාව අප තුළ පවත්නා තුරු, සංසාරය පවත්නේ වෙයි. එය අවසානයට පැමිණෙන්නේ කථය හෙවත් සතාගය හෙවත් නිවාණය දක්නා නුවණින් මේ තෘෂ්ණාව නමැති චාලක ශක්තිය නැති වූ විට ය.



#### IV පරිච්ඡේදය

# තුන්වැනි අායෘී සතාය

නිරෝධය: දුකින් මිදීම

තුන්වැනි ආයුති සතාග නම් දුකින් මිදීමක් හෙවත් නිදහස් වීමක් ඇති බවය. මෙය දුඃඛ නිරෝධ ආයුති සතාග (දුක්ඛ නිරෝධ අරිය සච්ච) හෙවත් නිවාණයයි. දුක සහමුලින් ම නැති කිරීමට නම් දුක ඇති වීමට පුධාන හේතුව යයි මීට පෙර දක්වන ලද තෘෂ්ණාව නැති කළයුතුය. එහෙයින් නිවාණයට 'තණ්හක්ඛය' (තෘෂ්ණාව නැති වීම) යයි ද කියනු ලැබේ.

නිවාණය නම් කුමක් දයි මෙහිදී ඇසිය හැකිය. මේ සවාභාවික, සරල පුශ්නයට පිළිතුරු දීම සඳහා ලියන ලද පොත්පත් බොහෝ වුව ද, එයින් මෙය තව තවත් අවුල් වූ බවක් මීස පැහැදිලි වූ බවක් නම් නො පෙනේ. මේ පරම සතායේ සවභාවය පුකාශ කිරීමට මානව භාෂාව පුමාණවත් නොවන හෙයින්, මෙයට සම්පූර්ණ උත්තරයක් වචනවලින් දිය නොහැකි බව පිළිගත යුතුය. භාෂාව වනාහි මනස ඇතුළු ඉන්දියයන් මහින් අත් දකිනු ලබන දේවල් සහ අදහස් පුකාශ කිරීම සඳහා මනුෂා සමූහයන් විසින් හද ගෙන පාවිච්චි කරනු ලබන්නකි. පරම සතාාවබෝධය වැනි අලෞකික අනුභූතියක් ඒ ගණයට අයත් නොවේ.

එහෙයින් මේ අනුභූතිය වචන වලින් විස්තර කළ නො හැකිය. මෙය වනාහි ගොඩ බීම මෙබළු යයි තේරුම් කර ගැනීමට වුවමනා වචන මාලුවා නොදන සිටීම වැනිය. තමා ගොඩබීම ඇවිද ආ බව ඉදිබුවා තම මිතුරු මාලුවාට කීවේය. 'ඒ කියන්නේ ඔබ පිහිනා ආ බව නො වේ ද?'යි මාලුවා මෙහි දී ඇයීය. ගොඩ බීම සන බවත්, එහි පිහිනිය නොහැකි බවත්, ඇවිද යායුතු බවත් මාලුවාට පැහැදිලි කර දෙන්නට ඉදිබුවා උත්සාහ කෙළේය. එහෙත් එවැනි දෙයක් තිබිය නොහැකි බවත්, ගොඩ බීම වීල මෙන් දුව ද, රළ සහිත ද විය යුතු බවත්, එහි කිමිද පිහිනා යන්නට පුළුවන් විය යුතු බවත් මාලුවා තදින් ම කියා සිටියේය.

වචන වනාහි අප දන්නා දේවල් සහ අපේ අදහස් දක්වීමට යොදනු ලබන සංකේතය. එහෙත් පොදු දේවල පවා සැබෑ තතු මේ සංකේතවලින් දක්වෙන්නේ නැත. එහෙයින් භාෂාව සතාාවබෝධයෙහි ලා අප රවටනසුලු, නොමහ යවන සුලු දෙයකැයි සලකනු ලැබේ. 'ඇතුන් මඩෙහි එරෙනු මෙන් මෝඩයෝ වාඤ්ජන පද නාමවල වෙසෙසින් එරෙකි' යයි ලංකාවතාර සූතුය කියන්නේ එහෙයිනි.¹

කෙසේ වුවද අපට භාෂාව නැතිව බැරිය. එහෙත් භාෂාවේ සද්ථික (ඇත යන අථිය ඇති) වචනවලින් නිව්චණය විස්තර කළහොත් ඒ වචනවලට අයත් අදහසක් වහා අල්ලා ගැනීම අපේ සිරිතය. ඒ නිසා නිර්වාණය බොහෝ විට විස්තර කරනු ලබන්නේ නිෂේධාර්ථක (නැත යන අථිය ඇති) වචනවලිනි. මෙසේ කරනු

<sup>1.</sup> ලංකා 113 8.

<sup>2.</sup> ඇතැම් විට සිව (යහපත්, හොඳ), බෙම (සැනසීම), සුද්ධි (පිරිසිදු ඛව), දීප (දිවයින), සරණ (පිහිට), තාණ (රැකුම), පාර (එතෙර), සන්ති (ශාන්තිය) අාදී සදර්ථක වචනචලිතුදු නිර්වාණය දක්වනු ලැබේ. නිර්වාණයට පයතිය නාම 32ක් සංයුත්ත නිකායේ අසංඛත සංයුත්තයේ දක්වා තිබේ. ඒ සියල්ල උපචාර වාවභාරයයි.

ලබන්නේ මේ පිළිවෙළ අනික් පිළිවෙළ තරම් නරක නැතැයි සැලකීමෙන් වියයුතුය. තණ්හක්බය (තෘෂ්ණාව නැති වීම), අසංබත (පුතායක් නිසා නො හටගත්තේ), වීරාග (රාගයෙන් තොර වීම), නිරෝධ (දුක නැති වීම), නිබ්බාන (නිවීම) ආදි නිෂේධාර්ථක වචනවලින් එය දක්වනු ලබන්නේ එහෙයිනි.

මෙහි දී අපි ආදිම පාළි ගුන්ථවල දක්නට ලැබෙන පරිදි නිව්ාණය පිළිබඳ විවරණ කීපයක් සලකා බලමු:

'ඒ තෘෂ්ණාවම ඇලීමෙන් තොරව සහමුලින් නසා දමීම, හැර දමීම, ඉවත දමීම, එයින් මිදීම, එහි නොබැදීම.'¹

'සියලු සංස්කාරයන සංසිදීම, සියලු බැඳුම් අන් හැරීම, තෘෂ්ණාක්ෂය, විරාගය, නිරෝධය, නිර්වාණයයි.'³

'මහණෙනි, අසංඛ්තය නම් කවරේ ද? මහණෙනි, රාගය නැති වීම (රාගක්ඛය), ද්වේෂය නැති වීම (දෙසක්ඛය), මෝහය නැති වීම (මෝහක්ඛය) යන මෙය අසංඛ්ත යයි කියනු ලැබේ.'³

'රාධය, තෘෂ්ණාව නැතිවීම (තණ්හක්ඛය) නිව්ාණයයි.'4

'මහණෙනි, හටගත් හෝ නො හටගත් හෝ යම්-තාක් ධර්මයෝ වෙත් ද, ඔවුනතර විරාගය ම උතුම යයි

<sup>1.</sup> මව (අලුත්ගම, 1922) 10 පී; සනි 421 පී. බුදුන්වහන්සේ ඉසිපතනයේ දී පැවැත් වූ පළමුවැනි දේශතාවේ එන නිරෝධය පිළිබඳ මේ විවරණයට 'නිබ්බාන' යන්නෙහි අදහස මිස ඒ වචනය ඇතුළත් නොවන බව සැලකිය-යුත්තකි.

<sup>2.</sup> සනි 1 136 පි.

<sup>3. 00</sup> IV 359 8.

<sup>4. 00</sup> III 190 B.

කියනු ලැබේ. එනම් ම්දය සංසිදුවන, පිපාසය (තෘෂ්ණාව) තැති කරන, ඇලීම මුලිනුපුටන, පැවැත්ම සිඳ දමන, තෘෂ්ණාව වනසන විරාගයයි, නිරෝධයයි, නිවාණයයි.'1

'නිව්චණය නම් කුමක් ද?'යි විමසූ පරිබුාජකයෙකුට අගුශුවක ශාරිපුතු ස්වාමින් දුන් පිළිතුර අසංඛතය පිළිබඳ බුදුන්වහන්සේගේ විවරණයට සමානය: 'ඇවැත්නි, රාගය නැති වීම, ද්වේෂය නැති වීම, මෝහය නැතිවීම යන මෙය නිව්චණයයි.'²

'මේ පඤ්ච උපාදන ස්කන්ධයන් පිළිබඳ ඡන්ද රාගය හැර දැමීම, ඡන්ද රාගය නැති කිරීම දුඃබ නිරෝධයයි.'

'භව නිරෝධය නිවාණයයි.'<del>'</del>

බුදුන් වහන්සේ නිවාණය මෙසේ ද විස්තර කළහ:

'මහණෙනි, නො උපන්, නො හටගත්, නො කරන ලද, පුතායෙකින් නො තැනුණු එය ඇත්තේය. නො උපන්, නො හටගත්, නො කරන ලද, පුතායෙකින් නො තැනුණු එය නැත්තේ නම්, උපන්, හටගත්, කරන ලද, පුතායෙකින් තැනුණු ඕහට මිදිමක් නො වන්නේය. මහණෙනි, යම් හෙයෙකින් නො උපන්, නො හටගත්, නො කරන ලද, පුතායෙකින් නො තැනුණු එය ඇත්තේ ද, එහෙයින් උපන්, හටගත්, කරන ලද, පුතායෙකින් තැණුනු ඕහට මිදීමක් ඇත්තේය.'5

'මෙහි පඨවී, ආපෝ, තේජෝ, වායු යන මේවා නො පිහිටති. මෙහි දික්, කෙටි, කුඩා, මහත්, සුබ, අසුබ බව ද, නාමය ද, රූපය ද ඉනිරි නොවී නැති වෙයි.

<sup>1. 428 (</sup>PTS) II 34 8.

<sup>2.</sup> යන් IV (PTS) 251 8.

<sup>3.</sup> පැරියුත් තෙරුන්ගේ කියමනකි: මනි I (PTS) 191 8.

<sup>4.</sup> මුසීල තෙරුන්ගේ කියමනකි: සනි II (PTS) 117 8.

උද (ඉකාළඹ. 1926) 129 8.

(එහි) මෙලොවක් නැත; පරලොවක් නැත; සඳ හිරු දෙදෙන නැත...එහි පැමිණීමක්, යෑමක්, සිටීමක්, වුතියක්, උපතක් නැතැයි ද කියමි.'¹

මෙපරිද්දෙන් නිවාණය නිෂේධාර්ථක වචනවලින් දක්වීම නිසා බොහෝ දෙනා එය ශුනාතාවකැයි ද, ආත්මය නැති කිරීමකැයි ද වරදවා සිතති. ආත්මයක් නැතැයි බුද්ධධර්මයෙහි උඟන්වන හෙයින් නිවාණයෙන් නැති කිරීමට ආත්මයක් කෙසේ ලැබේ ද? මෙහි දී නැති වන්නේ තමාය යන වැරදි හැඟීම හෙවත් අවිදාාාවයි.

නිව්ාණය නිෂේධාර්ථක\_ යයි හෝ සදර්ථක යයි කීම සදෙස්ය. නිෂේධාර්ථක, සද්ථික යන අදහස් සාපේක්ෂය; ඒ ද්වය විෂයට අයත්ය. ද්වයයෙනුත් සාපේක්ෂතාවෙනුත් එපිට පරම සතාාය හෙවත් නිව්ාණය ගැන මේ වචන යෙදිය නොහැකිය.

තවද නිෂේධාර්ථක වචනයකින් නැති බවක් පමණක් දක්වේ යයි නො සිතිය යුතුයි. පාළි, සංස්කෘත ගුන්ථවල සෞඛාය යන අදහස දක්වීමට යොදන ලද වචනය නම 'ආරෝගා' යන්නය. එය නිෂේධාර්ථකය. එහි ශාඛදික අථ්ය නම 'රෝග නැති බව' යනුයි. එහෙත් ආරෝගාය වනාහි නැති බවක් නො වේ. නිව්ණ යන්නට පය්‍යාය වන පාළි 'අමත' හෝ සංස්කෘත 'අමෘත' යන්න නිෂේධාර්ථක වචනයක් වුව ද එයින් දක්වෙන්නේ නැති බවක් නො වේ. හානිකර පක්ෂයට අයත් දෙයක අභාවය දක්වීම නැතැයි කීමක් නො වේ. පාළි 'මුත්ති' හෝ සංස්කෘත 'මුක්ති' යන වචනය 'නිව්ණ ' යන්නට යොදන සුපුකට පය්‍යායවලින් එකකි. එහි තේරුම මිදීම හෙවත් නිදහස යනුයි. නිදහස නම නැති බවක් යයි කිසිවෙක් නො කියති. එසේ වුවත් නිදහස වනාහි බාධක ද අකුශල ද, විරුද්ධ ද වන යම කිසිවකින් මිදීම මුල්

<sup>1.</sup> දීනි 1 (කොළඹ, 1929) 172 8: උද (කොළඹ, 1926) 128 8.

කොට ඇත්තක් බැවිත් එක්තරා දෙයක් නැති විය යන අදහසක් ද එයින් දක්වෙයි. එහෙත් නිදහස නම් ඒ නැති බව නො වේ. එපරිද්දෙන් ම නිව්ාණය හෙවත් මුක්තිය වනාහි සියලු අකුසල්වලින් මිදීමය; තෘෂ්ණාව, පුතිසය, අවිදහාව යන මෙයින් මිදීමය; ද්වය, සාපෙක්ෂ-තාව, කාලය, දේශය යන වාාවහාරවලින් මිදීමය.

නිවාණය පරම සතාය හැටියට දක්වෙන විස්තරයක් මජ්ඣිමනිකායේ 140 වැනි ධාතුවිභංග සූතුයේ ඇත්තේය. මේ වනාහි ඒ නිහඩ රැකුඹල්හලේ දී හමු වී යයි ඉහත සඳහන් කරන ලද පුක්කුසාති නමැති බුද්ධිමත් පරිබාජකයාට දේශනා කරන ලද්දකි. මේ සූතුයේ වැදගත් කොටස් පහත සඳහන් පරිද්දෙන් පිඩු කර දක්විය හැකිය.

මනුෂායෙක් ධාතු සයින් තැනුණේ වෙයි. එනම් පඨවි, ආපෝ, තේජෝ, වායු, ආකාස, විඤ්ඤාණ යන මේවාය. ඒ වෙන් කර විමසා බලත් ම 'මමය' 'මාගේය'යි කිය හැකි කිසිවක් එහි නැති බව හේ වටහා ගනී. විඤ්ඤාණය උපදින්නේත් නිරුද්ධ වන්නේත් කෙසේ ද, සුබ වේදනා දුංඛ වේදනා අදුංඛ අසුඛ වේදනාවන් උපදින්නේත් නිරුද්ධ වන්නේත් කෙසේ ද කියා හේ තේරුම් ගනී. මේ දනීම නිසා ඔහුගේ සිත රාගයෙන් මිදෙයි. මෙහි දී ඉතිරි වන්නේ පිරිසිදු උපෙක්ෂාවය. කවර ආධාාත්මික තත්වයක් වුවද ලබා ගැනීමට මේ උපෙක්ෂාව ඉවහල් කර ගත හැකිබව ද, මෙය බොහෝ කල් පවතින බව ද හේ දනී. යළි හේ මෙසේ සිතයි:

'ඉදින් මම මේ පිරිසිදු උපෙක්ෂාව ආකාසානඤ්චායක-නයෙහි පිහිටුවා එයට සුදුසු සිත වඩන්නෙම නම්, ඒ වනාහි සංඛතයක් වෙයි.¹ ඉදින් මම මේ පිරිසිදු උපෙක්ෂාව විඤ්ඤාණඤ්චායතනයෙහි......ආකිඤ්චඤ්ඤායතනයෙහි

<sup>1</sup> කොතරම් පිරිසිදු වුවත්, කොතරම් උසස් වුවත්, සියලු ධාාන ම සංස්කාර වලින් හටගත් (සංඛත) මනෝමය තත්වයන් බව සැලකිය යුතුය. ඒවා තථය හෙවත් සතාය නො වේ.

නෙවසඤ්ඤානාසඤ්ඤායතනයෙහි පිහිටුවා එයට සුදුසු සිත වඩන්නෙම නම, ඒ වනාහි සංඛතයක් වෙයි. එහෙයින් හෙතෙම සංස්කාර නො කරයි; හවය හෝ විහවය හෝ නො පතයි.¹ සංස්කාර නො කරන, හවය හෝ විහවය හෝ නො පතන හෙතෙම ලොව කිසිවක නො ඇලෙයි. නො ඇලුණු හෙයින් හේ නො තැවෙයි. නො තැවෙන හෙයින් හේ ඇතුළතින් ම, සහමුලින් ම නිවී යයි (පවචත්තංයෙව පරිනිඛ්ඛායති). ජාතිය ගෙවී ගියේ යයි ද, ඛඔසර වසන ලදැයි ද, කළයුතු දැ කරන ලදැයි ද, මත්තෙහි කළ යුත්තක් නැතැයි ද හේ දනී.²

හෙතෙම සුබ වේදනාවක් හෝ දුෑබ වේදනාවක් හෝ අදුෑබ අසුබ වේදනාවක් හෝ විඳින්නේ, එය අනිතා බවත්, තමා එහි පො ඇලී සිටින බවත් දන්නේ වෙයි. වේදනාව කෙබඳු වුව ද, හෙතෙම බැඳීමෙන් තොර වූයේ (ව්සංයුත්තෝ) එය විඳින්නේ වෙයි. තෙලුත් වැටියත් ඉවර වීමෙන් පහනක දල්ල නිවෙන්නාක් මෙන් ශරීරය බිඳී යෑමෙන් මේ සියලු වේදනා සංසිදෙන බව හේ දන්නේ වෙයි.

'එහෙයින් භික්ෂුව, මෙසේ යුක්ත වන භික්ෂු තෙම මේ පරම පුඥධිෂ්ඨානයෙන් යුක්ත වෙයි. සියලු දුක් නැති කිරීමේ නුවණ පරම ආය\$ පුඥවයි.

'සතාග පදනම් කර ඇති ඔහුගේ මේ වීමුක්තිය වෙනස් නොකළ හැකිය. භික්ෂුව, යමක් මුසාවේ ස්වභාව-යෙන් යුක්ත (මෝස ධම්ම) නම් ඒ අසතා වෙයි. යමක් මුසාවේ සවභාවයෙන් තොර (අමෝස ධම්ම) නම් ඒ සතා වෙයි. එනම් නිවාණයයි. එහෙයින් භික්ෂුව, මෙසේ

තෘෂ්ණාවෙන් හෙවත් ඓතනාවෙන් නිදහස් ව සිටින හෙතෙම කම් රැස් නො කරන්නේ ය යනු මෙහි අදහසයි.

<sup>2.</sup> මේ වචනවලින් දක්වෙන්නේ දන් ඔහු රහස් කෙනෙකුන් බවය.

යුක්ත වන භික්ෂු තෙම පරම සතාාාධිෂ්ඨානයෙන් යුක්ත වෙයි. මුසා නො වනසුලු යමක් වේ ද එය ම පරම ආයා‍යි සතායයි, නිවාණයයි.'

නිවාණ යන්න වෙනුවට සතා (සච්ච) යන්න පැහැදිලි ලෙස ම බුදුන් වහන්සේ විසින් යොදන ලද කැන් ද වෙයි: 'මහණෙන්, ඔබට සතාය ද, සතායට යන මාගීය ද දේශනා කරමි'¹ යන මෙහි 'සතා හ' යන්නෙන් නිවාණය ම දක්වන ලද්දේය.

**ලම් පරම සතා**ය කුමක් ද? ලලෟකික කිසිවක් පරම ලතා වන බව, සියල්ල සාපෙක්ෂ බව, පුතාායන් නිසා හට ගන්නා බව, අනිතා බව, වෙනස් නො වනසුලු සැකන ආධානත්මික හෝ බාහිර ආත්මයක් නැති බව බුද්ධධම්යේ උගන්වන පරම සතායයි. සතාය කිසි විටෙක නිෂේධාර්ථක නොවන නමුදු, නිෂේධාර්ථක සතාඃය යයි පොදු වාාවහාරයක් පවති. අවිදාාාවෙන් තොර ව තතු පරිද්දෙන් (යථාභූතං) දූපා ගැනීම ඉහවත් සතාය අවබෝධ කර ගැනීම නිවන් අවබෝධ කිරීමයි, ී තණ්හක්ඛය (තෘෂ්ණාව නැති කිරීම) යි; දුකින් මිදීමයි. 'නිව්ණයත් සංසාරයත් අතර වෙනසක් නැත' යන මහායාන මතය³ මෙහි දී විමසා බැලීම සුදුසුය. එක ම දෙය, අවිදාහවෙන් බලන්නාට සංසාරයක්, පුඥවෙන්බලන්නාට නිවාණයක් වෙයි. ඒ වෙනස් වනුයේ බලන පිළිවෙළ අනුවය. මේ මහායාන මතය ගොඩනහන ලද්දේ පෙර සඳහන් කරන ලද ආදිම රෙරවාද පාළි පොත්වල අදහස් මුල් කරගෙන යයි සිතිය හැකිය.

<sup>1.</sup> සති V (PTS) 369 8.

<sup>2.</sup> ලංකා 200 පි. බලන්න; 'නිර්වාණමිකි මහාමතෙ යථාභූතාර්ථස්ථානදර්ශනම්.

<sup>3.</sup> නාගාරජූන: මාධානකාරි. XXV 19. 'න සංසාරසා නිර්වාණාත් කිංචිදස්ති විශේෂණම න නිර්වාණයා සංසාරාත් කිංචිදස්ති විශේෂණම'

නිව්ාණය නම තෘෂ්ණාව නැති කිරීමේ ඵලය යයි සිතීම වැරදිය. නිවාණය යම කිසිවක ඵලයක් නම් එය හේතුවක විපාකයක් වන්නේය. එවිට එය හේතුවකින් හටගත්තක් (සංඛත) වෙයි. නිවාණය හේතුවක් හෝ ඵලයක් හෝ නො වේ. එය හේතුඵලවලින් පිටය. සනාය හේතුවක් හෝ ඵලයක් හෝ නො වේ. ඒ වුකලී ධාාන සමාධි ආදි ආධාාත්මික තත්වයක් මෙන් හටගත්තක් තො වේ. සතාාය වෙ<mark>යි.</mark> නිවාණය වෙයි. අපට එය දක ගත හැකිය; අවබෝධ කර ගත හැකිය. නිවාණය අවබෝධ කර ගැනීමට ඉවහල් වන මාගීයක් වෙයි. එහෙත් නිවාණය ඒ මාගීයේ ඵලයක් නො වේ. අපට පාරක් දිගේ ගොස් කිසි යම් තැනක තිබෙන කන්දකට නැහ ගතහැකි. එහෙත් ඒ කන්ද අප ගිය පාරේ එලයක් නො වේ.¹ කිසියම් තැනක තිබෙන ආලෝකයක් දකින්නට අපට පුළුවන. එහෙත් ඒ ආලෝකය ඇස් පෙනීම නිසා හටගත් ඵලයක් ඉතා ඉව්.

නිවාණයට පසු ඇත්තේ කුමක්දයි බොහෝ දෙනා අසති. නිවාණය අන්තිම සතාය හෙයින් මේ පුශ්නය නාහය විරෝධය. එය අන්තිමය නම් එයින් ඉපිට කිසිවක් නො විය හැකිය. නිවාණයට පසු කිසිවක් ඇත් නම්, අන්තිම සතාය වනුයේ එය මීස නිවාණය නො වේ. රාධ නමැති හික්ෂු කෙනෙක් 'නිවාණයේ පුයෝජනය කුමක්ද ?'යි මේ පුශ්නය ම වෙන පිළිවෙළකින් බුදුන්වහන්සේගෙන් ඇසූහ. නිවාණයේ පුයෝජනයක් හෝ එලයක් ගැන ඇසූ මේ පුශ්නයෙන්, එයින් ඉපිට ඇත්තේ කුමක්ද යන අදහසම පුකාශ වෙයි. 'රාධය, පුශ්නයේ කෙළවර ගන්නට මේ පුශ්නයට නොහැකි විය.

මාර්ග එල අටත් නිර්වාණයත් යන මේ නව ලොකොත්තර ධම්යන් අතුරෙන් නිර්වාණය මාර්ගඑලවලට ඇතුළත් නැති බවත්, මාර්ග එලයන්ගෙන් බැහැර බවත් සැලකිය යුතුය.

(මේ පුශ්නයේ අථ්යක් නැත). රාධය, නිව්ාණය අරමුණ ද, නිව්ාණය පිහිට ද, නිව්ාණය අවසානය ද කර ගෙන බඹසර වසයි' යයි භාගාවතුන්වහන්සේ පිළිතුරු දුන්හ.¹

'බුදුන්වහන්සේ මරණයෙන් පසු නිවන් පුර වැඩියහ' යනාදි සදෙස් යෙදුම් ද නිව්ෟණය පිළිබඳ වැරදි හැඟීම් ඇති වීමට හේතු වී තිබේ. 'බුදුන්වහන්සේ නිව්ෟණයට හෙවත් පරිනිවාණයට වැඩම කළහ'යි අසන අප තුළ නිව්ෟණය වනාහි යම් කිසි පැවැත්මක් ඇති ස්ථානයක් හෝ පදයක් හෝ ගතියක් යන හැඟීමක් ඇති වෙයි. පැවැත්ම, ජීවිතය යන මේ වචන අප තේරුම් ගෙන සිටින පිළිවෙළ අනුව ඒ ගැන අදහස් පහළ වෙයි. 'නිවන් වැඩියහ' යන්න වැනි අදහස් ඇති යෙදුම් ආදිම පාළි ගුන්ථවල නැත්තේය. බුදු කෙනෙකුන්ගේ හෝ රහත් කෙනෙකුන්ගේ අපවත් වීම දක්වන 'පරිනිබ්බුත' නම් වචනයක් වෙයි. 'නිවනට වැඩම කළ' යන තේරුමක් එහි නැත. බුදුන්වහන්සේ හෝ රහත් කෙනෙකු අපවත් වීමෙන් පසු නැවත ඉපදීමක් නැති හෙයින් එහි තේරුම වියයුත්තේ 'පුරා නිවී ගිය' යනුය.

මෙහි දී පැන නගින තවත් පුශ්නයක් වෙයි. එනම් පරිනිවාණයෙන් පසු බුදුන්වහන්සේට හෝ රහත් කෙනෙකුටහෝ සිදුවන්නේ කුමක් ද යනුය. මෙය පිළිතුරු නො දුන් (අවහාකත) පුශ්න ගණයට අයත්ය. මී පුශ්නය නගනු ලැබූ අවස්ථාවල දී තථාගතයන් වහන්සේ වදළේ පරිනිවාණයෙන් පසු රහත් කෙනෙකුට සිදු වන්නේ කුමක්ද යනු දක්වීමට වචන නැති බවය. වච්ඡ නමැති පරිවාජකයෙකුට පිළිතුරු දුන් උන්වහන්සේ වදළේ 'උපදී' 'නො උපදී' යනාදී වචන රහත් කෙනෙකු සඳහා යෙදිය නොහැකි බවය. කවර හෙයින් ද යත් රහත් කෙනෙකු පිරිනිවන් පෑමේදී, 'උපදී' 'නො උපදී' යනාදී වාවභාරවලට

<sup>1.</sup> යනි III (PTS) 189 8:

<sup>2.</sup> යන් IV (PTS) 375 **8**. සිට

මුල් වන රූප වේදනා සංඥ සංස්කාර විඥන යන මේ සියල්ල, මත්තෙහි නො උපදින පරිදි, නැති වී යන හෙයිනි.¹

පිරිතිවත් පැ රහතත්වහත්සේ දර ඉවර වීමෙත් නිවී ගිය ගිත්තකට හෝ වැටියත් තෙලුත් ඉවර වීමෙත් නිවී ගිය පහත් දල්ලකට හෝ උපමා කරනු ලැබෙති.² මෙහි නිවී ගිය ගිත්තට හෝ දල්ලට උපමා කරන ලද්දේ නිවාණය නො ව, නිව්ණය අවබෝධ කර ගත් පඤ්චස්කත්ධය ම' සත්වයා ම බව මැනවින් සිත තබා ගතයුතුය. මේ කාරණය අවධාරණයෙන් දක්විය යුත්තේ සමහර වැදගත් උගතුත් ඇතුළු බොහෝ දෙනා මේ උපමාවේ උපමේයය නිවාණය යයි වරද ගෙන සිටින හෙයිනි. නිව්ණය නම් නිවී ගිය ගිත්තකට හෝ දල්ලකට කිසි විටක උපමා නො කරනු ලැබේ.

නිවාණය පිළිබඳ ව බොහෝ දෙනා අසන තවත් පුශ්නයක් වෙයි. එනම් 'ආත්මයක් නැති නම් නිව්ාණය අවබෝධ කර ගන්නේ කවරෙක් ද' යනුය. මේ පුශ්නය විසඳීමට පෙර ආත්මයක් නැත් නම් දන් සිතන්නේ කවරෙක් ද යන පුශ්නය ගනිමු. සිතන්නේ චීන්තනය බව ද චීන්තනයට මුල් වන චීන්තකයෙකු නැති බව ද මීට පෙර දක්වන ලද්දේය. එපරිද්දෙන් ම අවබෝධය කරනනේ අවබෝධයයි; පුඥුව යි. අවබෝධය කරන පුද්ගලයෙක් හෝ ආත්මයක් හෝ නැත. යම් සත්වයෙක් හෝ දයක් හෝ පිළිවෙළක් හෝ හටගන්නා ස්වභාවයෙන් යුක්ත නම්, ඔහු හෝ එය හෝ නැති වීමේ, වැනසී යැමේ ස්වභාවයෙන් ද යුක්ත බව දුංඛ සමුදය පිළිබඳ පරිච්ඡෙදයේදී දක්වන ලද්දේය. දුංඛය හෙවත් සංසාරය වනාහි හටගැනීම

<sup>1.</sup> මන් I (PTS) 486 8.

<sup>2.</sup> එම 487 8; III 245 8; සුනි (PTS) 235 ගාරුව

ස්වභාව කොට ඇත්තකි. දුඃබය තෘෂ්ණාව නිසා හටගනී. එය පුඳෙව නිසා නැති වෙයි. මේ තෘෂ්ණාවත් පුඳෙවත් සංස්කාර ස්කන්ධයට ඇතුළත් බව පෙර දක්වන ලදී.

එහෙයින් පඤ්චස්කන්ධය හටගැනීමේ බීජයත් නැතිවීමේ බීජයත් ඒ පඤ්චස්කන්ධයෙහි ම ඇත්තේය. 'මේ සිත් පිත් සහිත බඹයක් පමණ සිරුරෙහි ලෝකයත් ලෝකයේ හටගැනීමත් ලෝක නිරෝධයත් ලෝක නිරෝධයට පැමිණෙන මාගීයත් පනවම්' (ඉමස්මිං යෙව බාහමමත්තෙ කලෙබරෙ සඤ්ඤ්මහි සමනකෙ ලොකඤ්ච පඤ්ඤාපෙමි ලොකසමුදයඤ්ච ලොකනිරෝධඤ්ච ලොකනිරෝධ ගාමිනිඤ්ච පටිපදං) යන සුපුකට දේශනාවේ අදහසත් එයමය.¹ (මෙහි 'දුංඛ' යන්න වෙනුවට 'ලෝක' යන්න යොද තිබේ). මුළු වතුරාය් සතාය පඤ්චස්කන්ධය තුළ හෙවත් අප තුළ ම ඇති බව ද, දුක උපදවන, යළි ඒ වනසා දමන බාහිර බලයක් නැති බව ද මෙයින් පෙනේ.

මී ළහ පරිච්ඡේදයේ දී විස්තර කරනු ලබන සතරවැනි ආයා‍ය සතරවැනි දියුණු කළියුතු පුළු තොමෝ ජීවිතයේ රහස තතු පරිද්දෙන් ම දක ගන්නීය. රහස සොයා ගත් පසු හෙවත් සතාය දක ගත් පසු පැවැත්ම පිළිබද තෘෂ්ණාව නැති වන හෙයින්, සැගවී සිට ගෙන සංසාරය නමැති මායාව මවා පාන සියලු ශක්තීහු නිශ්චල වෙති; තවත් සංස්කාරයන් ගොඩනැඟීමට නො පොහොයක් වෙති, ඒ වනාහි රෝගයේ හේතුවත් රහසක් රෝගියාට වැටහුණු කල සංසිදෙන මානසික රෝගයක් වැනිය.

සෙසු සියලු ආගම්වල පරමාථ්යට ළඟා විය හැක්කේ මරණයෙන් පසුය. එහෙත් නිවාණය මේ ජීවිතයේ දී ම ලැබ ගතහැකිය. නිවන් දකින්නට මැරෙන තුරු බලා සිටීමක් වුවමනා නැත.

<sup>1.</sup> අති (කොළඹ, 1929) 218 පි.

සතාය හෙවත් නිව්ාණය අවබෝධකළ තැනැත්තාට වඩා සුඛිත පුද්ගලයෙක් ලෝකයේ නැත. සෙස්සන් වෛතසික උපදුවවලින් පෙළෙන නමුත් ඔහු එයින් නිදහස්ය. ඔහුගේ මානසික සෞඛාය පරිපූණීය. හෙතෙම අතීතය ගැන ශෝක නො කරයි; අනාගතය ගැන කල්පනා නො කරයි; යළි වර්තමානයෙන් යැපෙයි.¹ එහෙයින් හෙතෙම සවයං පුක්ෂෙපයෙන් තොර ව සියල්ල විඳින්නේ ද, අනුභව කරන්නේ ද වෙයි. හෙතෙම තුටු පහටු ව, පුමුදිත ව, ඛුත්මචය හිවේ රස විඳිමින්, පිනාුගිය ඉඳුරන් ඇති ව, තෘප්තිමත් ව, විනීත ව, ශාන්ත ව වෙසෙයි.²

ආත්මාර්ථකාමී තෘෂ්ණාව, පුතිසය, අවිදහාව, මානය යනාදි සියලු ක්ලේශවලින් නිදහස් බැවින් හේ ශාන්ත ද, පවිතු ද වෙයි; හෙතෙම කරුණාව, මෙෙනුය, ක්ෂමාව ආදී ගුණවලින් පිරුණේ වෙයි. තමාය යන හැඟීමක් ඔහු තුළ නැති බැවින් ඔහු අනුන්ට කරන සේවාව නිමීලය. සත්කාය දෘෂ්ටියෙන් ද, භව තෘෂ්ණාවෙන් ද නිදහස් ව සිටින ඔහු ආධාාත්මික තත්වයන් ඇතුළු කිසි සංස්කාරයක් රැස් කරන්නේ නැත.

නිව්ාණය ද්වය, සාපේක්ෂතා ආදී වාවහාරවලින් බැහැරය. එහෙයින් හොඳ, නරක, කුසල්, අකුසල්, හව, විහව ආදී කල්පනාවලින් එය මිනිය නොහැකිය. නිව්ාණය අමුතු තේරුමකින් යුක්ත වෙයි. දවසක් සැරියුත් තෙරණුවෝ 'ඇවැත්නි, නිවන සැපය, නිවන සැපය'යි කීහ. 'ඇවැත්නි, වේදනාවක් නැත් නම් ඒ සැප වන්නේ කෙසේද ?'යි මෙහි දී උදයි තෙරුණුවෝ විමසූහ. සැරියුත් තෙරුණුවන් මෙහි දී දුන්නේ පොදු අයට තේරුම ගත නො හැකි ගැඹුරු දර්ශනික පිළිතුරකි. එනම් 'වේදනාව නැති බව ම සැපය' යනුය.

<sup>1.</sup> යනි I (PTS) 5 8.

<sup>2.</sup> මනි II (PTS) 121 8.

නිවාණය තර්කයට ගෝචර නොවෙයි (අතක්කාවචර) පරම සතාය හෙවත් නිවාණය ගැන වාද කිරීම බුද්ධිමය විනෝදයක් විය හැකි නමුත්, එමගින් එය කවද වත් තේරුම් ගත නොහැකිය. බාලාංශයේ ඉගෙන ගන්නා ළමයෙකු සාපේක්ෂතා සිද්ධාන්තය ගැන වාද නො කළ යුතුය. ඒ වෙනුවට ඉවසිල්ලෙනුත් උනන්දුවෙනුත් ඉගෙනීම කළ හොත්, කිසියම් දවසක එය තේරුම් ගැනීමට ඔහුට පුළුවන් විය හැකිය. නිවාණය නුවනැත්තන් තමන් විසින් ම දතයුත්තකි (පච්චත්තං වෙදිතබ්බො විඤ්ඤුහි). එහෙයින් ගැටලු වචන නිසා වෙහසීම වෙනුවට ඉවසිල්ලෙනුත් උනන්දුවෙනුත් මාගීය පිළිපැද, ආධාාත්මික දියුණුව ලබා ගත හොත්, කිසි යම් දිනෙක නිර්වාණය අවබෝධ කර ගැනීමට අපි පොහොසත් වන්නෙමු.

එහෙයින් නිව්ාණය අවබෝධ කර ගැනීමට ඉවහල් වන ඒ මාගීය දෙසට අපි දැන් සිත් යොමු කරමු.

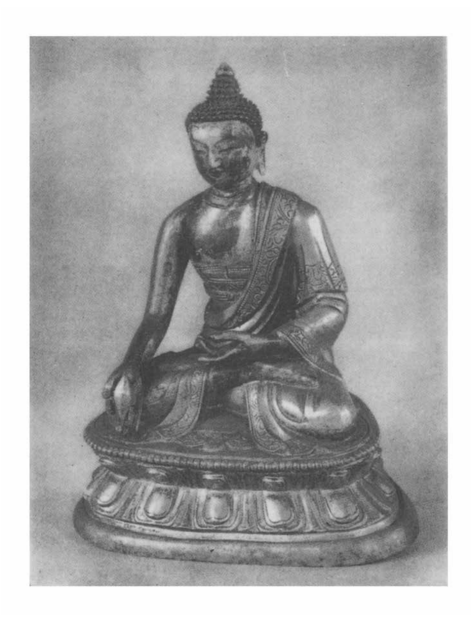


### v පරිච්ඡේදය

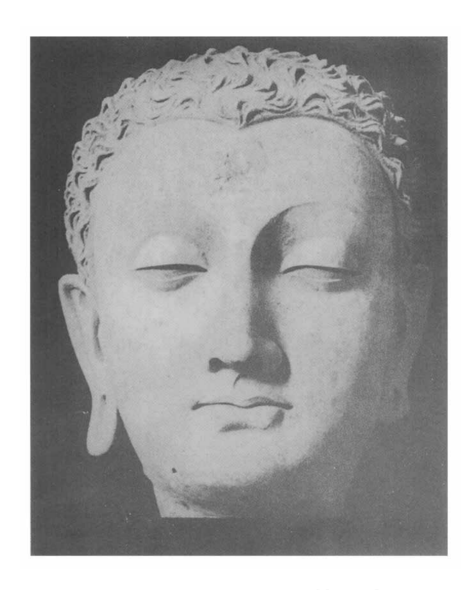
## සතරවැනි ආයා සතාය: මාගීය

සතරවැනි ආය්‍ය සත්‍රය නම් දුකින් මිදීමේ මාගීය පිළිබඳ සත්‍රය (දුක්ඛ නිරෝධ ගාමිනි පටිපද අරිය සච්ච) යි. 'පහත්, ගැමි, පුහුදුනට අයිති, අනාර්ය, අන්‍රිකර, කාම සුඛල්ලිකානුයෝගය හෙවත් කම් සුවයෙහි ඇලී සිටීමත්, දුක් සහිත, අනාය්‍ය, අන්ටිකර අත්තකිලමථානුයෝගය හෙවත් නොයෙක් පිළිවෙළේ කටුක වුතවලින් කයට දුක් දීමත් යන අන්ත දෙකට අයත් නො වන හෙයින් මෙය මධ්‍යම පතිපද (මජ්ඣිමා පටිපද) යන නමින් ද පුකටය. කලින් මේ අන්ත දෙකෙහි යෙදී ඒවා හිස් බව වටහා ගත් බෝසතාණන් වහන්සේ ඒ අත්දකීම ඉවහල් කර ගෙන 'ඇස් ලබා දෙන, නුවණ ලබා දෙන, උපසමයටත් අභිඥවටත් සම්බෝධියටත් නිව්‍යණයටත් හේතු වන' ආය්‍ය අෂ්ටුංගික මාර්ගය හෙවත් මධ්‍යම පුතිපදව සොයා ගත්හ. මේ මාර්ගයේ අංග අට නම්—

- 1. සම්මා දිටයී (යහපත් දකීම)
- 2. සම්මා සංකප්ප (යහපත් සංකල්පය)
- 3. සම්මා වාචා (යහපත් වචනය)
- 4. සම්මා කම්මන්ත (යහපත් වැඩ)
- 5. සම්මා ආජීව (යහපත් දිවි පෙවෙත)



vii. තිබ්බතයෙන් ලැබුණු බුදු පිළිමයක්



viii. ඇ**fප්ගතිසථා**තයෙන් ලැබුණු බුදු පිළිමයක හිස



ix. කාම්බෝජයෙන් ලැබුණු බුදු පිළිමයක්



x. තිබ්බතයෙන් ලැබුණු සංසාර චකුය

- 6. සම්මා වායාම (යහපත් වැයම)
- 7. සමමා සති (යහපත් සිහිය)
- 8. සම්මා සමාධි (යහපත් සමාධිය) යන මේවාය.

සතලිස් පස් වසක් මුළුල්ලේ භාගාවතුන්වහන්සේ විසින් දේශනා කරන ලද මුළු ධමීය ම වාගේ මේ මාගීය මුල් කොට ඇති බව පෙනේ. ඒ ඒ පුද්ගලයන්ගේ දියුණුවේ පුමාණයත් ධමීය තේරුම් ගෙන පිළිපැදීමට ඔවුන් තුළ පැවති හැකියාවත් අනුව නොයෙක් අයුරින් ද, නොයෙක් වචනවලින් ද මාර්ගය විස්තර කර දීම උන්වහන්සේගේ සිරිත විය. තිපිටකයේ දක්නට ලැබෙන දහස් ගණන් දේශනාවල සාරය ආයා දී අෂ්ටාංගික මාර්ගය ම බව සදහන් කළ යුතුය.

සිරිත් පරිද්දෙන් ඉහත දක්වන ලද අංක පිළිවෙළට එකකට පසු එකක් බැගින් මේ අංග අට පිළිපැදියයුතු යයි සිතිම නුසුදුසුය. ඒ සියල්ල එක් එක් පුද්ගලයාගේ හැකියාව අනුව එකට ම වාගේ පිළිපැදියයුතු වෙයි. ඒ සියල්ල එකිනෙකට බැඳී සිටියි. එසේම එකෙකක් සෙසු අංග පිළිපැදීමට ද ඉවහල් වෙයි.

මේ අංග අටෙත් අදහස් කරන්තේ බුදු දහමේ උගත්වන ශීල, සමාධි, පුඥ යන තිශික්ෂාවත් දියුණු කර පරිපූණිත්-වයට පැමිණවීමය. එහෙයිත් මාගියේ මේ අංග අට ඉහත දක්වන ලද කොටස් තුනට බෙද විස්තර කළහොත් මෙය නිරවුල් ලෙස තේරුම් ගැනීම පහසු වන්තේය.

මෙයින් ශිලය වනාහි බුදුන්වහන්සේගේ ධම්යේ පදනම වන අපුමාණ මෛතියත් මහාකරුණාවත් මත ගොඩ-නහන ලද්දකි. බුද්ධධම්ය ගැන කථා කරන, පොත්පත් ලියන බොහෝ උගතුන් උන්වහන්සේගේ ධම්යේ මේ උතුම් අදහස අමතක කර දමා ශුෂ්ක දර්ශනික විචාරවලට

<sup>1.</sup> මනි 1 (PTS) 301 පි.

බැසීම සංවේග ජනකය. භාගාවතුන්වහන්සේගේ ධම්ය වනාති බොහෝ දෙනාගේ හිත පිණිස ද, බොහෝ දෙනාගේ සුව පිණිස ද, ලෝකයාට අනුකම්පාවෙන් ද, (බහුජන තිතාය බහුජන සුබාය ලෝකානුකම්පාය) දේශනා කරන ලද්දකි.

පාරපාප්තිය ලබනු කැමති පුද්ගලයෙකු විසින් එකසේ වැඩිය යුතු ගුණ දෙකක් ඇති බව බුද්ධ ධම්යේ උගන්වනු ලැබේ. එනම් කරුණාව සහ පුඳෙවය. මෙහි කරුණාව යන්නෙන් දක්වෙන්නේ හදවතට අයත් ගුණ හෙවත් භාවමය ගුණ ය යි හඳුන්වනු ලබන දයාව, පරිතාාගය, ඉවසීම ආදි උතුම් ගතිගුණය; පුඳෙව යන්නෙන් ගැනෙන්නේ බුද්ධිමය ගුණ සමූහයයි. බුද්ධිමය අංශය ගැන නො තකා භාවමය අංශය දියුණු කරනුයේ ගුණවත් මෝඩයෙකු බවට පැමිණෙයි. එපරිද්දෙන්ම භාවමය අංශය ගැන නො තකා බුද්ධිමය අංශය පමණක් දියුණු කරනුයේ අනුන් ගැන නො සලකන නිර්දය බුද්ධිමතෙකු බවට පැමිණෙයි. එහෙයින් පාරපාප්තිය පතන්නෙකු මේ දෙක ම සම සේ වැඩිය යුතුය. බෞද්ධ ජීවිතයේ අරමුණ නම මෙයයි. පුඳෙවත් කරුණාවත් වෙන් කළ නො හැකි පරිද්දෙන් එකිනෙකට බැඳී පවතී. මේ කාරණය පසුව විස්තර කරනු ලැබේ.

මෙනියත් කරුණාවත් මුල් කොට ඇති මේ ශීලයට සම්මා වාචා, සම්මා කම්මන්ත, සම්මා ආජීව (නම් වැලේ එන පිළිවෙළට 3 වැනි 4 වැනි, 5 වැනි) යන අංග තුන ඇතුළත්ය.

මෙයින් සම්මා වාචා හෙවත් යහපත් වචනය නම් (1) බොරු කීම (මුසාවාදය), (2) පුද්ගලයන් අතර හෝ පිරිස් අතර හෝ වෛරය, අසමගිය ඇති වීමට හේතු වන කේලාම කීම (පිසුණා වාචා), (3) සිත් රිදවන නපුරු රඑවන කීම (එරුසා වාචා), (4) වැඩකට නැති හිස් බස් දෙඩීම (සම්එප්පලාප) යන මේවායින් වැළකීමය. මෙවැනි අකුසල, අභිතකර වචනවලින් වැළකී සිටින්නෙකු

කියන්නේ ඇත්තය. ඔහුගේ මුවින් පිට වන්නේ හිතකර පිය, යහපත්, හොඳ වචනය. අප සැලකිල්ලෙන් තොර ව කථා නො කළ යුතුය. අප කථා කළයුත්තේ සථානයටත් වේලාවටත් සුදුසු පිළිවෙළටය. වැඩකට ඇති, යහපත් වචනයක් කිය නොහැකි විටක අප කළ යුත්තේ 'ආයාශි තුෂ්ණීම්භාවය' රැකීමය.

සම්මා කම්මන්තය හෙවත් යහපත් වැඩ වනාති සුචරිතයත් සාමයත් දියුණු කිරීම අරමුණු කොට ඇත්තේය. දිවි තොර කිරීම, සොර කම් ඇතුළු වංක වැඩවල යෙදීම, කාමයෙහි නොනිසි ලෙස හැසිරීම යන මෙයින් වැළකිය-යුතු බවත්, දැහැමීව සමගියෙන් ජීවත් වීමට අනුනටත් උදවු කළයුතු බවත් එයින් දක්වනු ලැබේ.

සම්මා ආජ්ව (යහපත් දිවි පෙවෙත) යන්නෙහි අදහස නම් මාරක ආයුධ වෙළඳාම, මත්පැන් වෙළඳාම, විෂ වෙළඳාම මස් පිණිස සතුන් විකිණීම ඇතුළු මස් වෙළඳාම, කුට වෳපාර යනාදි අනුන්ගේ විපතට හේතු වන රැකියාවල නොයෙදී, අනුනට හිංසා පිණිස නොවන, දහැමි, නොකිලිටි රැකියාවක යෙදියයුතු බවය. මාරක ආයුධ වෙළඳාම පවිටු, නොදහැමි දිවි පෙවෙතකැයි කීමෙන් පෙනෙන්නේ කවර වගියේ යුද්ධයකට වුව ද බුද්ධධම්ය විරුද්ධ බවය.

අායර් අෂ්ටාංගික මාගියේ මේ අංග තුන ශීලයට අයත්ය. බෞද්ධ සදවාර පුතිපත්තිවල පරමාථිය නම් පුද්ගලයාත් සමාජයත් සුඛිත මුදිත බවට පැමිණුවීම බව මෙහි දී අප සිත තබා ගතයුතුය. හැම උසස් ආධාාත්මික දියුණුවක් ම මේ ශීලය මුල් කොට ඇත්තේය. මේ සිල් නමැති පදනමින් තොර ව කිසි ම ආධාාත්මික දියුණුවක් ලැබිය නොහැකිය.

මීළහට ඇත්තේ සමාධියයි. ආය\$ අෂ්ටාංගික මාගීයේ සම්මා වායාම, සම්මා සති, සම්මා සමාධි (නම් වැලේ එන පිළිවෙළට 6 වැනි, 7 වැනි, 8 වැනි) යන අංග තුන එයට ඇතුළත්ය. මෙයින් සම්මා වායාමය නම් (1) නූපන් අකුසල් ඉපදීමට ඉඩ නොදීමත් (2) උපන් හෙවත් නමා තුළ පවත්නා අකුසල් නැතිකිරීමත් (3) නූපන් කුසල් ඉපදවීමත් (4) උපන් කුසල් දියුණු කිරීමත් සඳහා කරනු ලබන දඩි වෑයමය.

සම්මා සතිය නම් (1) කාය හෙවත් ශරීරයේ පැවතුම,

- (2) වේදනා, (3) චීත්ත හෙවත් සිතෙහි පැවතුම,
- (4) ධම්ම හෙවත් අදහස් සිතිවිලි හැඟීම ආදිය යන මේවා පිළිබඳ මනා සිහියයි.

ආනාපානසතිය හෙවත් ආශ්වාස පුශ්වාස මගින් සිත එකහ කර ගන්නා පිළිවෙළ වනාහි කය අරමුණු කර ගෙන් සිත දියුණු කර ගතහැකි භාවනා කුමවලින් එකකි. මේ හැර කය අරමුණු කර ගෙන සිත එකහ කර ගතහැකි වෙන භාවනා කුම කීපයක් ද වෙයි.

වේදනාවන් පිළිබඳ සිහිය නම් සුඛ, දුඃඛ, අදුඃඛ-අසුඛ යන වේදනාවලින් කවරක් වුව ද අප තුළ උපදිමින් අතුරුදහන් වන්නේ කෙසේ ද යනු පැහැදිලි ලෙස සිහියෙන් යුක්ත ව දැන ගැනීමය.

සිත පිළිබඳ සිහිය නම සිත රාග සහගතද, ද්වේෂ සහගතද, මෝහ සහගතද, එකඟ වී තිබේද, එකහ නො වී තිබේද යනාදි විසින් සිතෙහි පැවතුම දන ගැනීමය.

ධම්යන් පිළිබඳ සිහිය නම් ධම්යන්ගේ සවභාවයක්, ඒ උපදිමින් අතුරුදහන් වන සැටිත් වැඩෙන සැටිත් යටපත්, වන සැටිත් නැති වන සැටිත් දන ගැනීමය.

මේ භාවනා කුම සතර සතිපට්ඨාන සුත්තයෙහි විස්තර කර තිබේ.¹

<sup>1.</sup> VII පරිව්ඡෙදය (භාවනාව) බලන්න.

සම්මා සමාධිය මේ කොටසේ අනික් අංගයයි. මේ සමාධිය ධාාන සතර ලබා ගැනීමට ඉවහල් වෙයි. එයින් පළමුවැනි ධාානයේ දී කාමච්ඡන්දය හෙවත් කාම වස්තූත් පිළිබඳ ආශාව, වාාපාදය හෙවත් කෝධය, රීන මීඩය හෙවත් කාය චීත්ත චෛතසිකයන්ගේ මැළි බව, උඩච්ච කුක්කුච්චය හෙවත් කළ අකුසලුත් නොකළ කුසලුත් ගැන තැවීම, විචිකිච්ඡාව හෙවත් සැකය යනාදී අකුසල් යටපත් වෙයි; ප්‍රීතියත් සුබයත් විතර්ක විචාර දෙකක් ඉතිරි වෙයි. දෙවැනි ධාානයේ දී ඉහත සඳහන් චීතර්ක විචාර දෙක ඇතුළු සියලු බුද්ධිමය කියා යටපත් වෙයි; ප්‍රීතියත් සුබයත් එකාගුතාවත් ඉතිරි වෙයි. තුන්වැනි ධාානයේ දී සකිය වේදනාවක් වන ප්‍රීතිය අතුරුදහන් වෙයි; සුබයත් උපෙක්ෂාවත් ඉතිරි වෙයි; සතරවැනි ධාානයේ දී සුබ වේදනා, දුක්ඛ වේදනා, අදුක්ඛ අසුඛ වේදනා ඇතුළු සියලු වේදනා අතුරුදහන් වෙයි. ඉතිරි වනුයේ එකාගුතාවෙන් යුත් පිරිසිදු උපෙක්ෂාවත් සිහියත් පමණකි.

සම්මා වායාම, සම්මා සති, සම්මා සමාධි යන මෙයින් සිත පුහුණු කර දියුණු කළ හැක්කේ මෙපරිද්දෙනි.

පුදාවට ඇතුළත් වනුයේ සම්මා සංකප්ප, සම්මා දිථයී (නම් වැලේ පිළිවෙළට l වැනි 2 වැනි) යන අංග දෙකය.

මෙයින් සම්මාසංකප්ප යනුවෙන් දක්වෙන්නේ (1) නෙක්ඛම්ම සංකප්ප හෙවත් කම් සැප හැර දම්මේ කල්පනා, (2) අවාපාද සංකප්ප හෙවත් වාාපාදයෙන් තොර මෙෙන් කල්පනා, (3) අවිහිංසා සංකප්ප හෙවත් හිංසාවෙන් තොර කරුණා කල්පනා යන මේවා ය. නෛෂ්කුමාය, මෛත්ය, අවිහිංසාව, කරුණාව යන මේ කල්පනාවන් පුඥ ගණයට ඇතුළත් කරන ලද්දේ කවර හෙයින් ද යනු අප සැලකිල්ලෙන් වීමසා බැලියයුතු වැදගත් කරුණකි. සැබෑ නුවණට මේ උතුම් ගුණ ඇතුළත් බවත්, පෞද්ගලික ජීවිතයේ දී හෝ සමාජයේ දී හෝ

දේශපාලනයේ දී හෝ වෙන කවර අංශයක දී හෝ ලෝහය, කුෝධය, හිංසාව යන මේවා ඇති වන්නේ පුඥව නැතිකම නිසා ම බවත් මෙයින් පෙනේ.

සම්මා දිට්ඨිය හෙවත් යහපත් දකීම නම් යම් කිසිවක් ඇති පරිද්දෙන්, යථාභූත ලෙස දක ගැනීමය. යථාභූත ලෙස දක ගතීමය. යථාභූත ලෙස දක ගත හැකි වන්නේ චතුරායා සතාය මහිනි. සමායක් දෘෂ්ටිය නම් චතුරායා සතාය පිළිබඳ අවබෝධය යයි කියන්නේ එහෙයිනි. අන්තිම තථය දක ගැනීමට අපට ඉවහල් වන උත්තම පුඥව නම් මේ අවබෝධය ම ය. අවබෝධය දෙවදැරුම් යයි බුදු දහමේ උගන්වනු ලැබේ. අප බොහෝ විට අවබෝධය යයි ගන්නේ අපට මතක තිබෙන, අප දන්නා කරුණු අනුව යම් දෙයක් නුවණින් තෝරුම් ගැනීමය. මේ වනාහි අනුබෝධයයි. මෙය ගැඹුරු නො වේ. සැබෑ ගැඹුරු අවබෝධය නම් විනිවිද දකීම හෙවත් පුතිවේධයයි. මේ වනාහි යම් දෙයක් නමට මුළා නො වී එය ඇති පරිද්දෙන් දක ගැනීමය. පුතිවේධය ලැබෙන්නේ සිත සියලු කෙලෙස්වලින් මුද ගෙන භාවනාව මගින් දියුණු කළ විටය.1

මේ මාගීය එක් එක් පුද්ගලයෙකු තම ජීවිතයේ දී පිළිපැදියයුතු, දියුණු කරගත යුතු කුමයක් බව මෙයින් පෙනේ. ඒ වනාහි තමා විසින් ම තම සිතත් කයත් වචනයත් දමනය කර ගැනීමය; තමා ම තමා දියුණුකර ගැනීමය; තමාම තමා පිරිසිදු කර ගැනීමය. පූජාවිධි ආදියත් මේ මාගීයත් අතර කිසි සබඳකමක් නැත්තේය. ඒ වනාහි සදචාරයත් බුද්ධියත් ආධායත්මික තත්වයත් දියුණු කිරීමෙන් පරම තථයත් සම්පූණි නිදහසත් පීතියත් සාමයත් අවබෝධ කර ගැනීමට ඉවහල් වන මාගීයයි.

බෞද්ධ රටවල ආගමික අවසථාවල දී පවත්වනු ලබන මනහර සිරිත් වීරිත් සහ විසිතුරු උත්සව ඇති බව සැබැය. එහෙත් ඒවා මාගීයට සම්බන්ධ නැත. ඒවායේ

<sup>1.</sup> විසුම (PTS) 510. 8.

පරමාථිය නම් ආගම මුල් කොට පහළ වන ඇතැම් භාව, හැඟීම තෘප්තිමත් කිරීමෙන්, දියුණුවෙන් අඩු පුද්ගලයන්ගේ වුවමනාවන් පිරිමසා, අනුකුමයෙන් ඔවුනට මාගීය පෙන්නා දීමය.

චතුරායා සතාය සම්බන්ධයෙන් අප විසින් කළ යුතු වැඩ සතරක් වෙයි: පළමුවැනි දුඃබ සතායෙන් ජීවිතයේ සවභාවයත් එහි දුක් දෙමනස් සොමනසුත් එහි අඩුපාඩුත් එය වෙනස්වනසුලු බවත් දක්වනු ලැබේ. එය සතායක් බව අප වටහා ගතයුතුය (පරිඤ්ඤෙයා).

දෙවැනි සමුදය සතාාය නම් තෘෂ්ණාව මුල් කොට පවත්නා ක්ලේශයන් නිසා දුක හටගන්නා බවය. මෙය සතාායක් බව වටහා ගැනීම පමණක් පුමාණවත් නො වේ. අප එය නැති කර දුමිය යුතුය (පහාතබ්බ).

තුන්වැනි නිරෝධ සතාාය නම් නිවාණයයි; පරම සතාායයි; අන්තිම කථයයි. අප එය අවබෝධ කර ගතයුතුය (සඑජිකාතබ්බ).

සතරවැනි ආයුර් සතාය නම් නිව්චණය අවබෝධ කර ගැනීමට ඉවහල් වන මාගීයයි. මේ මාගීය කුමක් ද යනු කොතරම් හොදින් වුව ද දන සිටීමෙන් පමණක් වැඩක් නැත. අප එය පිළිපැදිය යුතුය (භාවෙතබිබ).¹

<sup>1.</sup> මව (අලුත්ගම, 1922) 10 පි;

## VI පරිච්ඡේදය

## අනාක්ම වාදය

අාත්ම (පාළි 'අත්ත') යන වචනයෙන් දක්වනු ලබන්නේ නැති නො වනසුලු, වෙනස් නො වනසුලු දෙයක් මිනිසා තුළ ඇති බවය. වෙනස් වනසුලු ලෝකයෙහි වෙනස් නො වනසුලු දෙය නම් ආත්මය යයි සලකති. ඇතැම් ආගම්වලට අනු ව, ඊශ්වරයා (දෙවියන් වහන්සේ) විසින් මවන ලද ආත්මයක් එක් එක් පුද්ගලයා තුළ පවතී; මරණයෙන් පසු එය මැවුම්කරුගේ තීරණය අනු ව සවගීයෙන් හෝ නිරයෙහි හෝ නිතා වාසය ලබයි. සෙසු ඇතැම් ආගම්වලට අනු ව, ජාතියෙන් පාතියට ගමන් කරන මේ ආත්මය තෙමේ සම්පූණි පවිතුත්වයට පැමිණි පසු තම මුල වූ 'බුහ්මන්' හට හෙවත් පරමාත්මයා හට එක් වෙයි. සිතිවිලි සිතන්නේත් වේදනා විඳින්නේත් සියලු කුශල අකුශල කම්වල විපාක වශයෙන් වර හෝ දණ්ඩන හෝ ලබන්නේත් මිනීසා තුළ වෙසෙන මේ ආත්මයයි. මේ වනාහි ආත්ම වාදයයි

මෙබඳු ආත්මයක් නැතැයි කියන්නේ බුද්ධධම්ය පමණකි. එහෙයින් මීනිසාගේ සිතුම් පිළිබඳ ඉතිහාසයෙහි බුද්ධ ධම්යට ලැබෙන්නේ අසහාය සථානයකි. බුදුන්-වහන්සේ වදළේ ආත්මය වනාහි තථයෙන් බැහැර මනඃකල්පිත මීථාා විඥාසයක් බවය. මමය මාගේය යන අභිතකර හැඟීම ද, තෘෂ්ණාව, රාගය, ද්වේෂය, මානය, අහංකාරය ආදි සියලු ක්ලේශ ද උපදින්නේ මේ ආත්ම දෘෂ්ටිය නිසාය. පුද්ගලයන් අතර ඇති වන කෝලාහලවල පටන් ජාතීන් අතර ඇති වන යුද්ධ දක්වා ලෝකයේ සියලු විපත්තිවල මුල එය ම ය. කෙටියෙන් කිව හොත් ලෝකයේ සියලු අකුසල් ඇති වන්නේ මේ වැරදි හැඟීම නිසා ම ය.

තම ආරක්ෂාවත් තම ස්ථිතියත් මිනිසා තුළ තදින් මුල් බැසගත් අදහස් දෙකකි. ඉහ් තම ආරක්ෂාව සඳහා ඊශ්වරයා (දෙවියන් වහන්සේ) මවා ගත්තේය. මව්-පියන්ගේ ආරක්ෂාව බලාපොරොත්තු වන බිළිදෙකු මෙන් මිනිස් තෙමේ දෙවියන්වහන්සේගේ ආරක්ෂාව බලා-පොරොත්තු වෙයි. තම ස්ථිතිය සඳහා මිනිසා කෙළේ නො නැසී හැම කල්හි පවත්නා අමර ආත්මයක් ඇත යන අදහස මවා ගැනීමය. අවිදාාව, දුව්ලතාව, හය, තෘෂ්ණාව යන මෙවායින් වෙළී සිටින හෙතෙම මේ දෙක මගින් සැනසිල්ල ලබා ගන්නට වෑයම් කරයි. එහෙයින් හෙතෙම මේ අදහස් දෙක දඩි ලෙස අල්ලා ගෙන සිටී.

අවිදහාව, දුර්වලත්වය, හය, තෘෂ්ණාව යන මෙවාට බුද්ධ ධම්යෙන් පිහිටක් නැත. බුද්ධ ධම්යේ පරමාරීය නම් මේ සියල්ල මුලිනුපුටා වනසා දමා මීනිසාට ආලෝකය ලබාදීමය. ඊශ්වරයෙක් ඇතැයි හෝ ආත්මයක් ඇතැයි හෝ අප තුළ පවත්නා විශ්වාසය තුවඡ මායාවකැයි බුද්ධධම්ය කියයි. සිද්ධාන්තයක් වශයෙන් බෙහෙවින් හැඩ ගසා ගන්නා ලද්දක් වුව ද, මේ වනාහි කුටිල දර්ශනික වචන මාලාවෙන් සරසන ලද අතිසූක්ෂම මනෝමය පුක්ෂේපණයක් ම ය. මේ විශ්වාසය මිනිසා තුළ කොතරම් දුර මුල් බැස ගත්තේ ද මෙය ඔහුට කොතරම් පිය ද යත් මෙයට පටහැණි කිසි ධම්යක් ඇසීමට හෝ දන ගැනීමට හෝ හේ නො කැමැත්තේය.

බුදුන්වහන්සේ මේ බව මැනවින් දන සිටියහ. සැබවින් ම තම ධම්ය දිය පහර ගලන පැත්තට පටහැණිව යන්නකැ (පටිසෝකගාමී) යි ද, මිනිසාගේ ආත්මාථිකාමී කෘෂ්ණාවට විපක්ෂ යයි ද උන්වහන්සේ වදළහ. බුදු බව ලැබූ පස්වැනි සතියේ අජපල් නුග රුක මුල වැඩ හුන් උන්වහන්සේ මෙසේ සිතුහ: 'ගැඹුරු, ලෙහෙසියෙන් දක ගත නොහැකි, ලෙහෙසියෙන් වටහා ගත නොහැකි, නුවණැත්තන් විසින් ම දත හැකි මේ ධම්ය මවිසින් අවබෝධ කරගන්නා ලද්දේය. සුෝකසට පටහැණි ව යන උතුම්, ගැඹුරු, දක ගැනීමට අමාරු, මේ සියුම් ධම්ය අඳුරු කඳින් වට කරනු ලැබ රාගයෙන් රත් ව සිටින්නෝ නො දකිනි.'

මෙසේ සලකා බැලූ උන්වහන්සේ තමන් අවබෝධ කර ගත් සතාය ලොකයාට කියා පැම නිර්ථික නො වේ දයි මොහොතක් පසු බට වූ සේක. ලෝකය පියුම් පොකුණක් වැනි බව මෙහි දී උන්වහන්සේට වැටහිණි. පියුම් පොකුණක සමහර පියුම් දියෙන් මතු නො වී පවතී; සමහර පියුම් දිය මට්ටම තෙක් වැඩී පවතී; තව ද සමහර පියුම් දියෙන් උඩට මතු වී දියෙහි නො ගැටී පවතී. එපරිද්දෙන් ම ලෝකයේ මිනිසුන්ගේ දියුණුවේ තත්වය ද වෙනස්ය. ඔවුනතුරින් කෙනෙක් සතාාය වටහා ගැනීමට සමත් වෙති. එහෙයින් උන්වහන්සේ දහම් දෙසීමට ඉටා ගත්හ.¹ තම ධම්ය සුෝකසට පටහැණි, ගැඹුරු, සියුම් එකකැයි උන්වහන්සේ සැලකුයේ කවර හෙයින් ද යනු අනාත්ම ධම්ය වැනි දේශනාවලින් තේරුම් ගතහැකිය.

අතාත්මවාදය වනාහි පඤ්චස්කන්ධ විහාගයත් පුතිතා සමුත්පාද දේශනාවත් පිළිබඳ උපසිද්ධාන්තයකි. එය ඒ දෙක මුල් කොට ඇත්තේ වෙයි.

<sup>1.</sup> මව (1922, අලුක්ගම) 4 8. සිට; මනි I (PTS) 167 8. සිට

<sup>2.</sup> මේ පරිවිඡෙදයෙහි ම මතු විස්තර කරනු ලැබේ.

පුථම ආය්ථි සතාග (දුඃඛය) පිළිබඳ විවරණයේ දී දක්වන ලද පරිදි ම, සත්වයා යයි හෝ පුද්ගලයා යයි හෝ අප සලකන්නේ පඤ්චණකන්ධයන්ගේ ම සමවායයි. මේ පංචස්කන්ධයන් විභාග කර බැලුව හොත් ''මම' යයි හෝ 'ආත්ම' යයි හෝ ගත හැකි, වෙනස් නො වනසුලු කිසි දෙයක් එහි නැති බව පෙනේ. මේ වනාහි විශ්ලේෂණ කුමයයි. සංශ්ලේෂණ කුමය වන පටිච්චසමුප්පාදයෙනුදු මේ ඵලයම ලැබේ. එනම් අනොහනා සම්බන්ධ නොවන නිතා, පරම කිසි දෙයක් ලෝකයේ නැති බවය. මේ අනු ව ලෝකයේ හැම දෙයක්ම හේතුවක් නිසා හට ගත්තේ ද, අනොහනා සම්බන්ධ ද, සාපේක්ෂ ද වෙයි. මේ වනාහි බෞද්ධ සාපේක්ෂතා වාදයයි.

මේ පටිච්චසමුප්පාදය නම් කුමක් දැයි කෙටියෙන් වත් දෙන ගැනීම අනාත්ම වාදය තේරුම් ගැනීමට ඉවහල් වෙයි. මේ ධම්ය කොටස් සතරකින් යුත් කෙටි සූතුයකින් මෙසේ දක්වා තිබේ.

මෙය ඇති කල එය වෙයි. (ඉමස්මිං සති ඉදං හෝති). මෙය ඉ**පදීමෙ**න් එය උපදී. (ඉමස්සුප්පාද ඉදං උප්පජ්ජති).

මෙය නැති කල එය නො වෙයි. (ඉමස්මිං අසති ඉදං න හෝති).

මෙය නැති වීමෙන් එය නැති වේ. (ඉමස්ස නිරෝධා ඉදං නිරුජ්ඣති).¹

<sup>1.</sup> මනි lll (PTS) 63 8: සනී ll (PTS) 28,95 පිටු. මෙය අලුත් පිළිවෙළකට මෙසේ දක්විය හැකිය.

න ඇත භොත් ගපව කියි.

කා උපදිත ග උපදියි.

ක නැත හොත් ග නැති වෙයි.

ක නැතිවන ග නැති වෙයි.

පුතායක් නිසා හට ගැනීම, අනෙපානා සම්බන්ධය, සාපේෂතාව යන මේ මූලධමීයම පදනම් කර ගෙන, සාධක දෙළොසක් ඇතුළත් පුතිතා සමුත්පාදයෙහි ජීවිතයේ පැවැත්මත් නැවැත්මත් මෙසේ විස්තර කර තිබේ.

- 1. අවිදාහව හෙවත් තො දැනීම හේතු කොට ගෙන සංස්කාර හෙවත් සඓතනකුියා හටගනී. (අවිජ්ජාපච්චයා සංඛාරා).
- 2. සංස්කාර හේතු කොට ගෙන විඥනය හටගනී. (සංඛාරපච්චයා විඤ්ඤාණං).
- 3. විඥානය හේතු කොට ගෙන නාම රූප හට ගනී. (විඤ්ඤාණපච්චයා නාමරූපං).
- 4. තාම රූප හේතු කොට ගෙන (ඉන්දුිය පසත් සිතත් යන) ආයතන සය හට ගනී. (තාමරූප පච්චයා සළායතනං).
- 5. අායතන සය හේතුකොට ගෙන ස්පර්ශය හෙවත් අරමුණුවල ගැටීම හටගනී. (සළායතනපච්චයා එස්සො).
- 6. ස්පර්ශය හේතු කොට ගෙන චේදනාව හෙවත් විදීම හටගනී. (එස්ස පච්චයා චේදනා).
- 7. වේදනාව හේතු කොට ගෙන තෘෂ්ණාව හටගනී. (වේදනා පව්චයා තණ්හා).
- 8. තෘෂ්ණාව හේතු කොට ගෙන උපාදනය හෙවත් දඬි කොට ගැනීම හටගනී. (තණ්හාපච්චයා උපාදනං).
- 9. උපාදනය හේතු කොට ගෙන භවය භටගනී. (උපාදනපච්චයා භවෝ)
- 10. භවය හේතු කොට ගෙන ජාතිය හෙවත් ඉපදීම තටගනී. (භවපච්චයා ජාති).

- 11. ජාතිය හේතු කොට ගෙන
- 12. ජරා මරණ සෝ වැලපුම් දුක් දෙම්නස් උපායාස හටගනී. (ජාතිපච්චයා ජරාමරණං සෝක පරිදේවදුක්ඛදෙමනස්සුපායාසා).

ජීවිතය හටගන්නේත් රැඳෙන්නේත් පවතින්නේත් මෙපරිද්දෙනි. මෙය අනික් අතට ගත් කල, එය නිවී යන පිළිවෙළ අපට ලැබේ.

අවිදහාව සහමුලින් නැති වීමෙන් සංස්කාර නැති වන්නේය; සංස්කාර සහමුලින් නැති වීමෙන් විඥනය නැති වන්නේය;......ජාතිය නැති වීමෙන් ජරා මරණ සෝ වැලපුම දුක් දෙමනස් කරදර නැති වන්නේය.

මේ හැම කරුණක් ම පුතායක් නිසා හට ගත්තේ (පටිච්ච සමුප්පන්න) ද, හටගැනීමට පුතාය වන්නේ (පටිච්ච සමුප්පාද) ද වෙයි.¹ එහෙයින් මේ සියල්ල සාපේක්ෂ ද, එකිනෙකට යටත් ද, එකිනෙකට බැදුණේ ද වෙයි; එකකුදු පරම හෝ නිදහස් හෝ නොවේ. පෙර දක්වන ලද පරිදි,¹ පළමු හේතුවක් ඇතැයි බුද්ධධම්ය නො පිළිගන්නේ එහෙයිනි. මේ පටිච්ච සමුප්පාදය චකුයක් මීස වැලක් හැටියට නො ගතයුතුය.

සුවතන්තු ඉචඡාව (Free Will) පිළිබඳ පුශ්නයට පුතිවීන දර්ශනයෙහි වැදගත් කැනක් ලැබේ. එහෙත් පටිච්ච සමුප්පාදයට අනු ව එබඳු පුශ්නයක් බෞද්ධ දර්ශනයෙහිදී ඇති නො වේ; ඇති වීමට ඉඩකුදු නැත. මුළු ජීවිතය ම සාපේක්ෂ නම්, පුතායන් නිසා හටගනී නම්, එකිනෙකට

<sup>1.</sup> විසුම (PTS) 517 8.

<sup>2.</sup> iii පරී. බලන්න.

බැඳී පවති නම්, ඉචඡාව පමණක් නිදහස් වනුයේ කෙසේද ? සෙසු සියලු චෛතසිකයන් මෙන් ඉචඡාව ද පුතා‍යයක් නිසා හටගන්. ඊනියා සවතන්තුතාව ම පුතාුයන් නිසා හටගන්නේ ද සාපේක්ෂ ද වෙයි. සියල්ල එකිනෙකට බැඳී සාපේක්ෂ ව පවත්නා හෙයින් භෞතික හෝ මානසික හෝ කිසිවක් මුළුමනින් සවතන්තු හෝ නිදහස් විය නො හැකිය. සවතන්තු ඉචඡාව යන්නෙහි අදහස නම් පුතාුයවලින් බැහැර හෙවත් හේතුඵලවලින් බැහැර ඉචඡාව යනුය. මුළු ජීවිතය ම පුත්‍යයන් නිසා හටගෙන, සාපේක්ෂව හේතු ඵල නාායට යටත් ව පවතිද්දී ඉචඡාව හෝ වෙන කිසිවක් හෝ හේතුඵලවලින් බැහැර ව, පුත්‍යයවලින් තොර ව හටගන්නේ කෙසේ ද ? මේ සවතන්තු ඉචඡා වාදය ඊශ්වර, ආත්ම, වරදණ්ඩන යන වාදයන් මුල් කොට ඇත්තකි. මේ කියන 'සවතන්තු ඉචඡාව' ස්වතන්තු නො වන බවත් සවතන්තු ඉචඡාව නැමැති අදහස පවා පුත්‍යය වලින් බැහැර නොවන බවත් කිය යුතුය.

'ආත්මය' 'මම' ආදි කවර නමකින් වුව ද දක්වනු ලබන වෙනස් නොවනු, සදුකාලික, අමර වස්තුවක් මිනිසා තුළ හෝ බැහැර හෝ ඇතැයි සිතීම මීථාා විශ්වාසයක් නොහොත් මනෝමය පුක්ෂෙපණයක් බව පුතිතා සමුත්-පාද ධම්යෙන් ද, පඤ්චස්කන්ධ විභාගයෙන් ද දක්වනු ලැබේ. මේ වනාහි බුදුන්වහන්සේ වදළ අනාත්ම ධම්යයි.

අවුලක් ඇති වනු වැළැක්වීම සඳහා මෙහි දී කිය යුත්තක් වෙයි. එනම් සතා යයි පොදුවේ පිළිගනු ලබන දෙය හෙවත් සංවෘති සතාය, අවිපරිත සතාය හෙවත් පරමාට් සතායයි සතාය දෙවැදෑරුම් වන බවය.¹ ආත්මයක් හෝ සත්වයෙකු හෝ නැති බව සැබෑ වුව ද, පොදු වහරේ දී අපි 'මම' 'ඔබ' 'සත්වයා' 'පුද්ගලයා' යනාදි වචන යොදමු. මෙහි දී සතායැයි ලෝකයා විසින් පිළි ගන්නා ලද්දක් ම කියන අපි බොරුවක් කියන්නමෝ

<sup>1.</sup> සාරත්ථ II (PTS) 77 8.

තොවෙමු, එහෙත් පරම සතාය නම් 'මම' යයි හෝ 'සත්වයා' යයි හෝ සැබවින් ම ගතහැකි කිසිවක් හෝ කිසිවෙකු හෝ නැති බවය. මහායාන සූතුාලංකාරය කියන පරිදි පුදෙප්තියක් හෙවත් සම්මුතියක් ඇති හෙයින් 'පුද්ගල' යයි කිය යුතුය; දුවා වශයෙන් (පරමාට් වශයෙන්)නොවේ.¹

විනාශ නො වන ආත්මයක් නැතැයි කීම හිනයාන මහායාන සම්පුදය දෙකට අයත් සියලු ම නිකායවල පොදු ලක්ෂණයකි. මේ කාරණය ගැන මෙසේ අනූන සම්මතියක් දක්වන බෞද්ධ සම්පුදය බුදුන්වහන්සේ ගේ මුල් දේශනාවෙන් බැහැර ගිය එකකැයි සිතීමට හේතුවක් නැත්තේය.<sup>3</sup>

එහෙයින් බුද්ධධමීයට පටහැණි වූ ආත්ම වාදය රහසින් බුද්ධ දේශනාවට ඇතුළු කර ගැනීමට උගතුන් කීප දෙනෙකු මැත දී උත්සාහ දරීම විස්මය ජනකය. මේ උගත්තු බුදුන්වහන්සේටත් උන්වහන්සේගේ ධමීයටත් ගරු බුහුමන් කරති; බුද්ධධමීය උසස් කර සලකති. එහෙත් ඔවුන්ට ආත්මය කොතරම උවමනා ද යත් ඉතා ශුෂ්ඨ, ගැඹුරු චීන්තකයා යයි ඔවුන් විසින් සලකනු ලබන බුදුන් වහන්සේම එවැන්නක් නැතැයි වදළ බව සිතීමට ඔවුහු නො පොහොසත් වෙති. පෞද්ගලික කුඩා ආත්මයක් තුළ නො ව විශාල පරමාත්මයක් තුළ සදතන ව ජීවත් වීමට තමන් තුළ පවත්නා මේ ආශාව ඉටු කර ගැනීම සඳහා ඔවුහු බුදුන්වහන්සේගේ ම පිහිට යටී සිතින් සොයන්නාහු වෙති.

<sup>1.</sup> මහා. සූතුාලංකාර (XVIII) 92.

<sup>2.</sup> හෙල්මුන් ්පොන් ශ්ලාසනප්: Vcdanta and Buddhism, The Middle way 1957, පෙබරවාරි, 154 8.

<sup>3.</sup> පරලෝ සැපත් රීස් ඩෙව්ඩස් මහක්මය ආදිනු. ඇය විසින් ලියන ලද Gotama the Man, Sakya or Buddhist Origins, A manual of Buddhism, What was the original Buddhism යනාදි පොත් බලන්න.

අාත්මයක් ඇතැයි අදහන්නෙකු ඒ බව නො වළහා කීමේ වරදක් නැත. 'ආත්මයක් නැත' යන බුදුන් වහන්සේගේ කියමන මුඑමනින් ම වැරදි යයි කීමට ද එවැන්නෙකුට ඉඩ තිබේ. එහෙත් දනට තිබෙන ආදිම ගුන්ථවලින් අපට දන ගතහැකි පරිදි, උන්වහන්සේ විසින් කිසි තැනක දී නො පිළිගන්නා ලද අදහසක් බුද්ධධමීයට ඇතුළු කිරීමට කිසිවෙකුට ඉඩක් නැත.

ඊශ්වරවාදයත් ආත්මවාදයත් පිළිගන්නා ආගම ඒ අදහස් රහසේ තබා ගන්නට වෑයම නො කරයි; යළි පුන පුනා නීතර නිතර ඉතා පැහැදිළි වචනවලින් ඒ කියා පායි. සෙසු සියලු ආගම විසින් එතරම වැදගත් යයි සලකනු ලබන මේ අදහස් බුදුන්වහන්සේ පිළිගත් සේක් නම්, වෙන කරුණු වදළ පරිද්දෙන් ම උන්වහන්සේ ඒ බව එළි පිට පළ කරනු නිසැකය; පිරිනිවන් පැමෙන් ශත වම 25 කට පසු සොයා ගතුහැකි පරිද්දෙන් උන්වහන්සේ එය සහවා තබන සේකැයි සිතිය නො හැකිය.

තමන් තුළ ආත්මයක් ඇතැයි සිතන සමහරු බුදුන්-වහන්සේගේ අනාත්ම වෘදය නිසා එය වැනසෙන්නේ යයි සිතා බියපත් වෙති. බුදුන්වහන්සේ මේ බව නො දත්තෝ නො වූහ.

වරක් භික්ෂු නමක් මෙසේ පිළිවිසීය; සචාමිනි, ඇතුළත (ආත්මයක්) නොලැබෙන කල්භි තැුවුලක් ඇති වන්නේ ද?

බුදුන්වහන්සේ මෙසේ වදළහ. 'භික්ෂුව, (තැවුලක්) ඇති වන්නේය. මෙහි එකෙකුට මෙබඳු දෘෂ්ටීයක් වෙයි: 'ලෝකය ම ආත්මයයි. මම මරණයෙන් පසු නිතා, ධුැව, ශාශ්වත, නො පෙරළෙනසුලු එය වන්නෙමි; හැම කල්හි පවත්නා දෙයක් මෙන් එසේ වෙසෙන්නෙමි.' හෙතෙම තථාගතයන් හෝ තථාගත ශුාවකයෙකු හෝ සියලු දෘෂ්ටි විධීන්ගේ.......වීනාශය අරමුණු කර ගෙන, තෘෂ්ණාක්ෂය, වීරාගය, නිරෝධය, නිවාණය අරමුණු කර ගෙන දහම දෙසනු අසයි. ඔහුට මෙබඳු සිතක් වෙයි: 'නැති වන්නෙම ලු! වැනසෙන්නෙම ලු! නැවත නො උපදින්නෙම ලු!' හෙතෙම ශෝක කරයි; ගිලන් වෙයි; වැලපෙයි, ළයට ගසගසා මුළාවට පැමිණෙයි. භික්ෂුව, ඇතුළත නොලැබෙන කල්හි මෙසේ තැවුලක් ඇති වන්නේය.'¹

වෙන තැනෙක උන්වහන්සේ මෙසේ වදළහ: 'මහණෙනි, මම නො වන්නෙමි. මට ද නොවන්නේය' යන මෙය වනාහි නූගක් පෘථග්ජනයාට කැවුලක් මය.

අාත්මය බුද්ධධම්යට ඇතුළු කර ගැනීමට වැයම් කරන අය බුදුන්වහන්සේ සත්වයා රූප, වේදනා, සංඥ සංස්කාර, විඳෙන යන කොටස්වලට බෙද. මේ එකකුදු ආත්මය නො වේ යයි වදළ බව සැබෑ වුව ද, මේ ස්කන්ධවලට ඇතුළත් නො වන ආත්මයක් මිනිසා තුළ හෝ වෙන තැනෙක හෝ නැතැයි උන්වහන්සේ නො-වදළහයි කියති.

කරුණු දෙකක් නිසා මේ මතය නො පිළිගත හැකිය.

එයින් පළමුවැන්න නම්, මේ පඤ්චස්කන්ධය ම මීස අන් කිසිවක් සත්වයා තුළ ඇතැයි බුද්ධධම්යේ සඳහන් නො වීමය. සැබවින් ම මේ පඤ්චස්කන්ධයෙන් බැහැර කිසිවක් සත්වයා තුළ ඇතැයි උන්වහන්සේ කිසි තැනෙක නො වදළහ.

දෙවැන්න නම මිනිසා තුළ හෝ බැහැර හෝ ලෝකයේ වෙන කිසි තැනෙක හෝ ආත්මයක් නැත්තේ යයි උන්වහන්සේ නොයෙක් තැන්වල දී නිසැක වචන වලින් නො වළහා දේශනා කිරීමය. අපි නිදසුන් කීපයක් සලකා බලමු.

<sup>1.</sup> මනි1 (PTS) 136-137 විටු.

<sup>2.</sup> මනිව්ඨ II (PTS) 112 8. එන්නකි.

බුදුන්වහන්සේගේ ඉතා වැදගත් දේශනාවක් හැටියට සැලකිය යුතු ගාථා තුනක් ධම්මපදයේ දක්නා ලැබේ. එනම් XX වැනි මාගී වගියේ 5 වැනි, 6 වැනි, 7 වැනි (මුල සිට ගත හොත් 277 වැනි, 278 වැනි 279 වැනි) ගාථාය.

එයින් පළමු ගාථා දෙකට අනුව 'සියලු සංස්කාරයෝ අනිතායහ (සබ්බේ සංඛාරා අනිච්චා); සියලු සංස්කාරයෝ දුඃඛයහ (සබ්බේ සංඛාරා දුක්ඛා).

තුන්වැන්නට අනුව 'සියලු ධම්යෝ අනාත්මයහ' (සබ්බේ ධම්මා අනත්තා).

පළමු ගාථා දෙකෙහි යොදන ලද්දේ 'සංඛාර' (පුකායන් නිසා හටගක්) යන වචනය බව මෙහි දී සැලකිය යුතුයි. ඒ වෙනුවට තුන්වැන්නේ යොදන ලද්දේ 'ධම්ම' යන වචනයයි. පළමු ගාථා දෙකෙහි මෙන් 'සංඛාර' යන වචනය මෙහි නො යොදන ලද්දේත්, 'ධම්ම' යන වචනය යොදන ලද්දේත් කවර හෙයින් ද? මෙහි රහස ඇත්තේ මේ යෙදීමෙහිය.

පුතායන් නිසා හටගන්නා, එකිනෙකට බැදී පවත්නා, කායික, මානසික සියලුම දේවල් 'සංඛාර'¹ යන වචනයෙන් ගනු ලැබෙයි. තුන්වැනි ගාථාවෙහි 'සියලු සංස්කාරයෝ අනාත්මයහ'යි කියන ලද්දේ නම්, සංස්කාරවල ආත්මයක් නැතත් සංස්කාරවලින් හෙවත් පඤ්චස්කන්ධයෙන් බැහැර ආත්මයක් ඇතැයි සිතීමට ඉඩ තිබේ. තුන්වැනි ගාථාවෙහි 'ධම්ම' යන වචනය යොදන ලද්දේ එබඳු වැරදි හැඟීමකට ඉඩ නො තබනු සඳහාය.

'ධම්ම' යන වචනය 'සංබාර' යන වචනයට වඩා ඉතා පුළුල්ය; එයට වැඩි පුළුල් වචනයක් බෞද්ධ ශබ්ද මාලාවේ නැත්තේය. පුතායන් නිසා හටගන්නා (සංඛත)

<sup>1.</sup> පඤ්චස්කන්ධයෙහි 'සංස්කාර' (සංඛාර) නම් කම් විපාක ගෙන දෙන කි්යාය. එහෙත් මෙහි 'සංඛාර' යන්නෙන්, ප්‍රතායන් නිසා හටගන්නා පඤ්චස්කන්ධ යන් ඇතුළු සියලු ම දේවල් ගනු ලැබේ. 'සංඛාර' යන්න ඒ ඒ කන්හි ඒ ඒ අර්ථ ගෙන දෙන්නකි.

ධර්යෝ ද, පුතායන් නිසා හටගැනීමක් නැති (අසංඛත) ධර්යෝ ද, පරම නිවාණය ද එයින් ගනු ලැබෙත්. මෙයට ඇතුළත් නොවන හොඳ හෝ නරක හෝ හටගත් හෝ හටගැනීමක් නැති හෝ සාපෙක්ෂ හෝ පරම හෝ කිසිවක් ලෝකයේ හෝ බැහැර හෝ නැත්තේය. එහෙයින් පඤ්චස්කන්ධය තුළ හෝ ඉන් බැහැර හෝ නිවාණය ඇතුළු ලෝකෝත්තර ධර්යක හෝ ආත්මයක් නැති බව 'සියලු ධර්යෝ අනාත්මයහ' යන දේශනාවෙන් දක්වන ලද්දේය.¹

<sup>1.</sup> මනි I (PTS) 228 පි; සනි III, 132, 133 පිටු: සබබේ සංඛාරා අනිච්චා, සබබේ ධම්මා අනත්තා යනු ද සලකා බලන්න.

<sup>&#</sup>x27;සබ්බේ ධම්මා අනත්තා' යන ගාථා පදයෙහි 'ධම්මා' යන වචනයට අටුවා තුනක තුන් විදියකට අර්ථ දී තිබේ. 'තත්ථ සබ්බේ ධම්මාති පංචක්ඛන්ධාව අධිප්පෙතා' (එහි සියලු ධම්යෝ යන්නෙන් පඤ්චස්කන්ධයෝ ම අදහස් කරන ලදහ) කියා ධම්මපදව්ඨකථාව (III, (PTS) 407 8.) අර්ථ දෙයි. එහෙත් මුල් ගාථා දෙකේ යොදන ලද 'සංඛාරා' යන වචනයෙන් අදහස් කරන ලද පංචස්කන්ධයෝම 'ධම්මා' යන වචනයෙනුත් අදහස් කරන ලද්දාහු නම්, තුන්වැනි ගාථාවේත් ඒ සංඛාරා යන වචනය ම යෙදිය හැකිව තිබිය දී එසේ නො යොද 'ධම්මා' කියා වෙන වචනයක් යෙදීමට කිසිම වුවමනාවක් නැත.

<sup>&#</sup>x27;සබිබේ ධම්මා අනත්තාති සබිබෙපි වතුභූමක ධම්මා අනත්තා. ඉධ පන තෙභූමක ධම්මාව ගහෙතබ්බා' (සියලු ධම්යෝ අනතේමයහයි කියන්නේ සියලු වතුර්භූමික ධම්යෝ අනාත්මයහ යනුයි. එහෙත් මෙහි දී නිභූමිකධම්යෝ ම ගත යුතුයි) කියා රෙරගාථා අටුවාව (III), 5 8.) අර්ථ කියයි. සංයුත්ත අටුවාව (II, PTS, 3188.) කිසින් පැකිළීමක්නැතිව 'සබ්බේ සංඛාරා අනිච්චාති සබ්බේ තෙභූමක සංඛාරා අනිච්චා, සබ්බේ ධම්මා අනත්තාති සබ්බේ වතුභූමක ධම්මා අනත්තා (සියලු සංස්කාරයෝ අනිතායහ යනු සියලු ලෙතුභූමික සංස්කාරයෝ අනිතායහ යනුයි; සියලු ධම්යෝ අනාත්මයහ යනු සියලු වතුර් භූමික ධම්යෝ අනාත්මයහ යනුයි) යයි පවසයි. මේ කියන භූමි සතර නම් කාමාවචර, රුපාවචර, අරුපාවචර, ලොකොත්තර යන මේවාය. ලොකොත්තර භූමියට නිර්වාණයත් ඇතුළත් වෙයි. එව්ට නිර්වාණය ඇතුළු ධම්යන් - සංස්කෘත

ථෙරවාදයට අනුව, පුද්ගලයා තුළ හෝ ධම්යන් තුළ හෝ ආත්මයක් නැති බව මෙයින් පෙනේ. පුද්ගල නෛරාත්මායත් ධම් නෛරාත්මායත් අවධාරණයෙන් දක්වන මහායාන බෞද්ධ දර්ශනයෙහි ද මේ තත්වය කිසි වෙනසක් නැතිව මෙපරිද්දෙන් ම දක්නා ලැබේ.

මජ්ඣිම නිකායේ අලගද්දුපම සූතුයෙහි දී බුදුන්වහන්සේ මෙසේ වදළහ: 'මහණෙනි, යම් ආත්ම වාදයක් ගන්නහුට සෝ වැලපුම් දුක් දෙම්නස් කරදර නො උපදී ද, (එබඳු ආත්ම වාදයක් ඇත්නම්) ඒ ආත්ම වාදය පිළිගනු. එහෙත් යම් ආත්ම වාදයක් ගන්නහුට සෝ වැලපුම් දුක් දෙම්නස් කරදර නො උපදී ද, එබඳු ආත්මවාදයක් දක්නහු ද?'

'නැත, සවාමීනි'

අසංස්කෘත සියලු ධම්යන් - අනාත්ම බව කියැවෙයි. ධම්මපද - පුරාණ සන්නයද (කඹුරුපිටියේ ධම්මරතන සංස්කරණය 1926, 123 පි.) 'සබබෙ ධම්මා' සියලු ධම්යෝ හෙවත් නිවන් පණත් සහිත වූ පස්කඳහු මැ; අනත්තා ඉති, තමා වශයෙහි නො පවත්නා හෙයින් අනාත්මයහයි' කියා අර්ථ දෙයි.

'සබ්බේ ධම්මා අනත්තා' යන මෙහි 'ධම්මා' යන වචනයට නිර්වාණයන් ඇතුළත් යයි පිළිගැනීමට සමහරු බිය වෙනි. ඔව්හු 'යදනිව්වං තං දුක්ඛං යං දුක්ඛං තදනත්තා' (යමක් අනිතා නම් එය දුක් ය, යමක් දුක් නම් එය අනාත්මය) යන පාඨය ඉදිරි පත් කොට, ඊට අනු ව යමක් අනාත්ම නම් එය දුකයි කියා ගතයුතු බවත්, නිර්වාණය අනාත්ම ලෙස සැලකුව හොත් එව්ට නිර්වාණයත් දුකට ඇතුළත් වන බවත් කියා තර්ක කරති. එහෙත් මෙය වැරදි තර්කයකි: භාන්තියක්; හේත්වාහාසයක්. 'දුක් වූ සියල්ල අනාත්මය'යි කීමෙන් 'අනාත්ම වූ සියල්ල දුක්ය'යි කිසි සේත් නො කියැවෙයි. කාටත් තේරෙන සාමානා උදහරණයක් ගෙන සලකා බැලු විට මේ තර්කයේ වරද හෙළි වෙයි. 'සියලුම සිංහලයෝ වෙනුෂායෝ ය. එ නිසා, සියලුම මනුෂායෝ සිංහලයෝය'යි කීවොත් එය වැරදි තර්කයකි. මනුෂා යන වචනයට සිංහලයෝ ද, සිංහල නොවන දෙමළ, මූස්ලිම්, ලන්දේසි, ඉංගීසි ආදි අනික් මනුෂා ජාතීහු ද ඇතුළත් වෙති. අනාත්ම යන වචනයට දුක් වූ සියල්ල මෙන් ම දුක් නො වූ සියල්ලත් ඇතුළත් වෙයි.

'මැනව, මහණෙනි, යම් ආක්ම වාදයක් ගන්නහුට සෝ වැලපුම් දුක් දෙමනස් කරදර නො උපදී ද, එබඳු ආත්ම වාදයක් මම ද නො දකිමි.'¹

බුදුන්වහන්සේ පිළිගත් කිසි යම ආත්ම වාදයක් වී නම එය උන්වහන්සේ මේ අවසථාවේ දී විස්තර කරනු නිසැකය. කවර හෙයින් ද යත් දුකට හේතු නො වන ආත්ම වාදයක් ඇතොත් එය පිළිගන්නැයි උන්වහන්සේ භික්ෂූන්ට වදළ හෙයිනි. එහෙත් උන්වහන්සේගේ අදහස වූයේ එවැනි ආත්මවාදයක් නැති බවයි. කොතරම සියුම හෝ උසස් හෝ වුවද සියලු ආත්ම වාද මනඃකල්පිත මීථානය. සියලු ආත්ම වාද සෝ වැලපුම් දුක් දෙමනස් කරදර ගෙන දෙන්නේය.

ඒ සූතුයෙහි ම බුදුන්වහන්සේ මෙසේ වදළහ: 'මහණෙනි, ආත්මය කියා හෝ ආත්මීය කියා හෝ සතා වශයෙන් තථ වශයෙන් කිසිවක් නො ලැබෙද්දී 'ලෝකය ම ආත්මයයි. මම මරණින් මත්තෙහි නිතා, ධුැව, ශාශ්වත, වෙනස් නොවනසුලු එය වන්නෙමි. හැම කල්හි පවත්නා දෙයක් මෙන් එසේ වෙසෙන්නෙමි' යන දෘෂ්ටිය කේවල, සම්පූණි බාල ධම්යක් නොවේ ?'<sup>2</sup>

ආත්ම යයි කිය හැකි කිසිවක් කොතැනකවත් නැති බවත්, එවැන්නක් ඇතැයි සිතීම මෝඩ කමක් බවත් බුදුන්වහන්සේ මෙහිදී පැහැදිලි බසින් ම වදළහ.

<sup>1.</sup> මනි 1 (PTS) 137 8.

<sup>2.</sup> එම 138 පි. මේ පාඨය ගැන සර්වේපල්ලි රාධාකෘෂ්ණන් මහතා [1940,ලන්ඩන්, භාරතීය දර්ශනය (Indian Philosophy) 1කාණ්ඩය, 485 පි] මෙසේ කියයි: 'මෙහි ලා බුදුන්වහන්සේ බිඳ හෙලන්නේ කුඩා අාත්මය ශාශ්වත කිරීමට සෝෂා කරන මීථාා දෘෂ්ටියයි.' මේ කීම නො පිළිගත හැකිය. බුදුන් වහන්සේ මෙහි ලා බිඳ හෙලන්නේ අාත්මවාදය මය. උන්වහන්සේ කුඩා අාත්මයක් හෝ පරමාත්මයක් හෝ නොපිළිගත් බව ඉහත දක්වන ලදි. උන්වහන්සේගේ දේශනාව නම් සියලු අාත්මවාද බොරු මනෝමය පුක්ෂෙප බවය.

බුද්ධ දේශනාවෙහි ද ආත්මයක් ඇතැයි කියන අය තිදසුන් කීපයක් ඉදිරිපත් කොට, ඒවා සදෙස් ලෙස පරිවර්තනය කොට, සදෙස් ලෙස තේරුම් කරති. එක තිදසුනක් නම් ධම්මපදයේ (xii වැනි වගීයේ 4 වැනි හෙවත් පිළිවෙළින් 160 වැනි ගාථාවේ) 'අත්තාහි අත්තනෝ නාථෝ' යන පාදයයි. මෙය 'ආත්මයා ආත්මයා ගේ තාථයාය'යි වරද පෙරළා ගන්නා මොවුහු 'පරමාත්මය කුඩා ආත්මයාගේ සභාමියාය'යි වරද තෝරති.

මෙහි ලා පළමුව කියයුත්තේ මේ පරිවර්තනය සදෙස් බවය. මේ ගාථාවේ 'අත්තා' යන්නෙන් 'අාත්මය' යන අර්ථයක් නො ලැබේ. පාළියේ 'අත්ත' යන්න බොහෝ විට 'තමා' යන සාමානා අර්ථය දෙන පදයකි. විශේෂ දර්ශනික අර්ථයක් දක්වන කිහිප තැනක දී පමණක් එයින් ආත්ම වාදය ගනු ලැබේ. මේ පාදය ඇතුළත් ධම්මපද ගාථාවෙහිද, වෙන බොහෝ තැන්වලද එයින් ලැබෙන්නේ 'තමා' යන අර්ථයම ය.¹

'නාථ' යන්නෙහි තේරුම 'සවාමියා' යනු නො ව 'පිහිට', 'උදව්ව', 'ආධාරය' යනුය. එහෙයින් 'අන්තාහි

<sup>1. &#</sup>x27;The Middle Way' සහජාවේ 1957, පෙබරවාරි කලාපයේ හෙල්මූත් fe පොත් ශ්ලාසනප්ගේ 'Vedanta and Buddhism' නමැති ලිපියේ මේ කරුණ මැනවිත් විස්තර කර තිබේ.

<sup>2.</sup> නාරොති පතිට්ඨා (නාරෝ යනු පිහිටය) යනු ධම්මපදට්ඨ කථාවේ එන වාාඛාා නයයි (ධම්මපදට්ඨ III (PTS) 148 8.) 'නාරෝ පිහිටවන්නේ යැ'යි ධම්මපද පුරාණ සන්නය (1926, කොළඹ 77 8.) කියයි. 'නාරෝ'යන්නෙහි විරුද්ධ වචනය වන 'අනාරෝ' යන්න පිරික්සා බලන විට මෙය තව දුර පැහදිලි වෙයි. එහි තේරුම 'ස්වාමියෙකු නැති' යනු නොව 'පිහිටක් නැති' 'රැකවලක් නැති' 'දිළිඳු' යනුය. පාළි පොත් සමාගමේ (Pali Text Society) පාළි ඉංගුිසි ශඛ් කෝෂයේ පවා 'නාරෝ' යන්න විවරණය කරන්නේ 'ආරක්ෂකයා' (Protector), 'ශරණ' (Refuge), 'පිහිට' (Help) කියා මිස 'ස්වාමියා' (Lord) කියා නොවේ. මුදුන්වහන්සේට උපපදයක් වන 'ලෝක නාථ' යන්න 'ලෝකයේ ගැළවුම් කරු' (Saviour of the world) යයි ඇතැමුන් පෙරළන බව පෙනේ. බුදුන් වහන්සේ ගැළවුම්කරුවකු නොවන හෙයින් මෙය සදෙස්ය. මේ වනාේ කිස්තීයානි වාවහාරයක් අනුව කරනු ලබන පරිවර්තනයකි. 'ලෝක නාථ' යන්නෙනි අදහස නම් 'ලෝකයේ පිහිට' යනුයි.

අත්තතො තාරෝ' යන්තෙහි හරි අදහස වනුයේ 'තමා ම තමාට පිහිටය' යනුය. එය අධාාත්ම විදහාවෙහි, දර්ශන-යෙහි එත ආත්මයට කිසි ලෙසකිනුදු සම්බන්ධ නො වේ. තමා තමා ම ඉවහල් කරගත යුතු බවත්, අනුන්ගේ පිහිට ගැන බලා නො සිටිය යුතු බවත් එයින් දක්වනු ලැබේ.

ආත්මවාදය බුද්ධධම්යට ඇතුළු කිරීමට වෑයම් කරන්න-වුන් ගෙනහැර දක්වන තවත් උදහරණයක් නම්, 'අත්තදීපා විහරථ අත්ත සරණා අනඤ්ඤ සරණා'¹ යන්නයි. බුදුන්-වහන්සේගේ සුපුකට දේශනාවක් වන මෙය මහාපරිනිඛ-බාන සුත්තයෙහි එන පාඨයකි. මෙහි අදහස නම්, 'තමා දිවයිනක් හෙවත් ද්වීපයක් (පිහිටක්) කර ගෙන, තමා සරණ කර ගෙන, වෙනෙකකු සරණ කර නො ගෙන වෙසෙනු' යනුය.² බුද්ධධම්ය තුළ, ද ආත්මයක් දකිනු කැමැති අය මහාපරිනිඛ්ඛාන සුත්තයේ දී මෙය වදරන ලද්දේ කවර කරුණක් අරඛයා දැයි නො සලකා 'අත්ත දීපා', 'අත්ත සරණා' යන පද 'ආත්මය පහනක් කොට, ආත්මය ශරණ කොට ගෙන' යයි විවරණ කෙරෙති.³

මේ අවවාදය ආනඤ සථවිරයන් වහන්සේට වදරන ලද්දේ කෙබඳු අවසථාවක ද කියා හොඳින් තේරුම් නො ගෙන මේ වචනවල අර්ථය හරි හැටි වටහා ගත නො හැකිය.

<sup>1.</sup> දිනි II (1929, කොළඹ) 62 8.

<sup>2.</sup> රීස් ඩේවිඩස් (දීඝනිකාය අනුවාදය II 108 8.) 'දීප' යන්න 'Lamp' (පුදීප) කියා පරිවර්තනය කරයි.

<sup>3.</sup> මෙහි 'දීප' නම් 'පහන' නොව 'දිවයින'ය. 'දීප' යන්න දීසනිකායටය කථාවේ විස්තර කරනලද්දේ 'මහාසමුද්දගතං දීපං විය අත්තානං දීපං පතිටයං කත්වා විහරථ' (මහ මුහුදෙහි තිබෙන දිවයිනක් මෙන් තමා දිවයින, පිහිට කර ගෙන වෙසෙනු) යනුවෙනි. සංසාරය සාගරයක් වැනි යයි කියනු ලැබේ. සාගරයෙහි දී ආරක්ෂා සඳහා අවශා වනුයේ දීවයිනක්, බීමක් මීස පහනක් නොවේ.

එද බුදුන්වහන්සේ බෙලුව නම් ගමක වැඩ විසූ සේක ඒ පිරිතිවන් පැමට හරියට මාස තුනකට පෙරය. එකල අසූ හැවිරිදි වූ උන්වහන්සේ දරුණු මාරක රෝගයකින් පෙළෙමින් විසූ නමුදු, ශාවකයන් නො අමතා පිරිතිවන් පැම නො වටනේ යයි සිතුහ; එහෙයින් අධිෂ්ඨානයෙනුත් වියාීයෙනුත් වේදනාව ඉවසා රෝගය මැඩ පවත්වා ගත්හ. එහෙත් උන්වහන්සේ තවම දුබල වූහ. මේ අතර උන්වහන්සේ දවසක් ගඳ කිළියෙන් බැහැර සෙවණෙහි වැඩ හුන්හ. ඒ අවසථාවේ උන්වහන්සේගේ භක්තිමත් අගු උපසථායක ආනඥ සථවිරයෝ උන්වහන්සේ වෙත එළඹ එකත් පසෙක හිඳ මෙසේ කීහ: 'සවාමීනි, භාගාවතුන් වහන්සේගේ පහසුව මවිසින් බලන ලදි. සවාමීනි, භාගාවතුන්වහන්සේගේ ලෙඩ සන්සිදීම මවිසින් දක්නා ලදි..........එහෙත් භාගාවතුන් වහන්සේගේ ගිලන් බව නිසා මට දිශාවෝ ද නො පෙනෙක්; ධම්යෝ ද නොවැටහෙත්. එහෙත් සවාමීනි, කිසියම් අස්වැසිල්ලක් විය. එනම් භික්ෂු සංසයා අරබයා යම් කිසිවක් නො වදරා (යම් කිසිවක් නියම නො පානසේක යනුයි.'

ඉක්බීති මහාකාරුණික බුදුත්වහන්සේ තම හිතවත් උපස්ථායකයාණන්ට මොළොක් බසින් මෙසේ වදළහ: 'ආනන්ද, භික්ෂු සංසයා මගෙන් බලාපොරොත්තු වන්නේ කුමක් ද? මවිසින් අභාන්තර හෝ බාහිර නො කොට ධම්ය දේශනා කරන ලදි. ආනන්ද, නො වදරා සභවා තබා ගත් කිසිවක් (ආවරිය මුට්ඨී) තථාගතයන්ගේ ධම්යෙහි නැත්තේය. ආනන්ද, 'මම භික්ෂු සංසයා පරිහරණය කරමි'යි හෝ 'භික්ෂු සංසයා මා උදෙසා වෙසෙති'යි හෝ සිතන්නෙක් වෙයි නම, ඔහු භික්ෂු සංසයා සඳහා කිසි යම උපදෙසක් දෙනු නිසැකය. ආනන්ද, තථාගතයනට එබඳු අදහසක් නැත. ආනන්ද, මම මහලු වෙමි; අසූ වයස් ඇත්තෙමි. දිරා ගිය ගැලක් පිළිසකර නිසා පවත්නාක් මෙන් තථාගතයන්ගේ කය පිළිසකර නිසා යැපෙන්නේය. 'එහෙයින් ආනන්ද, තමා දිවයිනක් කොට ගෙන, තමා සරණ කොට ගෙන, අන් කිසිවෙකු සරණ කොට නො ගෙන, ධම්ය සරණ කොට ගෙන, අන් කිසිවක් සරණ කොට නො ගෙන වෙසෙනු.'¹

බුදුන්වහන්සේ ආනන්ද තෙරණුවන්ට වදරන්නට අදහස් කෙළේ කුමක් ද යනු පැහැදිලිය. ආනන්ද තෙරණුවෝ දඩි සොවින් වෙළී උන්හ. කථාගතයන්වහන්සේ පිරිතිවන් පැ පසු භික්ෂු සංසයා නායකයෙකු නැති ව තන් ව අනාථ වනු ඇතැයි තෙරණුවෝ සිතුහ. එහෙයින් අන් කිසිවෙකු හෝ කිසිවක් හෝ නො ව තමන් තමන් ම පිහිට කර ගත යුතු යයි ද, ධම්ය පිහිට කර ගතයුතුයයි ද වදරා උන්වහන්සේ ආනන්ද තෙරණුවන් අස්වසා ලූහ. අධාාත්ම විදාාවෙහි එන ආත්මය මෙතැනට කිසි ලෙසකිනුදු අදළ වන්නේ නො වේ.

කාය, වේදනා, චිත්ත, ධම්ම යන සතරෙහි සිහිය එළවා ගැනීමෙන් (සතර සතිපට්ඨානයෙන්) තමා තමාගේ ම දිවයින විය හැකි පරිදි ද, බුදුන්වහන්සේ තව දුරටත් ආනන්ද ස්ථවීරයන්ට පෙන්නා දුන්හ. එහෙත් ආත්මයක් ගැන වචනයකුදු ඒ විස්තරයේ දක්නා නො ලැබේ.

බුද්ධධම්ය තුළින් ආත්මයක් මතු කර ගන්නට වෑයම් කරන්නන් විසින් නිතර ගෙන හැර දක්වනු ලබන තවත් නිදසුනක් වෙයි. වරක් බරණැස් නුවර සිට උරුවේලාව බලා නික්මුණු බුදුන්වහන්සේ අතර මග වන ළැහැබක ගසක් මුල වැඩ හුන්හ. එදින හද්දවග්ගිය යහඑවත්

<sup>1.</sup> දීනි II (කොළඹ, 1929) 61–62පි. අවසාන වාකාෂය පමණක් පදගත අනුවාදයකි. මෙහි කථාව මහාපරිනිඛඛාන සුත්තයට අනු ව සැකෙවින් දක්වන ලදී.

<sup>2.</sup> එම 62 පි. සතිපට්ඨානය VII පරිචඡෙදයේ විස්තර කරනු ලැබේ.

තිස් දෙනෙක් තම භායඖවන් සමහ එහි පැමිණ කෙළි-ලොලින් හැසුරුණාහ. ඔවුන'තර අවිවාහික කුමාරයෙක් ද විය. හේ වෙසහනක ගෙන ආවේය. ඔවුන්ගේ පුමාදයක් දුටු ඒ වෙසහන වටිනා බඩු සොරා ගෙන එතැනින් පලා ගියාය. වනයෙහි ඇවිද ඇය සොයන්නට පටන් ගත් ඒ කුමාරවරු ගස මුල වැඩහුන් බුදුන්වහන්සේ දක 'ස්වාමීනි, ඉතිරියක දුටුහු ද ?'යි විමසුහ. මෙහිදී බුදුන්වහන්සේ තොරතුරු ඇසු විට ඔවුහු ඒ සිද්ධිය විස්තර කළහ. 'කුමරු වෙනි, කුමක් සිතන්නහු ද ? ස්තියක සෙවීම උතුම් ද ? නැත-හොත් තමන් සෙවීම උතුම් ද ?'යි මෙහි දී බුදුන් වහන්සේ ඇසුහ.¹

මේ වනාහි සරල පුශ්නයකි. මෙයට ආත්ම වාදය ඇද-ගැනීමට කිසි හේතුවක් නැත. තමන් සෙවීම (තමන් ගැන සෙවීම) වඩා හොඳ යයි කුමාරවරු පිළිතුරු දුන්හ. ඔවුන්ට හිඳ ගන්නට කී උන්වහන්සේ දහම දෙසූහ. උන්වහන්සේ ඔවුන්ට එද දෙසූ ඒ ධම්ය ඇතුළත් මුල් පෙළ පොතේ ආත්මයක් ගැන වචනයකුදු දක්නා නො ලැබේ.

'ආත්මයක් ඇත් ද ?'යි වච්ඡගොත්ත නමැති පරිබුාජක-යෙකු පුශ්න කළ විට බුදුන්වහන්සේ නිහඩ වූ අවස්ථාව ගැන නොයෙක් දෙනා නොයෙක් දේ ලියති.

වච්ඡගොත්ත තෙමේ බුදුත්වහත්සේ වෙත එළඹ මෙසේ ඇයිය.²

'පින්වත් ගෞතමයෙනි, ආත්මයක් ඇත් ද?'

බුදුන්වහන්සේ නිහඩව හුන් සේක.

'කිමෙක් ද පින්වත් ගෞතමයෙනි, ආත්මයක් නැත් ද?' යළිත් බුදුන්වහන්සේ නිහඩ ව හුන් සේක. වච්ඡගොත්ත තෙමේ හුස්නෙන් නැහිට නික්ම ගියේය.

<sup>1.</sup> මව (1929, අලුත්ගම) 21–228.

<sup>2.</sup> සන් IV (PTS) 400-401 8වූ.

උන්වහන්සේ එසේ නිහඩව හුන්නේ කවර හෙයින්-දැයි ඔහු නික්ම ගිය ඉක්බිති විමසූ ආනන්ද ස්ථවිරයන්ට භාගාවතුන් වහන්සේ මෙසේ වදළහ:

'ආනන්ද, ආත්මයක් ඇත් දැයි වච්ඡගොත්තයන් විසින් අසන ලද්දෙම ආත්මයක් ඇතැයි මම පැවසුයෙම් නම් එය ශාශ්වතවාදී ශුමණ බුාහ්මණයන්ගේ පක්ෂය ගැනීමක් වන්නේය.'

'තව ද ආනන්ද, ආත්මයක් නැත්දයි වච්ඡගොත්තයන් විසින් අසන ලද්දෙම් ආත්මයක් නැතැයි මම පැවසූයෙම් නම් එය උච්ඡෙදවාදී ශුමණ බාහ්මණයන්ගේ පක්ෂය ගැනීමක් වන්නේය.'¹

'තව ද ආනන්ද, ආත්මයක් ඇත් දැයි වච්ඡගොත්තයන් විසින් අසන ලද්දෙම් ආත්මයක් ඇතැයි මම පැවසූයෙම් නම්, එය සියලු ධම්යෝ අනාත්මයන යන ඥෙනයට අනුලෝම වන්නේ ද?' 'නැත, ස්වාමීනි.'

'තව ද ආනන්ද, ආත්මයක් නැත්දැයි වච්ඡගොත්ත-යන් විසින් අසන ලද්දෙම ආත්මයක් නැතැයි පැවසූයෙම් නම, මුළා ව සිටින වච්ඡගොත්ත සැබවින් ම පෙර මට ආත්මයක් තිබිණ, එය දැන් නැතැයි වැඩිවැඩියෙන් මුළා වීමට එය හේතු වන්නේය.'<sup>2</sup>

මෙසේ මෙසේ යයි සියල්ල ඇති පරිද්දෙන් දුටු තථාගතයන් කිසි දෘෂ්ටියක් නොගන්නා බව වෙන අවස්ථාවක දී උන්වහන්සේ වච්ඡලගාත්කයනට වදළහ. (මනිI, (PTS) 486 8.) මෙහි දී ද උන්වහන්සේ කිසි වාදයකට පක්ෂවීමට නොකැමැති වූහ.

<sup>2.</sup> මීට පෙර යයි සිතිය හැකි වෙන අවස්ථාවකදී 'පිරිනිවන් පැමෙන් පසු රහත් කෙනෙකුට සිදු වන්නේ කුමක් ද?' යන ගැඹුරු පැනයට උන්වහන්සේ පිළිතුරු දුන් පසු වච්ඡගොත්ත තෙමේ මෙසේ කීය: හවත් ගෞතමයෙනි, මම මෙහි අදෙනයට පැමිණියෙමි. මම මෙහි මුළාවට පැමිණියෙමි. පෙර කථා සල්ලාපය නිසා හවත්ගෞතයමන් කෙරෙහි ඇතිව පැවති පුසාද මාතුය ද දුන් අතුරුදහන් විය (මනි I, (PTS) 4878.) ඔහු නැවතක් අවුලක වැටෙනු දක්නට උන්වහන්සේ නොකැමැති වූහ.

බුදුන්වහන්සේ නිහඩ වූයේ කවර හෙයින් ද යනු මෙයින් පැහැදිලි වන්නේය. මේ හැර මේ පුශ්නය විමසා බලන අය විසින් මුළුමනින් නො සලකා හරින ලද කරුණක් ද වෙයි. එනම් පුශ්න සහ පුශ්න අසන්නන් ගැන භාගා-වතුන්වහන්සේ අනුගමනය කළ පිළිවෙළයි. ඒ පිළිවෙළ සලකා බලන විට මෙය තව තව පැහැදිලි වන්නේය.

කවරෙකු කවර පුශ්නයක් ඇසුව ද විමසිල්ලෙන් තොරව, ගණන් හදන යන්තුයක් මෙන්, එයට පිළිතුරු දීම බුදුන්-වහන්සේගේ සිරිත නොවීය. උන්වහන්සේ මහාකරුණා-වෙනුත් මහාපුඥවෙනුත් පිරි පුායෝගික ශාස්තෘ වරයෙක් වූහ. තම ඥන මහිමයත් බුද්ධිබලයත් පෙන්නීම සඳහා නො ව විමසන්නාට සතාාවබෝධයෙහි මහ පෙන්නා දීම සඳහා පුශ්නවලට පිළිතුරු දීම උන්වහන්සේගේ සිරිත වීය. ඒ ඒ පුද්ගලයන්ගේ මානසික තත්වය, චරිතය, ගතිගුණ ආදියත් ඒ කරුණ වටහා ගැනීමට ඔහු පොහොසත් දනැද්දයන්නත් සලකා බලා උන්වහන්සේ දහම් දෙසුහ.¹

බුදුන්වහන්සේ දෙසු පරිදි, පුශ්න වාාකරණ සතරක් වෙයි: (1) කෙළින් ම විසදියයුතු පුශ්න (එකංසවාාකර-ණීය), (2) විභාග හෙවත් විගුහ කිරීමෙන් විසදිය යුතු පුශ්න (විහජ්ජ වාාකරණීය). (3) පෙරළා පුශ්න ඇසීමෙන් විසදියයුතු පුශ්න (පටිපුච්ඡා වාාකරණීය), (4) තැබියයුතු පුශ්න (ඨපනීය) යනුවෙනි.²

පුශ්නයක් 'තැබීමේ' කුම කීපයක් වියහැකිය. එක් කුමයක් නම් අසන ලද පුශ්නයට පිළිතුරු නො දෙන බව (අවාකෘත බව) කීමය. ලෝකය ශාශ්වත ද, නැද්ද

<sup>1.</sup> බුදුන්වහන්සේගේ මේ නුවණ ඉන්දීය පරොපරියක්කඤාණ නම් වෙයි. මනි I (PTS) 70 8; විභ (PTS) 3408.

<sup>2.</sup> අති (1929, කොළඹ) 216 පි.

යනාදී සුපුකට පුශ්න ඇසූ අවස්ථා කීපයක දී ඒවාට පිළිතුරු නො දෙන බව (අවාකෘත බව) මේ වච්ඡගොත්තයන්ට ම බුදුන්වහන්සේ වදළහ.¹ එහෙත් ආත්මයක් ඇද්ද, නැද්ද යන පුශ්නය තමන්වහන්සේ විසින් නිතර නිතර විස්තර කරන ලද හෙයින්, ඒ පුශ්නයට එසේ පිළිතුරු දෙන්නට උන්වහන්සේට බැරිය. 'සියලු ධම්යෝ අනාත්මයහ' යන තම දෙනයට විරුද්ධ වන හෙයින් 'ආත්මයක් ඇතැ'යි කියන්නට උන්වහන්සේට ඉඩක් නැත. මෙයට පෙර මෙබඳු ම වෙන අවස්ථාවක දී තමා අවුලට වැටුණු බව පළ කළ වච්ඡගොත්ත නිකම් තව අවුලකට වැටෙන හෙයින් 'ආත්මයක් නැතැ'යි කියන්නට ද උන්වහන්සේ නොකැමති වූහ.¹ අනාත්මවාදය කුමක් දැයි තේරුම ගැනීමට තරම හැකියාවක් එතෙක් ඔහු තුළ නො වීය. පහෙයින් මෙහි දී කළහැකි ඉතා ම හොඳ දේ නම් නිහඬ ව පුශ්නය තැබීමය.

බුදුන්වහන්සේ බොහෝ කලක සිට වච්ඡගොත්තයන් හොඳින් දැන හැඳින සිටි බව අප අමතක නො කළයුතුය. මේ විමසනසුලු පිරිවැජියා උන්වහන්සේ දකින්නට පැමිණි පළමුවැනි අවස්ථාව ද මෙය නො වීය. මුළා ව සිටි මේ පරිබාජකයා කෙරෙහි මහාකාරුණික මහාපුා ඥ තථාගත-යන් වහන්සේ දැක්වූයේ ලොකු සැලකිල්ලකි. මේ වච්ඡ-ගොත්ත මේ පුශ්නවලින් ආවිෂ්ට ව දැඩි දෙමනසින් යුතු ව නිතර නිතර බුදුන්වහන්සේත් ශුාවකයනුත් වෙත එළඹ පුනපුනා එකම පුශ්නය ඇසීමට පුරුදුව සිටි බව තිපිටකයේ බොහෝ තැන්වල සඳහන් වෙයි.3

<sup>1.</sup> නිදර්ශන:සන් IV (PTS) 393 8. 395 8; මන්1 (PTS) 484 8.

<sup>2.</sup> මේ පොතේ 91 8. 2අධොලිපිය බලන්න...

<sup>3.</sup> නිදර්ශන:යනි, III (PTS) 257–263 8. 3918. සිට, 395 8. සිට, 389 සිට, IV 4008. මනි I 481 8. සිට, 483 8.සිට; අනි V 193 8.

වාක්ත උත්තරයකින් හෝ සාකච්ඡාවකින් හෝ සිදු නොවන තරම සෙතක් බුදුන්වහන්සේ මෙසේ නිහඩ වීම නිසා වච්ඡගොත්තයනට ලැබුණු බව සිතිය හැකිය.<sup>1</sup>

ආත්මය නම් චිත්තය හෙවත් මනස හෙවත් විඥනය ම යයි සමහරු සිතති, එහෙත් 'පෘථග්ජනයෙකු සිත ආත්මය යි ගැනීමට වඩා කය ආත්මය යයි ගැනීම හොඳය'යි බුදුන්-වහන්සේ වදළහ. කය දක්ක හැකිය; ස්පර්ෂ කළ හැකිය. එය වසක් හෝ දෙවසක් හෝ සිය වසක් හෝ පැවතිය හැකිය. එහෙත් මනස හෙවත් විඥනය රැදවල් මුළුල්ලේ වෙනස් වෙයි.<sup>‡</sup>

අාත්මය යන අසතා අදහස පහළ වන්නේ 'මම වෙමි' යන අවිනිශ්චිත, සාමානා හැඟීම නිසාය. නිවන් දැකීම නම් මේ සතාය වටහා ගැනීම මය. එය පහසු වැඩක් නො වේ. බෙමක නමැති ස්ථවීර කෙනකුත් තව භික්ෂු පිරිසකුත් අතර මේ ගැන පැවති පුබෝධ ජනක සාකච්ඡාවක් සංයුත්ත-නිකායේ ගෙනහැර දක්වා තිබේ.

<sup>1.</sup> ටික කලකට පසු යළිත් බුදුන්වහන්සේ වෙත පැමිණි වච්ඡගොත්ත පෙර මෙන් පුශ්න නො අසා මෙසේ කීය: 'හවත් ගෞතමයන් සමහ කථා කර බොහෝ කලක් ගතවීය. හවත් ගෞතමයන් මට කුසල් අකුසල් සැකෙව්න් දෙසනු මැනවී.' ඔහුට කුසල් අකුසල් සැකෙව්නුදු සව්ස්තර වශයෙනුදු දෙසන බව වදළ බුදුන්වහන්සේ එසේ දහම දෙසුහ. ඉක්බිති බුදුන් සරණ ගිය හෙතෙම ධර්මය පිළිපැද රහත් ව සකාභ හෙවත් නිර්වාණය අවබෝධ කර ගත්තේ යං ඉන්පසු ආත්ම ආදිය පිළිබඳ පුශ්න නිසා හේ කැවුලට නොපැමිණියේ ය. (මනි I (PTS) 4898. සිට).

<sup>2.</sup> සනි II (PTS) 94 8. මහායානයේ දක්වෙන ආලය විඥානය (කථාගත ගර්හ) ආත්මයට සමාන යයි සමහරු කියකි. එහෙත් එය ආත්මය නොවන බව ලංකාවනාර සුනුයෙහි පැහැදිලි ලෙස ම කියා තිබේ. (ලංකා 78–798.)

<sup>3.</sup> සනි III (PTS) 126 8. සිට.

ආත්මයක් හෝ ආත්මනායෙක් (ආත්මයට අයිති යයි ගත හැකි දෙයක්) හෝ පඤ්චස්කන්ධයෙහි දක්නාහු දැයි මේ භික්ෂුහු බෙමක තෙරුන් පිළිවිසූ**හ. 'ත**තා දක්නෙමි' යි සථවීරයෝ පිළිතුරු දුන්හ. එ**යින්** පෙනෙන්නේ <mark>බේ</mark>මක තෙරුන් සියලු ආශුවයන් නැ<mark>සූ රහත්</mark> කෙනෙකු බව යයි භික්ෂුහු කීහ. තමා ආත්මයක් හෝ ආත්මනායක් හෝ පඤ්චස්කන්ධයෙහි නො දක්නා බව සැබෑ වුවත්, රහත් කෙතෙකු තොවන බව ද, 'මේ මම වෙමි' යයි පුතාාක්ෂ ලෙස, පැහැදිලි ලෙස යමක් තමා නොදක්නා නමුත්, පඤ්චස්කන්ධයම පිළිබඳව 'මම වෙමි' යන හැඟීමක් තමා තුළ පවත්නා බව ද තෙරණුවෝ පළ කළහ. 'මම වෙමි' යයි ගත්තේ රූපය හෝ වේදනාව හෝ සංඥව හෝ සංස්කාර හෝ විඥනය හෝ ඉන් බැහැර කිසිවක් හෝ නොවන බවත්, පඤ්චස්කන්ධය ම පිළිබඳව 'මම වෙමි'යන හැඟීමක් තමා තුළ පවත්නා බවත්, එහෙත් 'මේ මම වෙමී' යයි පුතා∞ක්ෂ ලෙස, පැහැදිලි ලෙස යමක් තමාට නො පෙනෙන බවක් වැඩිදුරටක් පහද දුන්හ.¹

මෙය මලක සුවඳ වැනි යයි බේමක තෙරණුවෝ කීහ. මල් සුවඳ වනාහි පෙකිවල සුවඳ හෝ පාටෙහි සුවඳ හෝ රේණුවල සුවඳ හෝ නොවේ; එය මලේ ම සුවඳය.

'මම වෙමි' යන සියුම් හැඟීම අවබෝධයේ මුල් අවසථා වල සිටින ආයා ශාවකයා තුළ ද ඇති දෙයක් බවත්, එහෙත් තව දුර දියුණුව ලබත් ලබත් ම 'මම වෙමි' යන මේ හැඟීම සහමුලින් නැති වන බවත්, මේ වනාහි අලුතින් සෝදන ලද රෙද්දක් පෙට්ටියක කලක් තුබූ පසු වෙල්ලාවේ රසායන දුවාවල ගඳ ඒ රෙද්දෙන් අතුරුදහන් වීම වැනි බවත් බේමක තෙරණුවෝ තවදුරටත් පහද දුන්හ.

<sup>1.</sup> දනුදු බොහෝ දෙන ආක්මය ගැන මෙසේ කියකි.

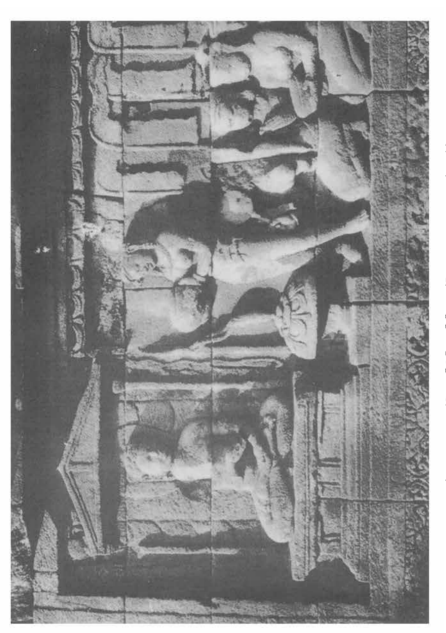
බේමක තෙරනුවන් ඇතුළු ඒ සියලු භික්ෂුන් මේ පුබෝධ ජනක සාකච්ඡාව අවසානයේ, ඒ අදහස් පැහැදිලිව තේරුම් ගෙන, සියලු කෙලෙස් නසා රහත්ව 'මම වෙමී' යන හැණීමෙන් මිදුණු බව ඒ සූනුයේ සඳහන් වෙයි.

භාගාවතුන් වහන්සේ වදළ පරිදි, 'මට ආත්මයක් නැත' යන්න උච්ඡෙද වාදයකි; 'මට ආත්මයක් ඇත' යන්න ශාශ්වතවාදයකි. මේ දෙක ම බන්ධනය. මේ දෙකෙහි ම මුල නම් 'මම වෙමි' යන මිථා අදහසය. අනාත්මවාදය පිළිබඳව අප පිළිපැදියයුතු හරි මහ නම්, මොන දෘෂ්ටියක් වත් වාදයක් වත් දඬි කොට නො ගෙන, තමන් ඉදිරියේ තමන් විසින් ම මවා ගනු ලබන මායාවලින් හෙවත් මානසික පුක්ෂේපණවලින් තොර ව, සියල්ල ඇති සැටියට, යථාභූත ලෙස, දක ගන්නට වෑයම් කිරීමය; 'මම' යයි හෝ 'සත්වයා' යයි හෝ අප සිතන්නේ අන් කිසිවක් නොව නාම – රූපයන්ගේ, භෞතික මානසික ස්කන්ධයන්ගේ සමවායක් බවත්, එය හේතුඵල ධම්යට යටත් ව, මොහොතක් මොහොතක් පාසා වෙනස්වන සුලු පුවාහයක් තුළ එකිනෙකට බැඳී කියා කරන බවත්, නිතා, සදහන, ශාශ්වත, වෙනස් නොවනසුලු කිසිවක් ලෝකයෙහි නැති බවත් අවබෝධ කර ගැනීමය.

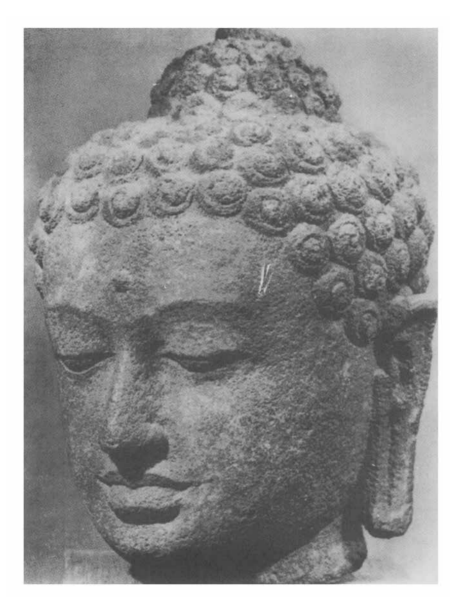
මෙහිදී පැන නහින පුශ්නයක් වෙයි. එනම් ආත්මයක් නැති නම් කම්යේ විපාක විඳින්නේ කවරෙක් ද යනුය. මේ පුශ්නයට පිළිතුරු දීමට භාගාවතුන්වහන්සේට වැධි සුදුස්සෙක් නැත. වරක් භික්ෂු කෙනෙකු මේ පුශ්නය නැගුකල්හි උන්වහන්සේ මෙසේ පිළිතුරු දුන්හ: 'මහණෙනි, සියලු තන්හි සියලු ධම්යන්හි එකිනෙකට සම්බන්ධ හේතු එල දකීමට මවිසින් ඔබට උගන්වන ලද්දේය.'¹

බුදුන්වහන්සේගේ අනාත්ම වාදය නිෂෙධාර්ථක යයි හෝ උච්ඡෙද වාදයකැයි හෝ නො ගතයුතුය. මෙය නිවාණය සේ ම සතායයි; තථයයි. තථය නිෂෙධාත්මක

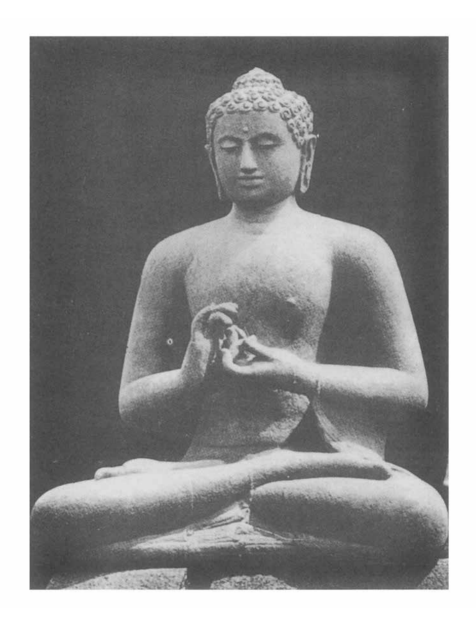
<sup>1.</sup> මනි III (PIS) 198; යනි III 1038.



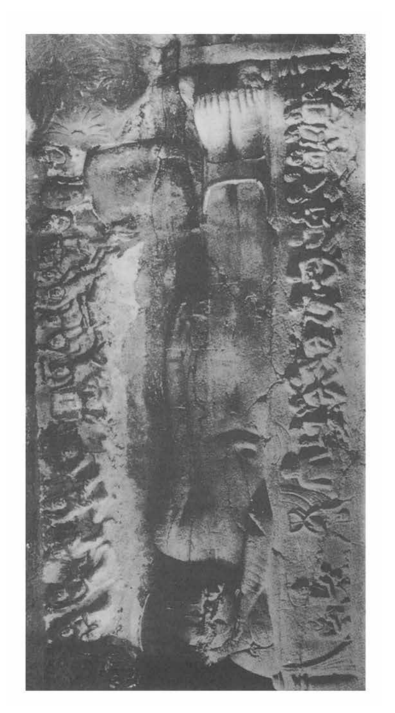
Xi. සුජාතා දේවීය කිරිපිඩු පිලිගැන්වීම (ජාවා, බොරොබුදුර්)



xii. ජාවා රට බොරොබුදුරයෙන් ලැබුණු බුදු පිළිම හිසක්



xiii. ජාවා රට බොරොබුදුරයෙන් ලැබුණු බුදු පිළිමයක්



xiv. බුද්ධ පරිනිර්වාණය (ඉන්දියාව, අජත්ටාව)

විය නොහැකිය. නිෂෙධය නම නැති, මනඃකල්පිත ආත්මයක් ඇත යන මෝඩ විශ්වාසයයි. අනාත්ම ධම්ය මීථාා විශ්වාස නමැති අඳුර මුලිනුපුටා දමා, පුදෙව නමැති ආලෝකය ගෙන දෙයි. එය නිෂෙධාර්ථක නොවේ. අනාත්මතාව නැති බවක් නොව ඇති බවක් (නෙනරාත්-මාස්තිතා) යයි අසංග ආචායාපිපාදයෝ පැහැදිලි ව ම පුකාශ කරති.<sup>1</sup>



<sup>1.</sup> අභිගමු 31 පි.

## VII පරිචඡේදය

## භාවනාව

'මහණෙනි, කායික ය මෛතසික යයි රෝග දෙකකි. කායික රෝගයෙන් නිදහස්ව විෂීයක් ආරෝගාය විදින, විෂී දෙකක් ආරෝගාය විදින,......විෂී සියයක් හෝ වැඩි කල් ආරෝගාය විදින සත්වයෝ දක්නා ලැබෙති. එහෙත්, ක්ෂිණාශුවයන් (රහතන්) හැර, මෛතසික රෝගයෙන් නිදහස්ව මොහොතකුදු මානසික ආරෝගාය විදින සත්වයෝ ලෝකයෙහි දුර්ලහ වෙත්'යයි බුදුන්වහන්සේ වදළහ.¹

උන්වහන්සේගේ ධම්ය, එයිනුදු උන්වහන්සේගේ හාවනා කුමය සම්පූණ මානසික සෞඛායක් සාමයන් ශාන්තියක් ලබා දීම අරමුණු කර ඇත්තේය. එසේ වුව ද, භාවනාව තරම් බෞද්ධ අබෞද්ධ බොහෝ දෙනෙකු වැරදි ලෙස තේරුම් ගත් වෙන අංශයක් බුද්ධධම්යේ නැති තරම්ය. 'භාවනාව' යන වචනය කියනු ලබක් ම, අප කල්පනා කරන්නේ ජීවිතයේ, දවසේ පොදු වැඩවලින් ඉවත් ව, සමාජයෙන් වෙන් ව, ඇතැම් ගුහාවල හෝ විභාරවල හෝ දක්නට ලැබෙන පුතිමා වැනි විශේෂ ඉරියච්චකින් කිසියම් ගුඪ කල්පනාවක නොහොත් සිතිවීල්ලක යෙදෙන බචකි. සැබෑ බෞද්ධ භාවනාව කිසි ලෙසකිනුදු එවැනි පලායෑමක් නො වේ. මේ පිළිබඳ

<sup>1.</sup> අති (කොළඹ,1929) 276 පි.

බුද්ධමතය කොතරම් දුර වරද තේරුම් ගන්නා ලද්දේ ද, තෑත හොත් කොතරම් අඩුවෙන් තේරුම් ගන්නා ලද්දේ ද යත් පසු කාලවල දී මේ භාවනා කුමය පිරිතී ගොස් ශිල්පයක මෙන් කළයුතු වැඩ පිළිවෙළක් ඇති චාරිතු විශේෂයක් බවට පැමිණියේය.¹

බොහෝ දෙනා භාවනාවට හෙවත් යෝගයට කැමති වත්තේ වෙන අයට නැති 'තුත් වැනි ඇස' වැනි ආධාාත්මික ගුප්ත බලයක් ලබා ගැනීම සඳහාය. ඇස්වලින් දක ගැනීමේ බලය හොඳින් තිබිය දී ම, කන් වලින් දකීමේ බලයකුදු ලබා ගන්ට උත්සාහ කළ එක්තරා උපාසිකාවක් ටික කලකට පෙර ඉන්දියාවේ විසූ බව මෙහි ලා නිදසුනක් හැටියට සඳහන් කළ හැකිය. මේ වූකලි ආධාාත්මික දුරුපයෝගයක් මිස අන් කිසිවක් නො වේ. මෙය ද බලයට ඇති ආශාව හෙවත් තෘෂ්ණාව මය.

භාවනා යන වචනයේ සැබෑ තේරුම නම් සිත වැඩීම සිත දියුණු ක්රීම යනුයි. ඒ වනාහි කාමඑඡන්ද, වාහපාද, ජීනමිඩ, උඩඑච කුක්කුඑව, විචිකිඑජා ආදී කෙලෙස්වලින් සිත මුද පිරිසිදු කර, ඒකාගුතාව, ස්මෘතිය, බුද්ධිය, අධිෂ්ඨානය, ව්යායිය, විවේචන ශක්තිය, ශුද්ධාව, ප්රිතිය, ශාන්තිය ආදි ගුණ දියුණු කර සියල්ල තතු පරිද්දෙන් දක්නා උතුම පුඥුව ලබා දී, පරම සතාය හෙවත් නිවාණය අවබෝධ කර දීම අරමුණු කර ඇත්තේය.

භාවතා වර්ග දෙකක් වෙයි. ආකිඤ්චඤ්ඤායකන, නෙවසඤ්ඤුනාසඤ්ඤුයකන වැනි උසස්යෝගීකත්වවලට

<sup>1. 18</sup>වැනි සියවසේදී පමණ ලංකාවේ ලියන ලද (ටී.ඛබලිව්.ටීස් ඩෙව්ඩස් මහතාවීසින් 'The Yogavacara's Manual' යන නම යොද සංස්කරණය කොට 1896 වැන්නෝ දී ලන්ඩනයේ පළ කරන ලද) පොතක සඳහන් පරිදී එකල භාවනාව පාඨ කීම, ඉට්පන්දම පත්තු කිරීම ආදිය ඇතුළත් සංස්කාර පද්ධතියක් බවට පිරි හි තිබුණේය.

වල්පොළ රාහුල, (ගුණසේන සහ සමාගම 1962), ලක්දීව මුදුසමයේ ඉතිහාසය, – XII පරිවිජෙදය ද බලන්න.

මුල් වන සමථය, සමාධිය, සිත එකහ බව (චිත්තේකග්ගතා) වැඩීම එයින් එකකි. මේ පිළිබඳ විවිධ කුම ධම් ගුන්ථවල විස්තර කර තිබේ. මේ සියලු ධාාන ම සංස්කාරවලින් හටගත් (සංඛත) මනෝමය තත්ත්ව බව බුදුන්වහන්සේ වදළහ.¹ තථය, සතාය හෙවත් නිව්ාණයත් ඒවාත් අතර කිසි සම්බන්ධයක් නැත. මේ භාවනා වගිය බුද්ධ කාලයට පෙර ද තිබුණේය. හුදු බෞද්ධ භාවනාවක් නො වුව ද, එය බෞද්ධ භාවනා ගණයෙන් බැහැර නොවේ. එහෙත් නිව්ණය අවබෝධ කර ගැනීම සඳහා ඒ අවශා ම යයි නො කිය හැකිය. බුද්ධත්වය ලැබීමට පෙර ඒ ඒ ආවායා වරුන් යටතේ මේ ධාාන පුරුදු කළ ගෞතමයන්වහන්සේ ඉතා උසස් යෝගී තත්වවලට පැමිණියහ. එහෙත් සම්පූණ මුක්තිය, පරම කථය එමගින් පුතිවේධ කළ නො හැකි හෙයින් එය උන්වහන්සේගේ තෘප්තියට හේතු නො වීය. මේ ධාාන වනාති මේ ජීවිතයේ සුවසේ විසීමක් (දිට්ඨ ධම්ම සුබ විහාර), සැනසිල්ලේ විසීමක් (සන්ත විහාර) මිස ඊට වඩා උසස් දෙයක් නොවන බව උන්වහන්සේ වදළහ.⁵

එහෙයින් උන්වහන්සේ විපස්සනා (සං. විපශානා, විදර්ශනා) නමැති අනික් භාවනා කුමය සොයා ගත්හ. විපස්සනාව නම සිත පිළිබඳ සමපූණි නිදහස ලැබීමටත් පරම කථය හෙවත් නිව්ණය අවබෝධ කර ගැනීමටත් ඉවහල් වන පුතිවේධයයි. මෙය සහමුලින් ම බෞද්ධ භාවනාවකි. මේ වනාහි සිහියත් අපුමාදයත් නිරීක්ෂණයත් මුල් කොට ඇති විශ්ලේෂණ කුමයකි.

මෙතරම අපරිමේය විෂයයක් පිටු කීපයකින් විස්තර කිරීම දුෂ්කර වුව ද, සැබෑ බෞද්ධ භාවනා කුමය පිළිබඳ කෙටි හැඳින්වීමක් කිරීමට මෙහි ලා වෑයම් කරනු ලැබේ.

භාවනාව ගැන බුදුන්වහන්සේ කළ දේශනා අතුරින් ඉතා ම වැදගත් වනුයේ (දිසනිකායේ 22 වැන්න ද,

<sup>1.</sup> මෙහි මුල 55 පි. සහ 1 අධෝලිපිය බලන්න.

<sup>2.</sup> මන් 8 වැනි සල්ලේඛ සුක්ත බලන්න.

මජ්ජිමනිකායේ 10 වැන්න ද වන) සතිපටඨාන සූතුයයි. මේ සූතුයට පාරම්පරික වශයෙන් කොතරම් උසස් ගෞරවයක් දක්වනු ලැබේ ද යත් බෞද්ධ සංසාරාමවල පමණක් නොව බෞද්ධ ගෙදරවල ද මෙය නිතර කියවනු ලැබේ. ගෙදර සියලු දෙනා එකතු වී වටේ හිඳ ගෙන දඬ සැදහැසිනින් මෙයට සවන් දෙකි. බොහෝ විට කෙනෙකු මිය යන්නට ළං වන විට භික්ෂූන්වහන්සේ ඇඳ ළහ වැඩ හිඳ ඔහුගේ අන්තිම සිතිවිලි පිරිසිදු කරවා ලීම සඳහා මේ සූතුය කියවති.

මේ සූතුයට ඇතුළත් භාවනා කුම ජීවිතයෙන් බැහැර නො වේ. ජීවිතය මග හැරීමක් ද එහි නැත. ඒ භාවනා කුම සියල්ල ම අපේ ජීවිතයට සම්බන්ධය: අප දිනපතා කරන පොදු වැඩවලටත් අපේ සොමනස් දෙමනස්වලටත් වචනවලටත් සිතිවිලිවලටත් ධාර්මික හා බුද්ධිමය කායා වලටත් සම්බන්ධය.

මේ සූතුය කොටස් හතරකට බෙද තිබේ. එයින් පළමු කොටසට කය (කාය) ද, දෙවැනි කොටසට විදීම් (වේදනා) ද, තුන්වැනි කොටසට සිත (විත්ත)ද, සතරවැනි කොටසට ධාර්මික හා බුද්ධිමය විෂය (ධම්ම) ද ඇතුළත් ය.

මෙයින් කවර භාවනා කුමයක් තෝරා ගත්තත් සිභියත් (සති) අවධානය හා නිරීක්ෂණයත් (අනුපස්සනා) අතිශයින්ම අවශා බව මෙහි ලා සිත තබාගත යුතුය.

කය මුල් කොට ඇති භාවනා කුම අතුරින් ඉතා පුකට ජනපිය, පුායෝගික එකක් නම ආශ්වාස පිළිබඳ සිභිය (ආනාපානසතිය) යි. එක්තරා අමුතු ඉරියව්වක් නියම කර ඇත්තේ මේ භාවනාව සඳහා පමණකි. මේ සූතුයේ දක්වන ලද සෙසු සියලු භාවනාවන් අප කැමති පරිද්දෙන් හිඳ ගෙන හෝ සිට ගෙන හෝ සක්මන් කරමින් හෝ හාන්සි වී හෝ වැඩිය හැකිය. එහෙත් ආනාපානසතිය වැඩීමේ දී අප බද්ධපයර් කයෙන් (එරමිණිය ගොතා) හිඳ, කය කෙළින් තබාගෙන, සිහි එළවා ගත යුතු බව මේ

සූතුයේ දක්වෙයි. එහෙත් පලක් බැඳ හිඳීම සියලු රටවල මිනියුන්ට පහසු නොවන බව පෙනේ. වෙසෙසින් ම මෙය බටහිර රටවල අයට අපහසුය. එහෙයින් බද්ධපයා කයෙන් හිඳ ගන්නට අසමත් අය පුටුවක වාඩි වී, කය කෙළින් තබා ගෙන, සිහි එළවා ගත යුතුය. කෙසේ වුවද මේ භාවනාවෙහි යෙදෙන තැනැත්තා උඩු කය සෘජු කොට හිඳ් ගැනීම අවශාය. එසේ හිඳ ගෙන දෙ අත් උකුලේ තබා ගත යුතුයි. මෙසේ හිඳගත් පසු, අපට පහසු පිළිවෙළට, ඇස් පියා ගත හැකිය; නැත හොත් නාසයේ අගට ඇස් යොමු කළහැකිය. සිත එකහ කිරීම සඳහා ඇෆ් පියා ගැනීම වඩා පුයෝජනවත්ය.

ගැනීම වඩා පුයෝජනවත්ය.
අපි රැ දවල් දෙකේ ම නො කඩවා ආශ්වාස පුශ්වාස කරමු. එහෙත් ඒ ගැන මොහොතකුදු සිත යොමු කිරීමක් නම නැත. මේ භාවනාවේ දී අප කරන්නේ එයට සිත යොමු කිරීම ය. යත්නයක් හෝ මහන්සියක් නො දරා, පුරුදු පිළිවෙළට පහසු ලෙස ආශ්වාස පුශ්වාස කරනු. දන් ඒ ආශ්වාස පුශ්වාසයට සිත එකඟ කර ගනු. ආශ්වාස පුශ්වාසය දෙස බලා සිටින්නට සිත මෙහෙයවනු. හුස්ම ඇතුළු වන පිට වන තැන, නාසයේ අග, සිහිය පිහිටුවා සිත එකඟ කරනු. අප ගන්නා හුස්ම ඇතැම විටක දික් වෙයි; ඇතැම් විටක කෙටි වෙයි. එහි ඇති වරදක් නැත. එහෙත් අප ගන්නා හුස්ම දික් නම් ඒ දික් යයි ද, කෙටි නම් කෙටි යයිද දන ගතයුතුය. මෙහි දී අප සිත ආශ්වාස පුශ්වාස කෙරෙහි කොතරම දුර යොමු කළ යුතුද යත් එය ඇතුළු වන සැටිත් පිට වන සැටිත් වෙනස් වන සැටිත් දන ගතයුතුය. වටාපිටාවේ, පරිසරයේ හැම දෙයක් අමතක කරනු. ඇස් යොමා කිසිවක් දෙස නො බලනු. මිනිත්තු දහයක් හෝ පහළොවක් මෙසේ කිරීමට උත්සාහ දරනු.

ආශ්වාස පුශ්වාසයට සිත එකභ කර ගැනීම ඉතා අමාරු යයි මූල දී සිතෙන්නට පුළුවන. මෙහි දී සිත පැන දුවන සැටි අපේ විස්මයට හේතු වෙයි. එය එතැන රැඳි නො සිටී. අපි නොයෙක් දේ ගැන සිතන්නට පටන් ගනිමු. පිටින් ශබ්ද අපට ඇසේ. අපේ සිත අවුල්ය; කලබල සහිතය. මෙහිදී අධෛයා යක්, එපාකමක් ඇති වියහැකිය. එහෙත් දිනපතා දෙවරක්, උදේ සවස, වරකට මිනිත්තු දහයක් හෝ පහළොවක් බැගින් නො කඩවා මෙය පුරුදු කළ හොත් ආශ්වාස පුශ්වාසයට ටිකින් ටික පිළිවෙළින් සිත එකහ කර ගන්නට අපි සමත් වෙමු. මෙසේ කලක් පුරුදු කරන විට අශ්වාස පුශ්වාසයට මුළුමනින්ම සිත යොමු වූ, එකහ වූ සියුම් ඇසිල්ලක් ඇති වෙයි. බාහිර ශබ්දයක් පවා මේ මොහොතේ දී අපට ඇසෙන්නේ නැත; බාහිර ලෝකයක් අපට නැත. මේ වූකලි සිත මුළුමනින්ම ආශ්වාස පුශ්වාසයෙහි රැඳුණු මොහොතකි. මේ සවල්ප මොහොත කෙබළු පීතියකින් හා සැනසිල්ලකීන් පිරි මාහැහි අත්දකීමක්ද යත් අපි එය රඳවා ගන්නට කැමැත්තෙමු. එහෙත් එසේ රඳවා ගැනීමට අසමත් වෙමු. එසේ වුවත් භාවනාව නො කඩවා පුරුදු කර ගෙන යන විට, අර අත්දකීම නැවත නැවත ද, වැඩි කලකට ද විඳ ගතහැකි වෙයි.

ඉතා සරල, ඉතා පහසු භාවතාවලින් එකක් වන මේ ආනාපානසතිය වනාහි උසස් ධාානවලට හේතු වන ඒකාගතාව දියුණු කිරීම අරමුණු කර ඇත්තේය. යථා-තත්වාවබෝධය, නිවාණාවබෝධය ඇතුළු කෙබඳු ගැඹුරු අවබෝධයකට වුවත් මේ ඒකාගතාව අවශාමය.

මේ හැර ආනාපානසතියෙන් වහා ම ලැබියහැකි පුතිඵල ද වෙයි. එය අපේ සෞඛායට ද, විශාමයට ද, හොඳ නින්දට ද, දවසේ වැඩ හොඳින් කිරීමට ද ඉවහල් වෙයි. එයින් සිතට සාමයත් සැනසිල්ලත් ලැබේ. සිත කැළඹී තිබෙන විටක මිනිත්තු දෙක තුනක් මෙය වැඩුවොත් ඒ කැළඹීම වහා ම සංසිඳෙන බව අත් දකින්න පුළුවන. එවිට හොඳ විවේකයකින් නැහී සිටියාක් මෙන් දුනේ.

තව මහැඟි පහසු භාවනා කුමවලින් එකක් නම් පෞද්ගලික ජීවිතයේ හෝ සාමාජික ජීවිතයේ හෝ වෘත්තිය ජීවිතයේ හෝ දවසේ වැඩවල දී කයින් වචනයෙන් අප කරන සියලු දේ සිහියෙන් කිරීමය. ඇවිදීම, සිටීම, හිදීම, නිදීම, අහපසහ හැකිලීම, දිගු කිරීම, ඔබ මොබ බැලීම, ඇපුම ඇඳීම, දෙඩීම, නිහඩ වීම, ආහාරපාන ගැනීම, අනිකක් කබා මළ මූ පහ කිරීම යනාදි හැම වැඩක් කරන හැම මොහොතේ ම ඒ කරන වැඩේ ගැන සම්පූණීයෙන් සිත යෙදීය යුතුයි. වෙන වචනවලින් කියතොත්, දන් පවත්නා මේ මොහොතෙහි හෙවත් දන් මේ කරන වැඩෙහි ජීවත් වියයුතුයි. අතීකය හෝ අනාගතය ගැන කිසි සේත් නො සිතියයුතුය යනු මෙහි අදහස නො වේ. සැබවින් ම දන් කරන වැඩය හෙවත් මේ මොහොත පිළිබඳ අතීතයක් හෝ අනාගතයක් වේ නම් ඒ ගැනු මේ මොහොතට අනුව සුදුසු පරිදි සිතිය යුතුය.

අප බොහෝ විට ජීවත් වන්නෝ අප කරන වැඩවල හෙවත් දන් පවත්නා මේ මොහොතේ නො වේ. අපි අතීතයේ හෝ අනාගතයේ හෝ ජීවත් වෙමු. අප මෙතැන වැඩක යෙදෙන බවක් පෙනෙන නමුත්, අපේ සිතිවිලි පවත්නේ වෙන තැනකය; සිතින් මචාගත් කරදරවල හෝ පුශ්නවලය. බොහෝ විට මේ සිතිවිලි අතීතය පිළිබඳ හැඟීමවලට හෝ අනාගතය පිළිබඳ කල්පනාවලට හා පාර්ථනාවලට අයත්ය. එහෙයින් අපි මේ මොහොතේ කරන වැඩෙහි ජීවත් වන්නමෝ නො වෙමු; එයින් සතුටු වන්නමෝ නො වෙමු. මේ පවත්නා මොහොත හෙවත් දන් කරන වැඩය සතුටට හේතු නොවන වීට, එ වැඩෙට සිත මුළුමනින් යොදන්නට බැරි වීම සවාභාවිකය.

බොජුන් හලක ආහාර ගන්නා මිනිසෙකු යමක් කියවනු සමහර විට අපට දක්නට ලැබේ. එ වැන්නෙකු දුටු විට අප සිකන්නේ ඔහු අහර ගැනීමට පවා ඉඩක් නැති වැඩ අධික කෙනෙකු විය යුතුය කියායි. ඔහු කරන්නේ අහර ගැනීම ද, නැතභොත් කියවීම දැයි අපට තේරුම ගත නො හැකිය. ඇතැම් විට ඔහු ඒ දෙක ම කරතැයි ද සිතියහැක. එහෙත් ඇත්ත නම් ඔහු එයින් එකක් වත් නො කරන බවය; එකකින් වත් තෘප්තියක් නො ලබන බවය. ඔහුගේ සිත කලබල සහිතය. හේ දන් කරන දෙයින් සතුටක් නොලබයි. ඔහුගේ ජීවිතය මෙ මොහොතට අයත් නො වෙයි. හේ ජීවිතයට මුහුණ නො පා මග හැරීමට අඳාන ලෙස, තමා නො දන ම, යටි සිතින් උත්සාහ කරයි. (අහර ගන්නා අතර මිතුරෙකු සමහ දෙඩීම නුසුදුසු යයි මෙයින් අදහස් කරනු නො ලැබේ).

අප කොතරම් උත්සාහ දරුව ද, ජීවිතය මහ හරින්නට අපට බැරිය. නගරයක වුව ද, වනාන්තරයක ගුහාවක වුව ද ජීවත් වන තුරු ජීවිතයට මුහුණ පැ යුතු මය. සැබෑ ජීවිතය නම් දන් පවත්නා මේ මොහොත මිස, මිය ගිය අතීතයේ මතක හෝ නූපන් අනාගතය පිළිබඳ සිහින හෝ නොවේ. මේ මොහොතේ ජීවත් වන්නා සැබැවින්ම ජීවත් වෙයි. ඔහුට වැඩි පිිතිමතෙක් මීනිසුන් අතර නැත.

'දවසට එක් ආහාර වේලක් පමණක් වළඳමින්, සැහැල්ලු ජීවිතයක් ගත කරන ශුාවකයන්ගේ පෙනුම එතරම් පැහැ-පත් වන්නේ කවර හෙයින් ද ?'යි වරක් විමසනු ලැබූ බුදුන්වහන්සේ මෙසේ වදළහ: 'ඔවුහු අතීතය ගැන ශෝක නො කරති; අනාගතය ගැන කල්පනා නො කරති; වත්ම-නින් යැපෙති. එහෙයින් වණය පැහැපත් වෙයි. අනාගතය ගැන කල්පනා කිරීමෙන් ද, අතීතය ගැන ශෝක කිරීමෙන් ද අඥනයෝ, බාලයෝ (අව්වෙහි) කපා දමන ලද නිල් බට ගසක් මෙන් වියළෙති.'¹

ස්මෘතිය හෙවත් සිහිය එළඹීම නම් 'මම මෙය කරම්', 'මම එය කරම්' යයි සිතීම හෝ ඒ අදහසින් යුක්ත වීම නො වේ. එය වනාහි සිහිය එළවීමේ අනික් පැත්තය. 'මම මෙය කරම්' යයි සිතන පුද්ගලයා සවඓතන වෙයි. මෙහි දී ඔහු ජීවත් වන්නේ කියාවේ නො ව 'මම වෙමි' යන හැඟීම තුළය. එය ඔහු කරන වැඩට බෘධාවකි. මුළුමනින් ම තමා අමතක කර දමා, කරන වැඩයට ම

<sup>1.</sup> පති I (PTS) 5 8.

වසහ වීය යුතුය. කථාවක් පවත්වන කෙතෙකු 'මම මේ සභාව අමතම්' යයි සවවේතන වීම සමග ම ඔහුගේ කථාව නරක් වෙයි; අදහස් මාලාව ද බිදෙයි. එහෙත් මාතෘකාවට වසහ වී, එහි ගිලී, තමා අමතක කර දමා කථාව පැවැත්තුවොත්, එය ඔහුට කළ හැකි ඉතා හොඳ කථාව වන්නේය. එවිට හේ මැනවීන් කථා කරයි; කරුණු හොඳින් පැහැදිලි කරයි. කලාත්මක, කාවාමය, ආධාාත්මික හැම විශිෂ්ට කෘතියක් ම, ඒ කෘතියේ උත්පාදකයා තමාගේ ඒ කායායියට වසහව, තමා මුළුමනින් අමතක කොට, සාවේතනාවෙන් නිදහස් ව සිටි අවසථාවක කරන ලද්දකි.

බුදුන්වහන්සේ වදළ පරිදි අපේ වැඩ කටයුතු පිළිබඳ සිහිය නම් දැන් කරන වැඩෙහි හෙවත් මේ මොහොතෙහි ජීවත් වීමය. (මේ දේශනාව මුල් කොට ගත් සෙන් බෞද්ධ කුමය ද මේකමය.) මේ භාවනා කුමයේ දී සිහිය දියුණු කර ගැනීම සඳහා අමුතුවෙන් කළයුතු දෙයක් නැත. කළයුතු එකම දෙය නම් කරන කවර වැඩකට වුවද සිහිය යෙදීමය. අපේ මාහැහිකාලයෙන් තත් පරයකුදු මේ භාවතාව සඳහා අමුතුවෙන් යෙදියයුත්තේ නො වේ. කළයුත්තේ දවසේ ජීවිතයේ හැම වැඩකදී ම, රැ දවල් හැම වීටක ම, සිහියෙන් යුක්ත වීමය. ඉහත විස්තර කරන ලද භාවනා කුම දෙක අපේ ශරීරයට සම්බත්ධය.

අපේ විඤන අරමුණු කර ගෙන, සුබ හෝ දුඃබ හෝ අදුක්බ අසුබ හෝ සියලු වේදනාවන් අරමුණු කර ගෙන වැඩියහැකි භාවනාවක් ද වෙයි. අපි නිදසුනක් ගනිමු. අපට කිසි යම දුක්මුසු වේදනාවක් ඇති වෙයි. එවිට අපේ සිත පැටලිලිසහිත වෙයි; අදුරු වෙයි; පීඩිත වෙයි. මේ දුක්මුසු වේදනාව ඇති වූයේ කවර හෙයින් දැයි සමහර විට පැහැදිලි නැත. අපට ම එය තේරුම් ගන්නට බැරිය. පළමුවෙන් ම, අපේ දුක් වේදනා ගැන දුක් නො වීමට ද පීඩා ගැන පීඩික නො වීමට ද ඉගෙන ගතයුතුය.

එහෙත් දුකක්, කතගාටුවක්, පීඩාවක් වෙත බලා එබඳු වේදතාවක් ඇති වන්නේ කවර හෙයින් දයි හොඳින් දකගන්නට අප උත්සාහ කළයුතුය. එය හටගන්නේ කෙසේ ද, කවර හේතුවක් නිසා ද, අතුරුදහන් වන්නේ කෙසේ ද, නැති වන්නේ කෙසේ ද යන මේ සියල්ල වීමසා බැලිය යුතුය. මෙහි දී වස්තුවක් පරීක්ෂා කර බලන විදහා-දෙයෙකු සේ, තමාගේය යන හැඟීමක් නැති ව බැහැර සිට බලන්නාක් මෙන්, ඒ චේදනාව වීමසා බලන්නට උත්සාහ කළයුතුය; මගේ චේදනාව යයි පුද්ගල නිඃශිත ව නො බලා 'වේදනාවක්' යයි විෂයනිඃශීත ව එය පිරික්සිය යුතුය; 'මම' යන මීථාා අදහස අමතක කර දමියයුතුය. ඒ චේදනාව කෙබළු ද, එය හටගන්නේ කෙසේ ද, අතුරුදහන් වන්නේ කෙසේ ද, නැති වන්නේ.කෙසේ ද යනු දක්නට ලැබුණු විට අපේ සිත එයින් නො කැලඹී, එයට නො බැඳී, එයින් නිදහස් වෙයි. සෙසු වේදනා ද මෙපරිද්දෙන් ම තේරුම් ගතයුතුය.

මී ළහට අපි චිත්තානුපස්සනා භාවතාව ගනිමු. මෙහි දී අප කළයුත්තේ අපේ සිත සරාග ව පවත්නා විට ද, විරාග ව පවත්නා විට ද, වෛරයෙන් හෝ කුෝධයෙන් හෝ ඊෂ්ඨාවෙන් හෝ මෛතුියෙන් හෝ කරුණාවෙන් හෝ එබදු වෙන හොඳ හෝ නරක ගුණයකින් යුක්ත වන විට ද, එයින් තොර ව පවත්නා විට ද, ඒ බව මැනවින් දන ගැනී-මය. අපි බොහෝ විට අපේ සික තුළට එබී බැලීමට ලජ්ජිත හෝ හිත වෙමු. එහෙයින් එය මහ හැරීමට අපි කැමැත්-තෙමු. කන්නාඩියෙන් මුහුණ බලන්නාක් මෙන් සිත ද බැලීමට අප අභීත විය යුතුයි; අවංක විය යුතුයි.¹

මේ භාවතාව විවේචනයක් හෝ විනිශ්චයක් හෝ නො වේ. යුක්තියත් අයුක්තියත් නැතහොත් හොඳත් නරකත් සසඳා බැලීමක් ද නො වේ. මේ වූකලි හුදු නිරීක්ෂණයකි,

<sup>1.</sup> මන් I (PTS)100. 8.

වීමසිල්ලෙන් බැලීමකි. මෙහි ලා අපි වීනිශ්චයකාරයෝ නොවෙමු; නමුත් විදාහා දෙයෝ වෙමු. සිත පිරික්සා බලා එහි සැබෑ තතු දුටු විට, එහි ඇති වන ආවේග, භාව, තත්ත්ව යන මෙවා ගැන අපි උපෙක්ෂා සහගත වෙමු. එවිට අපි ලෝකයේ යථාතත්ත්වය දැන ගැනීමට සමත් වෙමු.

මෙහි දී අපි නිදසුනක් ගෙන බලමු. කිසියම් කෙනෙකු කෝපයෙන් වෙළී සිටිතැයි සිතමු. මෙසේ කුපිත වී කෝපයට යටත් ව සිටින තැනැත්තා, තමා එසේ කුපිත වී සිටින බව නො දනියි. මෙය පුදුම කාරණයකි. එහෙත් තම තත්ත්වය මෙබඳු යයි දනගත් වහාම, තම කෝපය දකගත් වහාම ඔහුගේ සිත ලැජ්ජාවට පැමීණෙයි; කෝපයද සංසිදෙන්නට පටන් ගනී. එහෙයින් අප ඒ කෝපයේ සවහාවය ද, එය හටගත්තා සැටි ද, යළි අතුරුදහන් වන සැටි ද විමසා බැලියයුතුය. මෙහිදී 'මම කුපිත ව සිටිමි' යයි හෝ 'මගේ කෝපය' යයි හෝ සිතීම නුසුදුසුය. අප කළ යුත්තේ කුපිත වූ සිතක තත්වය දන ගැනීම පමණෙකි. මෙහි දී අපි කුපිත සිතක් විෂය නිඃශීත ව බලන්නමෝ වෙමු. සිත පිළිබඳ සියලු ආවේග භාව තත්ත්වයන් කෙරෙහි අප පැවතිය යුත්තේ මෙසේය.

මේ හැර ධාර්මික, ආධාාත්මික, බුද්ධිමය විෂයයන් පිළිබඳ භාවනා කුමයක් (ධම්මානුපස්සනා) ද වෙයි. මේ විෂයයන් ඉගෙනීම, කියවීම, සාකච්ඡා කිරීම, විවේචනය කිරීම මේ භාවනාවට ඇතුළත්ය. මේ පොත කියවීමත් මේහි විස්තර කරන ලද කරුණු ගැඹුරට සිතා බැලීමත් මේ ගණයේ භාවනාවක් වෙයි. බේමක භික්ෂුව හා තව භික්ෂු පිරිසක් අතර පැවති සාකච්ඡාව භාවනාවක් වූ සැටි ද එය නිවාණ ලාභයට හේතු වූ සැටි ද පෙර සඳහන් කරන ලද්දේය.¹

- 1. කාමච්ඡඥ
- 2. වනාපාද

<sup>1.</sup> මෙහි මූල 94 පි. සිට බලන්න.

- 3. ථීනම්ඩ
- 4. උඩච්ච කුක්කුච්ච
- 5. විවිකිච්ඡා

යන මේ පංච නීවරණයන් හැදැරීමත්, පිරික්සා බැලීමත් මේ භාවනා කුමයට ඇතුළත් වෙයි.

මේ පස කවර අවබෝධයකට වුවත්, කවර දියුණුවකට වුවත් බාධකයයි සලකනු ලැබේ. මේ නීවරණවලට වසභවී සිටින, ඒවා වනසන සැටි නො දන්නා පුද්ගලයා ඉහාඳ නරක, යුක්ති අයුක්ති තේරුම් ගැනීමට අසමත් වෙයි.

මේ හැර සතී, ධම්මවීචය, වීරිය, පීති, පස්සද්ධි, සමාධි, උපෙක්බා යන බෝධා ග (බොජ්ඣංග) සත අරමුණු කර ගෙන ද භාවනා කළ හැකිය. එයින්—

- සති නම් ඉහත දක්වන ලද පරිදි සියලු කායික මානසික කාය\$යන්හි දී එළඹ සිටි සිහියයි.
- 2. ධම්මවිචය නම් ධම්ය පිළිබඳ විවිධ පුශ්නයන් විමසා බැලීමය. ආගම, ආචාරධම්, දර්ශන ආදි විෂයයන් හැදෑරීමත් කියවීමත් පිරික්සා බැලීමත් සාකච්ඡා කිරීමත් ධම්ශුවණයත් මෙයට ඇතුළත්ය.
- 3. විරිය නම් අධිෂ්ඨානයෙන් යුක්ත ව අවසානය දක්වා වැඩ කිරීමය.
- 4. පීති නම් අශුභවාදී, දීන, උදසීන ගතියට පුතිපකාං ගුණයයි.
- 5. පස්සද්ධි නම් කායික මානසික විශුාමයයි. මෙහි අදහස නම් අප කයින් හෝ සිතින් හෝ දර දඬු නොවිය යුතු බවය.
- 6. සමාධිය නම් ඉහත දක්වන ලද පරිදි සිතේ එක**හ** බවය.
- 7. උපෙක්ඛා නම් ජීවිතයේ ඒ ඒ විපරිණාමවල දී අකම්පිතව සම සිතින් ඒවාට මුහුණ පෑමය.

මේ අංග වැඩීමට වුවමනා පොදු ගුණය නම් අවංක ජන්දයයි, ඕනෑකමයි. එක් එක් අංගයක් වැඩීමට ඉවහල් වන ධම් පොත්පත්වල විස්තර වශයෙන් දක්වා තිබේ.

මේ හැර 'සත්වයා' නම් කවරෙක් ද, 'මම' යයි කියනු ලබන්නේ කුමක් ද යනාදි පුශ්න විමසා බැලීමෙන් පඤ්චස්කන්ධ ආදියත්, චතුරායා සතායත් අරමුණු කර ගෙන පෙර කී පරිද්දෙන් කරන පර්යේෂණයත් මේ භාවනාවටම අයත්ය. පරම සතාය අවබෝධ කර ගැනීමට ඉවහල් වන සතරවැනි භාවනා කුමය (ධම්මානුපස්සනා) නම් මේ කරුණු හැදෑරීමය, පිරික්සා බැලීමය.

ඉහත විස්තර කරන ලද කිහිපය හැර, භාවනාවට සුදුසු තවත් කම්ස්ථාන රාශියක් වෙයි. ඒවා ගණනින් සතලිසකැයි පොත්පත්වල කියා තිබේ. මෙයින් බුහ්මවිහාර සතර වෙසෙසින් සඳහන් කළයුතුයි. එනම්: (1) මවක තම එක ම පුතා රකින්නාක් මෙන් කිසි වෙනසක් නැති වසියලු සත්වයනට අපුමාණ, අසීමිත මෛතීය පතුරුවාලීම (මෙත්තා), (2) දුකින් පෙළෙන, කරුරවල වැටී සිටින, ගිලන්ව සිටින සියලු සත්වයන් කෙරෙහි කරුණාව පතුරුවාලීම (කරුණා), (3) අනුන්ගේ ජය, දියුණුව, සොමනස ගැන සතුටුවීම (මුදිතා), (4) ජීවිතයේ සියලු විපරිණාමයන් සම සිතින් පිළිගැනීම (උපෙක්වා) යන මෙවාය.



## VIII පරිචඡේදය

## නවීන ලෝකය හා බුද්ධ ධම්ය

බුද්ධ ධම්ය කොතරම උසස්, උතුම දෙයක් ද යත් නවිත ලෝකයේ ජීවිත සටතෙහි යෙදී සිටින පොදු මිනිසාට එය පිළිපැදිය තො හැකි යයි ද, සැබෑ බෞද්ධ– යෙකු වීමට නම් පන්සලක හෝ වෙන කිසියම් විවික්ත සථානයක හෝ විසිය යුතු යයි ද සමහරු සිතති.

මේ වනාති බුද්ධ ධම්ය නොපිටට තේරුම් ගැනීම නිසා ඇති වී තිබෙන වැරදි මතයකි. ඔවුන් මෙවැනි ඉක්මන්, සදෙස් නිගමනවලට බසින්නේ, බුද්ධ ධම්යේ හැම පැත්තක් ම හරි හැටි තේරුම් නොගත් පුද්ගලයන් විසින් ලියන කියන ලද, එක් පැත්තකට බර අවුල් අදහස් ටිකුක් යන්තම් ඇසීම හෝ කියවීම හෝ නිසාය. බුදුන්වහන්සේගේ ධම්ය පන්සල්වල වෙසෙන භික්ෂූන් සඳහා පමණක් නො ව ගිහි ගෙයි වෙසෙන පොදු ස්තී පුරුෂයන් සඳහා ද දේශනා කරන ලද්දකි. බෞද්ධ ජීවිත කුමය වන ආයා අෂ්ටාංගික මාගීය කිසිත් වෙනසක් නැති ව ගිහි පැවිදි හැම දෙනා සඳහා විවෘත ව ඇත්තේය.

ලෝකයේ මිනිසුන්ගෙන් වැඩි දෙනෙකුට මහණ වීමට හෝ අරණා ගත වීමට නුපුළුවන. බුඩ ධම්ය කොතරම් උතුම් වූවත් පිරිසිදු වූවත් අද ලෝකයේ එදිනෙද ජීවිතයේ දී එය පිළිපැදිය තොහැකි නම්, මනුෂා වගියාට එයින් වැඩක් නැත. එහෙත් බුද්ධ ධම්යේ අර්ථය– වාඤ්ජනය නො ව අර්ථය– නිවරද ලෙස තේරුම් ගත් කෙතෙකුට නම් පොදු ගිහි ජීවිතයක් ගත කරමින් ම එය පිළිපැදිය හැකිය.

අනුන්ගේ ඇසුරෙන්, සමාජයෙන් ඈත් ව පිටිසර පළාතක විවික්ත ස්ථානයක වාසය කරන්නට ලැබුණොත ඇතැමෙකුට බුද්ධ ධමීය පිළිපැදීම වඩා ලෙහෙසි විය හැකිය. එහෙත් එවැනි විවේකය ශාරීරික, මානසික ග්ලානියට හේතු වන බවත්, ආධාාත්මික, බුද්ධිමය වර්ධනයට හිත කර නොවන බවත් තවත් කෙනෙකුට දෙනෙයි.

සැබෑ අබිනික්මන නම් ලෝකයෙන් පැන යෑම නොවේ. වරක් අගසවු සැරියුත් හිමියන් වදළ පරිදි, ධුතංග රකිමින් අරණායක ජීවිතය ගත කරන කෙනෙකු අපිරිසිදු සිතිවිලිවලින්, කෙලෙස්වලින් පිරි සිටිය හැකිය; එබඳු කිසි ධුතංග රැකීමක් නැති ව ගමේ හෝ නගරයේ හෝ වෙසෙන වෙන කෙනෙකු පිරිසිදු සිත් ඇත්තෙකු වියහැකිය. මේ දෙදෙනා අතුරින්, නොකිලිටි ජීවිතයක් ඇති ව ගමේ හෝ නගරයේ හෝ වාසය කරන තැනැත්තා අරණායේ වාසය කරන අර තැනැත්තාට වඩා උසස් බව,

'බුද්ධ ධර්ය පිළිපැදීමට නම් ගිහි ජීවිතයෙන් ඇත් විය යුතුය' යනු වැරදි මතයකි. ඒ වනාහි බුද්ධ ධර්ය පිළිපදින්නට අකැමැත්තෙන් කියන කතාවකි. පොදු ගිහි ජීවිතයක් ගත කරමින් බුද්ධ ධර්ය පිළිපැද නිවාණය අවබෝධ කර ගත් බොහෝ ස්තීන් සහ පුරුෂයන් ගැන බෞද්ධ ගුන්ථවල නොයෙක් තැන්වල සඳහන් ව ඇත. 'ගිහි ජීවිතය ගත කරමින් බුද්ධධර්ය හොදින් පිළිපදින,

<sup>1.</sup> මන් I (PTS) 30-31 8.

මාගී ඵල ලැබ සිටින උපාසක උපාසිකාවෝ වෙත් ද ?'යි වරක් වච්ඡගොත්ත පරිබ්බාජක තෙමේ බුදුන්වහන්සේ— ගෙන් පුශ්න කළේය. 'එවැනි උපාසක උපාසිකාවරු සිය දෙනෙකු හෝ දෙසිය දෙනෙකු හෝ පන්සිය දෙනෙකු හෝ නො ව එයට වැඩි බොහෝ ගණනක් වෙත්' යයි උන්වහන්සේ ඉඳුරා ම පළ කළහ.¹

කලබලවලින් තොර, නිහඩ තැනක විවේකයෙන් ජීවත් වීම ඇතැමෙකුට පිය විය හැකිය. එහෙත් අනුත්ටත් උදවු කරමින්, ඔවුන් අතර ම ජීවත් වෙමින් බුද්ධ ධම්ය පිළිපැදීම නම් එයට වඩා වැදගත් එඩිතර වැඩකි. බුද්ධිමය, ධාර්මික, ආධාාත්මික පුහුණුවේ මුල් පියවරක් හැටියට, සිතත් චරිතයත් දියුණු කරගෙන ඉක්බිති බැහැර අවුත් අනුනට පිහිට වීමට වුවමනා ශක්තිය ලබා ගැනීම පිණිස කලක් විවේකයෙන් විසීම ඇතැම්කෙනෙකුට පුයෝජනවත් වියහැකිය. එහෙත් සෙසු මිනිසුන් ගැන තො තකා තම සැපතත් ගැළවීමත් ගැන පමණක් සිත සිතා, මුඑජීවිතය විවේකයෙන් ගත කරන්නෙකු, මෛතිය, කරුණාව, පරාථ්චයාව ආදි ගුණාංග පදනම් කොට ඇති බුද්ධ ධම්ය පිළිපදිතැයි සිතිය නො හැකිය.

සාමානා ගිහි ජීවිතය ගත කරමින් බුද්ධ ධර්ය පිළි-පැදිය හැකි බව සැබෑ නම්, බුදුන්වහන්සේ සංසයා හෙවත් භික්ෂු සංවිධානය ඇති කෙළේ කවර හෙයින් දැයි මෙහි දී පුශ්නයක් පැන නැගිය හැකිය. උන්වහන්සේ භික්ෂු සංසයා ඇති කෙළේ, තමන්ගේ බුද්ධිමය ආධාාත්මික දියුණුව සඳහා පමණක් නො ව පරාර්සේවාව සඳහා ද ජීවිතය කැප කරනු කැමති අයට ඉඩ සලසා දෙන්නටය. පවුලක් රකින සාමානා ගිහියාට පරාර් සේවාව සඳහා මුළු ජීවිතය කැප කරන්නට පිළිවෙළක් නැත. එහෙත් පවුලක බරක් හෝ වෙන ලෞකික බාධාවක් නැති භික්ෂුවට බුදුන් වහන්සේගේ උපදෙස් අනු ව බොහෝ දෙනාගේ හිත

<sup>1.</sup> මන් I (PTS) 490 8. සිට

පිණිසත් බොහෝ දෙනාගේ සුව පිණිසත් මුළු ජීවිතය ම කැප කිරීමට පුළුවන. බෞද්ධ සංඝාරාමය ආධාාත්මික කේන්දුයක් බවට පමණක් නොව අධාාපනික සංස්කෘතික කේන්දුයක් බවට ද අනුකුමයෙන් පැමිණියේ මේ කරුණු නිසාය.

ගිහියාගේ ජීවිතය, පවුල, සමාජය යනාදිය ගැන බුදුන් වහන්සේ කොතරම් උසස් සැලකිල්ලක් දැක්වූ සේක් ද යනු (දීඝනිකායේ 31 වැනි) සිගාල සූතුයෙන් පැහැදිලි වේ.

සිගාල නම් තරුණයෙක්, තම පියාණන් මිය යන මොහොතේ දුන් අවවාදය අනු ව නැගෙනහිර, දකුණ, බටහිර, උතුර, යට, උඩ යන සදිසාවන් වළින්නට පුරුදු ව සිටියේය. ආයා විනයෙහි එන සදිසාව මෙයට වෙනස් බව බුදුන්වහන්සේ මේ තරුණයාට වදළහ. ආයා විනයෙහි එන සදිසාව නම් මව් පියන් නමැති නැගෙනහිර, ගුරුවරුන් නමැති දකුණ, අඹු දරුවන් නමැති බටහිර, නැදැ—මිතුරු—අසල්වැසි පිරිස නමැති උතුර, සේවකයන් නමැති යට, මහණ බමුණන් නමැති උඩ යන මෙවාය.

'මේ සදිසාව වදින්නේය'යි උන්වහන්සේ වදළහ. මෙහි 'වදින්නේය' (කමස්සෙයා) යන වචනය ඉතා වැදගක්ය. අප වදින්නේ වැදුම්-පිදුම් සැලකිලි ලැබීමට සුදුසු උතුම් දෙයකටය. පවුලත් සමාජයක් පිළිබඳ මේ කොටස් හය වැදුම්–පිදුම් සැලකිලි ලැබීමට සුදුසු යයි ද, උතුම් යයි ද බුද්ධ ධම්ය පුකාශ කරයි. එහෙත් මේ සය වැදිය යුත්තේ කෙසේ ද? ඒ සය කෙරෙහි තම යුතුකම් ඉටු කිරීම ම 'වැදීම' බව බුදුන්වහන්සේ වදළහ. මේ යුතුකම් කවරේද යනු සිගාල සූතුයෙහි විස්තර කරතිබේ.

පළමු ව, මව් පියෝ දරුවන් විසින් වැදිය යුක්තෝ වෙති. 'මව් පියෝ බුහ්මයාය' (බුහ්මාති මාතා පිතාරෝ) යයි බුදුන්වහන්සේ දෙසුහ. දඹදිව වැසියන් ඉතා උසස් යයි ද, ඉතා උතුම යයි ද කල්පනා කළ යමක් වී නම්, එය 'බුන්ම' නමින් දක්වන ලද්දේය. බුදුන් වහන්සේ මව පියන් ඒ ගණයෙහි ලා සැලකුහ. සැබැවින් ම හොඳ බෞද්ධ ගෙදරවල දූ දරුවන් දිනපතා උදේ සවස මව පියන් වදින්නේ මේ නිසාය. ආය්‍ය විනයට අනුව එක්තරා යුතුකම් වගයක් ඔවුන් විසින් ඉටු කළයුතුය: ඔවුන් තම මහලු මව් පියන් රැක බලා ගතයුතුය; මව්පියන් වෙනුවෙන් ඉටු කළයුතු යුතුකම් පිරිමැසිය යුතුය; පවුලේ සිරිත් විරිත් නො කඩා පවුලේ ගෞරවය රැක ගත යුතුය; යළි ඔවුන් මිය ගිය පසු අවසාන ගෞරවය දක්විය යුතුය. අනික් අතට මච්පියන් සතු වගකීම් කීපයක් ද වෙයි: ඔවුන් තම දූ දරුවන් නො මග යනු වැළැක්විය යුතුය; දියුණුවට ඉවහල් වන යහපත් වැඩවල යෙදවිය යුතුය; හොඳ අධාාපනයක් දිය යුතුය; හොඳ පවුල්වලින් ආවාහ විවාහ කරවා දියයුතුය; සුදුසු කාලයේ දී තම දේපළ දූ දරුවන්ට පවරා දියයුතුය.

දෙවැන්න නම් ගුරුවරයාත් ශිෂායාත් අතර සම්බන්ධ-යයි. ශිෂායා ගුරුවරයාට ගෞරව කළ යුතුය; කීකරු විය යුතුය; ගුරුවරයාගේ වැඩක් පළක් ඇතොත් එය කර දිය යුතුය; උනන්දුවෙන් ඉගනීම කළ යුතුය. අනික් අතට ගුරුවරයාද තම ශිෂායාට මනා පුහුණුවක් දී ඔහු නිසි මග යැවිය යුතුය; ඔහුට හොඳට ඉගැන්විය යුතුය; ඔහු තම මිතුරනට හඳුන්වා දිය යුතුය; ඉගෙනීම අවසන් කළ පසු රක්ෂාවක් සොයා දෙන්නට උත්සාහ දැරිය යුතුය.

තුන්වැන්න නම් අඹු සැමි දෙදෙනාගේ සම්බන්ධයයි. මේ දෙදෙනාගේ අනොහනා සේමය පවිතු යයි ද, උත්තම යයි ද සලකනු ලැබේ. මෙය 'උතුම් ගිහි ගෙය' හෙවත් 'සදුර බුහ්මචරියා' නම් වේ. මෙහි ද 'බුහ්ම' යන වචනය වැදගත්ය. අඹු සැමි දෙදෙනාගේ සම්බන්ධයට කොතරම් උසස් ගෞරවයක් දක්වන ලද්දේ ද යනු ඒ වචනයෙන් පැහැදිලි වේ. අඹු සැමියන් උනුන් හට ලැදි ව, හිතවත් ව ගරුසරු සහිත ව විසිය යුතුය. ඔවුන් විසින් උනුන් සඳහා

කළයුතු යුතුකම් වගයක් ද වෙයි: සැමියා හැම විට ම තම බිරිඳට ගරු කළ යුතුය: ඇයට දක්වන සැලකිල්ල කිසි විටෙක අඩු නො කළ යුතුය; ඔහු ඇයට පෙම කළ යුතුය; ඇය තබන විශ්වාසය කඩ නො කළ යුතුය; ඇයට සැප පහසුකම් ද, සමාජයේ සැලකිල්ල ද ලබා දිය යුතුය; ඇඳුම් පැලඳුම් ආභරණ දීමෙන් ඇය සතුටු කළ යුතුය. (සැමියෙකු තම බිරිඳට දිය යුතු තෑගි වැනි දේවල් ද මෙයට ඇතුළත් කිරීමෙන් පෙනෙන්නේ මිනිසාගේ පොදු හැඟීම් පවා බුදුන් වහන්සේගේ කරුණාවට ලක් වූ බවය). අනෙක් අතට බිරිය ගෙදෙර රැක බලා ගත යුතුය; ආගන්-තුකයන්ටත් මිතුරන්ටත් නෑදෑයන්ටත් සංගුහ කළ යුතුය; තම සැමියාට පෙමී කළ යුතුය; ඔහු තබන විශ්වාසය කඩ නො කළ යුතුය; ඔහු උපයන වස්තුව රැක බලා ගත යුතුය; ඇය හැම වැඩකටම නිපුණ ද, උත්සාහවත් ද විය යුතුය.

සතරවැන්න නම් නෑදෑ – මිතුරු – අසල්වැසියන් සමග පැවැත්වීය යුතු සම්බන්ධයයි. ඔවුන් උනුන්හට හිතවත් සහ උපකාරී විය යුතුය; පුිය මනාප වචනයන් කථා කළ යුතුය; උනුන්ගේ දියුණුවට උදවු දිය යුතුය; උනුන් සමානතාවෙන් පිළිගත යුතුය; උනුන් හා කෝලාහල නොකල යුතුය; නැතිබැරිකම්වල දී උනුන්හට පිහිට විය යුතුය; ආපදවල දී පිටු නොපෑයුතුය

පස්වැන්න නම් සේවා —සේවක දෙපක්ෂය අතර සම්බන්ධයයි. සේවා යා හෙවත් හාම්පුතා විසින් සේවකයා සඳහා කළයුතු යුතුකම් කිහිපයක් ම වෙයි: ඔහු තම සේවකයන්ගේ දක්ෂතා අනු ව ඔවුනට වැඩ බෙද දිය යුතුය; නිසි වැටුප් ගෙවිය යුතුය; ලෙඩදුක්වල දී වෛදො පකාර ලබා දී උවටැන් කරවිය යුතුය; කලින් කල වැඩි දීමනා (බෝනස්) දිය යුතුය. අනික් අතට සේවකයා අලස කමින් තොර ව උත්සාහවත් විය යුතුය; හාම්පුතා නො රැවටිය යුතුය: අවංක සහ කීකරු විය යුතුය; තම වැඩ උනන්දුවන් කළ යුතුය.

සවැන්න ගිහියන් හා පැවිද්දන් (මහණ බමුණන්) අතර සම්බන්ධයයි. ගිහියන් ආදර ගෞරවයෙන් යුක්ත ව පැවිද්දන්ගේ සිවුපසය සපයා දියයුතුය. අනික් අතට පැවිද්දන් අනුකම්පාවෙන් යුක්ත ව ගිහියන්ට ඉගැන්විය යුතුය; ඔවුන් පවින් වළකා සුමග යැවිය යුතුය.

ඉගදරලදර ද, සමාජය ද ඇතුළු ගිහි ජීවිතය ආයා විතයෙන් බැහැර නොවන බව ද, එය බුදුන්වහන්සේ අදහස් කළ බෞද්ධ ජීවිතයේ කොටස් බව ද මේ කරුණුවලින් හෙළි වෙයි.

'මම බඹසර රක්තා හොඳ සිල්වත් පැවිද්දත් වදිමී; තව ද මාතලිය, දැහැමින් පවුල් රක්තා පිත් කරන යම උපාසකයෝ වෙත් ද, ඔවුන් ද, වදිමි' යයි සක් දෙවිඳු පැවසු බව සංයුත්ත නිකාය¹ කියන්නේ එහෙයිනි.

ඉබාද්ධයෙකු වීම සඳහා උපනයනයක් (බවුන්ස්ම) වුවමනා නැත. (භික්ෂු සමාජයට ඇතුළත් වනු කැමති කෙනෙකු කලක් මුළුල්ලේ ධම් විනය උගනිමින් පුහුණුවක් ලැබිය යුතු බව සැබෑය. එහෙත් ඒ වනාහි අබෞද්ධයෙකු බෞද්ධ වීමක් නො ව, බෞද්ධයෙකු ගිහි ගෙයින් නික්ම යෑමකි.) යම් පුද්ගලයෙක් බුද්ධධමීය තේරුම් ගෙන, එය සත්‍ය මාගීය බව පිළිගෙන, ඒ පිළිපදින්නට උත්සාහ දරයි ද, හේ බෞද්ධයෙකි. එහෙත් නිසරණ පන්සිල් සමාදන් වන තැනත්තා බෞද්ධයෙකු ලෙස පිළිගැනීම පෙර පටන් නො කඩවා පැවත එන සම්මතයයි. සම්පුදයයි.

බෞද්ධයෙකු විසින් කළ යුතු කිසියම් බාහිර යාග හෝම වැනි පූජා කුමයක් හෝ සංස්කාරයක් හෝ නැත. බුද්ධ ධම්ය ජීවිතයේ පුතිපත්ති කුමයකි. මෙහිලා අවශා වනුයේ ආයා‍ය අෂ්ටාංගික මාගීය පිළිපැදීමයි. සියලු බෞද්ධ රටවල ආගමික අවස්ථාවල දී චාම විසිතුරු

<sup>1.</sup> කතිI (PTS) 234 8.

උත්සව පවත්වනු ලබන බව සැබෑය. එසේ ම බුද්ධ පුතිමා සහිත විහාර, ස්තූප හෙවත් දගැප්, බෝධි වෘක්ෂ ආදිය පන්සල්වල ඇති බව ද, ඒවාට බෞද්ධයන් මල් පහන් සුවද දුම් පුද වදින බව ද සැබෑය. එහෙත් මෙය ඊශ්වරවාදී, දේවවාදී ආගම්වල යාවඤාවකට සමාන කළ නො හැකිය. මේ වනාහි මාගීය සොයා දුන් ශාස්තෘවරයාණන්ගේ නමට ගෞරව කිරීමක් පමණි. මෙවැනි සිරිත් විරිත් අවශා ම නො වුව ද, බුද්ධිමය, ආධාාත්මික දියුණුව අතින් පහත් අඩියක සිටිත්නවුන්ගේ ආගමික හැඟීම තෘප්තියට පමුණුවා, අනුකුමයෙන් ඔවුන් මාගීයට යොමු කරවීමට ඒවා ඉවහල් වන බව පිළිගතයුතුය.

උත්තුංග පරමාදර්ශ ද, විශිෂ්ට ධාර්මික දර්ශනික කල්පනා ද මිස මිනිසාගේ ආර්ථික සාමාජික උන්නතිය බුද්ධ ධම්යේ සැලකිල්ලට ලක් වී නැතැයි සමහරු සිතති. මෙය වැරදි මතයකි. බුදුන්වහන්සේ උත්සාහ දරුවේ මිනිසා සුබිත මුදික කිරීමටය. උන්වහන්සේගේ අදහසට අනු ව ධාර්මික පුතිපත්ති මුල් කොට ඇති පිරිසිදු ජීවිතයෙන් තොරව සැපයක් නැත. එහෙත් අහිතකර ආර්ථික – සාමාජික පරිසරයක එවැනි පිරිසිදු ජීවිතයක් ගත කිරීම දුෂ්කර බව උන්වහන්සේ දන සිටියහ. බුද්ධ ධම්ය උගන්වන්නේ ආර්ථික උන්නතිය ම එලය නොවන බවය. ඒ වනාහි උතුම් එලයක් ලැබීමට මාගීයක් හෙවත් උපායක් පමණකි. එහෙත් මිනිසාගේ පරමාථිය ඉෂ්ට කර ගැනීම සඳහා එය අතාවශාය. එහෙයින් ආධානත්මික දියුණුවට එක්තරා පුමාණයක ආර්ථික තත්වයක් වුවමනා බව ද, විවික්ත ස්ථානයක භාවනාවෙහි යෙදෙන භික්ෂුවකට පවා ඒ සැප පහසුකම් අවශා බව ද බුද්ධධම්ය පිළිගනී.¹

බුදුන්වහන්සේ ජීවිතය සාමාජික ආර්ථික පසුබිමින් වෙන් කර නො ගත්හ. සමාජ, අට්, දේශපාලන ආදි

<sup>1.</sup> මනිවර I (PTS) 2908. සිට.

සියලු පැතිවලින් ම ජීවිතය දෙස බැලූ උන්වහන්සේ එය සමස්තයක් භැටියට ගත්හ. ධාර්මික, ආධාාත්මික, දර්ශනික පුශ්න පිළිබඳව උන්වහන්සේගේ අදහස් මොනවාද යනු බොහෝ දෙනා දනිති. එහෙත් සාමාජික, ආර්ථික, දේශපාලනමය පුශ්න පිළිබඳ උන්වහන්සේගේ අදහස් දන්නෝ වීරල වෙති. මේ කරුණු පිළිබඳ දේශනා රාශියක් ම පාළි පොත්වල දක්නා ලැබේ. අපි උදහරණ කීපයක් ගනිමු.

තොරකම, බොරු කීම, හිංසා කිරීම, පර පණ නැසීම ආදි අපරාධ වනාහි දුප්පත්කම (දුළිද්දිය) මුල් කොට ඇති බව දීසනිකායේ (26 වැනි) චක්කවත්ති සීහනාද සූතුය නො වළහා කියයි. මෙකල ආණ්ඩු මෙන් ම එකල රජවරු ද දඩුවමින් අපරාධ මැඩ ලීමට උත්සාහ කළහ. මෙය කොතරම් නිර්ථික ද යනු දීසනිකායේ ම කූටදත්ත සූතුයේ විස්තර කර තිබේ. මේ කුමය කිසි කලෙක සාථික නොවන බව ඒ සූතුය කියයි. අපරාධ මැඩලීමට නම්, රටවැසියන්ගේ ආර්ථික තත්වය නගා සිටුවිය යුතුය; ගොවියනට ගොවිකම් සදහා වුවමනා ධානා බීජ (බිත්තර වී) ද අනික් පහසුකම් ද දියයුතුය; වෙළඳුනටත්, වාහපාරිකයනටත් මූල ධනය (පාහත) දිය යුතුය. අවශා අදයම් උපයා ගන්නට මෙසේ ඉඩ ලබන රටවැසියෝ බිය සැක හැර සතුටින් වෙසෙති. එය රටේ සාමය ඇති වීමටත්, අපරාධ නැති වීමටත් හේතු වෙයි.¹

එහෙයින් තමන්ගේ ආර්ථික තත්වය දියුණු කර ගැනීම අවශා බව බුදුන්වහන්සේ ගිහියනට පෙන්නා දුන්හ. එහෙත් තෘෂ්ණාවෙන් ධනය රැස් කිරීමට උන් වහන්සේ අවසර නො දුන්හ. එය උන්වහන්සේගේ ධම්යට පටහැණිය. තව ද හැම රක්ෂාවක් ම උන්වහන්සේ

<sup>1.</sup> දීන් I (කොළඹ, 1929) 101 පි.

වීසින් අනුදන්නා ලද්දේ ද නො වේ. යුද්ධායුධ තැනීම, වීකිණීම යනාදිය මීථාාජීවයයි උන්වහන්සේ සැලකූ බව මීට පෙර දක්වන ලද්දේය.¹

වරක් දීසජානු නැමැති කෝලිය පුතුයෙක් බුදුන් වහන්සේ වෙත එළඹ මෙසේ කීය: 'ස්වාමීනි, කම් සුව වීදින ගිහි අපි, අඹු දරු ගැහැට ඇති ව වෙසෙමු. යම් ධම්යක් අපගේ මෙලොව පරලොව හිත සුව පිණිස වේ ද, එය භාගාවතුන්වහන්සේ අපට වදරන සේක්වා.'

මෙලොව හිත සුව පිණිස ඉවහල් වන ධම් සතරක් ඇති බව බුදුන්වහන්සේ ඔහුට වදළහ. එයින් පළමුවැන්න නම් තම වෘත්තිය හෝ රක්ෂාව හෝ මැනවින් දන ඉගෙන, එය දක්ෂ ව අනල්ස ව කිරීමටත් අනුන් ලවා කරවීමටත් සමත් වීම (උට්ඨාන සම්පද) ය. දෙවැන්න නම් දහඩිය මහන්සියෙන් දහැමින් උපයන ලද ඒ ධනය සොරුන් විසින් හෝ රජුන් විසින් හෝ පැහැර ගත නොහැකි පරිදි, ගින්නෙන් නොනැසෙන පරිදි රැක ගැනීම (ආරක්ඛ සම්පද) ය. තුන්වැන්න නම් තමා පවීන් වළකා, සුමග යොදවන බුද්ධිමත්, ගුණවත්, තාාගී, අවංක කලාහණ මිතුයන් ආශුය කිරීම (කලාහණ මිත්තතා) ය. සතරවැන්න නම් අය වැය විමසා දන, අඩු හෝ වැඩි හෝ නොවන පරිද්දෙන් පමණට වැඩ කිරීමය; නොමසුරු ව නමුත් අපතේ නො දමා ජීවිකාව කර ගැනීම (සමජීවිකතා) ය.

ඉක්ඛිති බුදුන්වහන්සේ ගිහියෙකුගේ පරලොව හිත දෑව පිණිස පවත්නා ධම් සතරක් වදළහ. එනම් (1) ශාස්තෲන් කෙරෙහි, ධම්ය කෙරෙහි, ගුණය කෙරෙහි ඇති විශ්වාසය (සද්ධා), (2) පර පණ නැසීම, සොර කම් කිරීම, කාමයෙහි වැරදි ලෙස හැසිරීම, බොරු කීම, මත් පැන් බීම යන මේවායින් වැළකීම (සීල), (3) තෲෂ්ණාවෙන් මිදී, මසුරු මල හැර දමා දීමෙහි

<sup>1.</sup> මෙහි මුල 67 පි. බලන්න

නිරත වීම (චාග), (4) දුකින් මිදීමට හෙවත් නිවන ලැබීමට ඉවහල් වන පු**දෙ**ව දියුණු කර ගැනීම (පඤ්ඤා) යන මෙවාය.¹

ධනය ඉතිරි කළයුතු සැටිත් වැය කළයුතු සැටිත් ඇතැම් අවස්ථාවල දී උන්වහන්සේ විස්තර කර දුන්හ. 'ආදයමෙන් සතරින් කොටසක් දිනපතා වියදම සඳහාත් දෙකොටසක් වාාපාර සඳහාත් වෙන් කර, සතරවැනි කොටස ආපදවක දී ගැනීමට තැන්පත් කළයුතුය'යි සිගාල නම් තරුණයාට දෙන ලද උපදේශය මෙහි සඳහන් කළ හැකි නිදර්ශනයකි. '්

වරක් උන්වහන්සේ අනාථපිණ්ඩික සිටාණන්ට වදළ පරිදි, පොදු ජීවිතයක් ගත කරන ගිහියෙකු විසින් ලැබ ගත හැකි සැප සතරක් වෙයි. එයින් පළමුවැන්න නම් දහැමින් උපයන ලද, වූවමනා තරම් ධනයක් ඇති බව (අත්ථි සුඛ) ය. දෙවැන්න නම් පවුල, නෑ මිතුරු පිරිස ආදීන් සඳහාත් තමා සඳහාත් පින් සඳහාත් ඒ ධනය වියදම කරන බව (භොග සුඛ) ය. තුන්වැන්න නම් ණය නැති බව (අනණ සුඛ) ය. සතරවැන්න නම් කයින් හෝ වචනයෙන් හෝ මනසින් හෝ වරද නො කර, පිරිසිදු ජීවිතයක් ගත කරන බව (අනවජ්ජ සුඛ) ය. මින් සැප තුනක්ම ධනය මුල් කොට ඇත්තේ වෙයි. එහෙත් ඒවා නිවරද, හොඳ චරිතය මුල් කොට ඇති ආධායත්මික සුඛයෙන් දහ සයෙන් කොටසක් තරම් වත් නො වටනා බව උන්වහන්සේ අවසානයේ දී සිටාණන්ට පැහැදිලි කර දුන්හ.

ජීවිතය සුබිත මුදිත කර ගැනීම සඳහා මිනිසාට ආර්ථික දියුණුව අවශා යයි උන්වහන්සේ සැලකූ බව ද, එනමුත් ආධාාත්මික පදනමකින් තොරව ලබා ගන්නා හුදු ආර්ථික දියුණුව සැබෑ එකකැයි උන්වහන්සේ

<sup>1.</sup> අති (කොළඹ, 1929) 786 පි. සිට.

<sup>2.</sup> දිනි III (කොළඹ, 1929) 115 පිටු.

<sup>3.</sup> අති (කොළඹ,1929) 232–233 පිටු.

නොපිළිගත් බව ද ඉහත දක්වන ලද නිදසුන් කීපයෙන් අපට වටහා ගතහැකිය. මෙපරිද්දෙන් ආර්ථික උන්නතියට අනුබල දෙන අතර ම, ධාර්මික ආධාාත්මික චරිතයෙන් තොර ව සුබිත මුදිත තෘප්තිමත් සාමකාමී සමාජයක් ගොඩ නැගිය නොහැකි බව බුද්ධධමීය අවධාරණයෙන් පුකාශ කරයි.

දේශපාලනය, යුද්ධය, සාමය යනාදිය පිළිබඳ තම අදහස් ද උන්වහන්සේ නො වළහා පළ කළහ. බුද්ධ ධම්ය ලෝකයට දෙන පණිවුඩය නම අවිහිංසාව හා සාමය බව ද, ජීවිතයකට හිංසා කිරීම හෝ ඒ විනාශ කිරීම ධම්යට පටහැණි බව ද කවුරුත් දනිති. 'ධාර්මික යුද්ධයකැ'යි කිවහැකි කිසිවක් ඇතැයි බුද්ධධම්ය නො පිළිගනී. ඒ වනාහි වෛර වධ හිංසා සාතන ආදිය වසා ලීම පිණිස පාවිච්චි කරන බොරු නමකි. 'කවරක් ධාර්මික ද, කවරක් අධාර්මික ද ?'යි කිරණය කරන්නේ කවරෙක් ද? බලවත්හු, ජයගාහකයෝ 'ධාර්මිකයහ'; දුව්ලයෝ ද, පරාජිතයෝ ද 'අධාර්මිකයහ.' 'අපේ යුද්ධය හැම විටම ධාර්මිකයි,' 'ඔබේ යුද්ධය හැම විටම අධාර්මිකයි'. මේ පිළිවෙළ බුදු දහම විසින් නො පිළිගනු ලැබේ.

බුදුන්වහන්සේ අවිහිංසාවත් සාමයත් දෙසීමෙන් නො නැවතුණහ. යළි යුද්ධ භූමිය මැදට ම වැඩම කර එය වළක්වා ලූහ. රෝහිණී නදියේ වතුර පිළිබඳ ආරවුලක් නිසා ශාකා කෝලිය දෙපක්ෂය අතර පැන නැගුණු යුද්ධය මෙහි ලා නිදසුනක් හැටියට දක්විය හැකිය. තව ද උන්වහන්සේගේ වචනය පිළිගෙන වජ්ජි රටට පහර දීමෙන් වැළකී සිටීමට වරක් අජාසත් රජුට සිදු විය.

අධම්යෙන් රාජා පාලනය කළ රජවරු අද මෙන් බුද්ධ කාලයෙහි ද විසූහ. ඔවුහු රට වැසියන් තාඩන පීඩන වධ හිංසාවලට භාජන කළහ; ඉසිලිය නො හැකි තරම බදු බරින් මිරිකී සිටි ඒ මිනිසුන් දරුණු දඩුවම්වලට කැප කළහ. මේ අමානුෂ කියා බුදුන්වහන්සේගේ සංවේගයට හේතු විය. එහෙයින් උන්වහන්සේ ධාර්මික රාජා පාලනය කෙරෙහි සිත් යොමු කළ බව ධම්මපදට්ඨ කථාවෙන් පෙනේ. උන්වහන්සේගේ අදහස් තේරුම් ගතයුත්තේ එකල පැවැති සාමාජික ආර්ථික දේශපාලනමය තත්වය අනු ව ය. රාජායක නායකයන් හෙවත් රජ ඇමති නිලධාරී ආදීන් දූෂිත වීම, අධාර්මික වීම, මුළු රටක්ම දූෂිත දූඃබිත තත්වයට වැටි පිරිහී යෑමට හේතු වන බව උන්වහන්සේ විසින් පෙන්නා දෙන ලද්දේය. රටක් සුබිත වීමට ධාර්මික පාලනයක් ඇති කළ හැක්කේ කෙසේ ද යනු ජාතක පාළියේ දශරාජ ධම්ය පිළිබඳ දේශනාවෙන් උන්වහන්සේ විසින් විස්තර කරන ලදී.¹

එකල පැවති 'රාජ' යන වචනය වෙනුවට 'රජය' හෙවත් 'ආණ්ඩුව' යන්න මෙහි දී යොද ගතයුතුය. එහෙයින් අද ඒ දශරාජ ධම්ය, රජු හෝ ජනපති, අගමැති, ඇමතිවරු, දේශපාලන නායකවරු, රජයේ නිලධාරි ආදී සියලු දෙනා විසින් ම පිළිපැදියයුත්තකි.

මේ දශරාජ ධම්යේ පළමුවැන්න නම් දනයයි, නොමසුරු බවයි, දීමට පුිය බවයි. පාලකයා ධනයට මසුරු නො වියුතුය. ඔහු එය රට වැසියාගේ දියුණුව සඳහා දියයුතුය.

දෙවැන්න නම් සීලයයි, සදුවාරයයි. පාලකයා පර පණ නැසීම, සොර කම් කිරීම, වංචා කිරීම, අනුන් විපතේ දැමීම, කාමයෙහි වැරදි ලෙස හැසිරීම, බොරුකීම, මත්පැන් බීම යන මේවායින් වැළකිය යුතුය. ඒ කියන්නේ ඔහු යටත් පිරිසෙයින් පන්සිල් රැකියයුතු බවයි.

තුන්වැන්න නම් රටවැසියාගේ යහපත සඳහා හැම දෙයක් කැප කිරීම (පරිච්චාග)ය. තමාගේ සියලු සැප පහසු-කමුත්, නම්බුවත්, අනිකක් තබා ජීවිතයත්, මහජනයාගේ දියුණුව සඳහා පරිතාහාග කිරීමට ඔහු සැරසී සිටියයුතුය.

<sup>1.</sup> ජාතක I 260, 399; II 400; III 274, 320; V 119, 378.

සතරවැන්න නම් අවංක, සෘජු භාවය (අජ්ජව) යි. ඔහු බියෙන් හෝ ජන්දයෙන් තොර ව, මැදහත් ව තම යුතුකම ඉටු කළයුතුය; රට වැසියා නො රවටනසුලු, අවංක අදහස් ඇති කෙනෙකු වියයුතුය.

පස්වැන්න නම් කරුණාවය, මෘදුතාව (මජ්ජව) ය. ඔහු මොළොක් ගුණ ඇත්තෙකු වියයුතුය; ශාන්ත පුකෘති ඇත්තෙකු වියයුතුය.

සවැන්න නම් සැහැල්ලු පැවැත්ම (තප) ය. ඔහු කම් සැපයෙහි නො ගැලී චාම් ජීවිතයක් ගත කළයුතුය; ආත්ම සංයමයෙන් යුක්ත වියයුතුය.

සත්වැන්න නම් කෝධයෙන් තොර බව (අක්කොධ) ය. ඔහු කිසිවෙකුට වෛර නො කළයුතුය; කිසිවෙකුගේ සතුරෙකු නො වියයුතුය.

අටවැන්න නම් අවිහිංසාවය. ඔහු කිසිවෙකුට වරදක් හිංසාවක් නොකළයුතුය; කිසිවෙකුගෙන් පළි නොගත යුතුය. එසේම යුද්ධයෙන් ද, වධ හිංසාවලින් ද වැළකි සාමය දියුණු කර ගන්නට උත්සාහ ගතයුතුය.

නවවැන්න නම් ඉවසනසුලු බව (බන්ති) ය. කෝප-යෙන් තොර ව බාධාවලටත් නින්දවලටත් මුහුණ පෑමට ඔහු සමත් වියයුතුය.

දසවැන්න නම් වීරුද්ධ නොවන බවය; බාධා නො-කරන බව (අවිරෝධ) ය. ඔහු මහජන මතයට වීරුද්ධ නො වීය යුතුය; රට වැසියාගේ දියුණුවට හේතු වන කවර වැඩකට වුව ද බාධා නො කළයුතුය. වෙන වචනවලින් කියනොත් ඔහු රට වැසියාට පිටු නො පා රට පාලනය කළයුතුය. මෙවැනි ගුණධම් ඇති නායකයින් විසින් පාලනය කරනු ලබන රටක් සුබිත මුදිත වන බව නිසැකය. එහෙත් මේ වනාහි කල්පිත ලෝකයක් නො වේ. සැබවින් ම දඹදිව ධමාශෝක රජ මේ ගුණ ධම් පදනම් කර වකුවර්ති රාජායක් ගොඩනැගීය.

මෙකල ලෝකය බියෙන් සැකයෙන් වෙවුලවෙවුලා සිටී. කල්පනා නො කළ හැකි අනන්ත විනාශයකට හේතු වන දරුණු ආයුධ තැනීමෙහි විදාහව සමත් ව සිටී. බලවත් ජාතීහු මේ මාරක ආයුධ ලෙළවලෙළවා, සෙස්සනට වැඩියෙන් ලෝකය විනාශ කිරීමට තමන්ට පුළුවනැයි නිර්ලජ්ජ ව වහසි බෙණෙමින් උනුනට කර්ජන කරති; අභියෝග කරති.

ඔවුහු මේ උමතු මග කොතරම් දුර ගොස් සිටිත් ද යත් ඒ පැත්තට තව අඩියක් ඉදිරියට තැබුව හොත් එය ඔවුන් ඇතුළු මුළු මනුෂාා වගීයාගේ සම්පූණි විනාශයට හේතු වන්නේය.

තමන් විසින් ම ඇති කරන ලද මේ තත්වය නිසා තැති ගෙන සිටින මනුෂායෝ එයින් ගැළවීමට දන් මහක් සොයති; ඒ අවුල විසඳන උපායක් සොයති. ඔවුනට පිහිට වන එක් මගක් වෙයි. එනම් ආත්මාර්ථකාමී ගතියෙන්, වෛරයෙන්, හිංසාවෙන් තොර වූ, අවිහිංසාවෙන්, සාමයෙන්, මෛතියෙන්, කරුණාවෙන්, ක්ෂාන්තියෙන්, සතායෙන්, පුඳුවෙන් යුක්ත වූ බුද්ධමාගීයයි.

බුදුන්වහන්සේ වදළ පරිදි 'වෛරයෙන් වෛරය නොසංසිදේ. වෛරය අවෛරයෙන් ම සංසිදේ.' මේ වනාහි සනාතන ධම්යෙකි.¹

'කෝධය අකෝධයෙන් ජය ගතයුතුය. අයහපත යහපතින් ජය ගතයුතුය. මසුරුකම දනයෙන් ජය ගත යුතුය. බොරුව සතායෙන් ජය ගතයුතුය.'<sup>‡</sup>

<sup>1.</sup> aa I 5

<sup>2. 00</sup> XVII 3

තම අසල්වැසියා පරාජිත කර ගැනීමේ පිපාසාව මිනිසා තුළ පවත්නා තුරු සාමය හෝ පීුතිය හෝ ඔහුට ලැබෙන්නේ නැත. 'දිනන්නා වෛරය උපදවයි, පරදින්නා දුකින් වෙසෙයි. ශාන්ත පුද්ගලයා ජය පරාජය දෙක ම හැර දමා සුවපත් ව වෙසෙයි.'¹ සාමයටත් පීුතියටත් ඉවහල් වන එක ම ජය ගැනීම නම් තමා ජය ගැනීමය. 'යමෙකුට සටනෙහි දී දහස් ගණනින් මිනිසුන් දිනියහැකිය. එහෙත් තමා ම දිනන්නා සටන් දිනන්නන් අතර උතුම් වෙයි.'³

මේ මාගීය සුත්දරය, උත්තමය, උදරය, තමුත් පිළිපැදිය නොහැකි යයි කෙතෙක් කියති. එහෙත් උනුත්හට වෛර කරමිත්, උනුත් මරා ගනිමිත්, වනාත්තරයක සතුත් මෙන් හැම ද බියෙනුත් සැකයෙනුත් ජීවත්වීම මෙයට වඩා ලෙහෙසි ද? මෙයට වඩා පියජනක ද?

ලෙවරයෙන් වෛරය සංසිඳුණේ කවද ද? පාපයෙන් පාපය ජය ගන්නා ලද්දේ කවද ද? යම යම පුද්ගලයන් විසින් කරුණා මෛතියෙන් වෛරයත්, සදවාරයෙන් දුරාචාරයත් ජය ගන්නා ලද බවට නිදසුන් බොහෝ වෙයි. පුද්ගලයන් විසින් එය එසේ කළ හැකි නමුදු, ජාතික හෝ ජාතාන්තර පුශ්නවල දී එසේ කළ නොහැකි යයි කෙනෙකු සිතන්නට පුළුවන. 'ජාතික', 'ජාතාන්තර', 'රාජාා' යනාදී වචන පුචාරයේ දී සහ රාජාා තන්තුයේදී වාවහාර කරන කුමය නිසා, ඒ වචනවලට මිනිස්සු රැවටී මුළා වී සිටිති. ජාතිය කියන්නේ පුද්ගලයන්ගේ ම සමවායක් නො වේ ද? ජාතිය හෝ රාජාාය හෝ වැඩ නො කරයි. වැඩ කරන්නේ පුද්ගලයාය. ජාතිය හෝ රාජාාය හෝ සිතන්නේත් කරන්නේත් පුද්ගලයා සිතන, කරන දේමය. පුද්ගලයා කෙරෙහි බලපාන දෙය ජාතිය හෝ රාජාාය හෝ කෙරෙහිත් බල පාන්නේය. එහෙයින්

<sup>1.</sup> as. XV 5

<sup>2. 00</sup> VIII 4

පුද්ගලයා කරුණා මෛතියෙන් වෛරය ජය ගන්නේ නම්, ජාතියක් හෝ රාජායක් විසිනුදු කරුණා මෛතියෙන් වෛරය ජය ගතහැකිය. මෛතියෙන් වෛරය ජය ගන්නට යන තනි පුද්ගලයාට වුවත් මහත් වෛයාර්යක්, වීයාර්යක්, ගුණධම් පිළිබඳ විශ්වාසයක් අවශාවය. ජාතික හෝ ජාතාන්තර පුශ්නවල දී එය ඊටත් වඩා අවශාය. 'පිළිපැදිය නොහැකිය' යන්නෙහි අදහස 'ලෙහෙසි නොවේ' යන්න නම් එය සදෙස් නොවේ සැබවින් ම මෙය ලෙහෙසි නොවේ. එහෙත් එය කියාවේ යොද බැලියයුතුය. එය කියාවේ යොද බැලීම අන්තරාදයක යයි කෙනෙකු සිතියහැකිය. එහෙත් සැබවින් ම එය නාෂ්ටි යුද්ධයකට වඩා අන්තරායකර විය නොහැකිය.

සුවිශාල අධිරාජායක ඇතුළත පිටත සියලු කටයුතු මේ ධම් නීතිය ම අනු ව පාලනය කිරීමට තරම් ධෛයා යක් සහ විශ්වාසයක් ඇති ව සිටි උතුම් නරපතියෙකු වූ බව සිතන්නට ලැබීම පවා සැනසිල්ලකි. මේ නරපතියා නම් කි. පූ. 3 වැනි ශත වම්යේ දඹදිව විසූ අශෝක නමැති බෞද්ධ අධිරාජයාය.

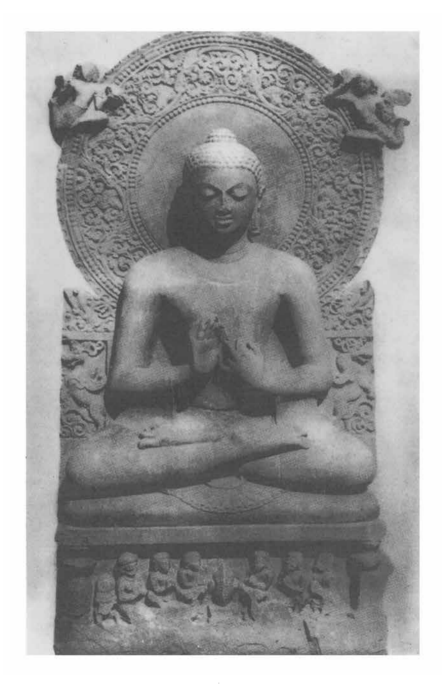
මුල දී තම පියාණන් (බීන්දුසාර රජු) සහ මුත්තණුවන් (චන්දගුප්ත රජු) ගිය මග ම පළිපන් හෙතෙම මුළු මහත් දඹදිව යටත් කර ගැනීමට අදහස් කෙළේය. එපරිද්දෙන් කාලිංග දේශය ආකුමණය කළ හෙතෙම එය තම අධිරාජායට ඇදා ගත්තේය. ඒ යුද්ධයේ දී ලක්ෂ ගණන් මිනිස්සු සිර කරන ලදහ; මරා දමන ලදහ. පසුව බෞද්ධ උපාසකයෙකු වූ හෙතෙම බුද්ධ ධම්ය නිසා මුළුමනින් ම වෙනස් විය.

එක්තරා ධම් ලිපියක (xiii වැනි ගිරි ලිපියේ) මේ දරුණු යුද්ධය ගැන සඳහන් කළ රජතුමා ඒ ගැන මතක් වන විට තමාගේ සිතට දුකක්, පසුතැවිල්ලක් ඇති වන බව පුසිද්ධියේ ම පුකාශ කෙළේය. ඉන් පසු කිසි කලෙක රටක් ජය ගැනීමට තමාගේ කඩුව නො අදින්නට තීරණය කර ගත් එතුමා සියලු දෙනාට ම, මෛනීය, අවීහිංසාව, ආත්ම දමනය, ශාන්තිය පුාර්ථනා කරන බවත්, තමා පමණක් නො ව තමාගේ දරු මුනුබුරන් වත් යුද්ධ නොකරනු ඇතැයි තමා බලාපොරොත්තු වන බවත්, මෙලෝ පරලෝ දෙකේ ම වැඩ පිණිස වන සැබෑ ජය ගුහණය නම ධම්යෙන් ජය ගැනීම (ධම් වීජය) බවත් පුකාශ කෙළේය.

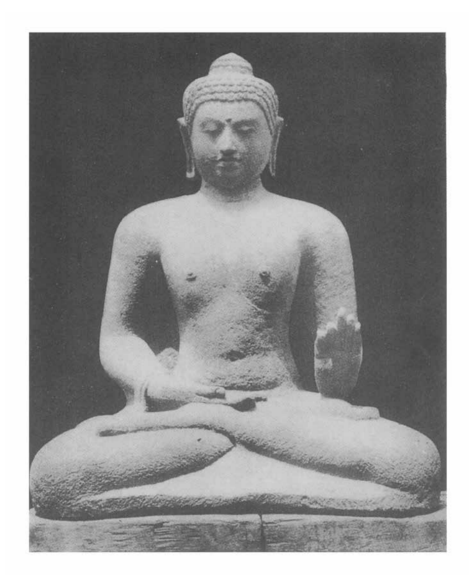
තවතවත් දේශ විජයයෙහි යෙදීමට වුවමනා ශක්තියෙන් අනූන ව, රාජ බලය පිළිබඳ ගිරි මුදුනෙහි වැජඹුණු ජයගුාහක නරපතියෙකු යුද්ධයත් හිංසාවත් හැර දමා සාමයත් අවිහිංසාවත් වැළඳගත් බවට මානව ඉතිහාසයෙන් ගෙන හැර දක්වියහැකි එක ම උදහරණය මේය.

මේ වනාහි නවීන ලෝකය උගතයුතු පාඩමකි. මහා අධිරාජ්‍යක අසහාය පාලකයෙක් යුද්ධයටත් හිංසාවටත් පිටු පා සාමයත් අවිහිංසා ධම්යත් එළි පිට ම පිළිගත්තේය. කිසි අසල්වැසි රජෙකු අශෝක රජුගේ මේ ධම්ය වාසියට ගෙන, ඔහුට විරුද්ධ ව යුද්ධ කළ බවක් හෝ ඔහු ජීවත් ව සිටිය දී ඒ අධිරාජ්‍යගේ කිසි පුදේශයක කැරලි ඇති වූ බවක් හෝ පෙන්වන ඓතිහාසික සාක්ෂ්‍යයක් නැත. සැබවින් ම එද මුළු මහත් දඹදිව සාමය පැතිර පැවැත්තේය. අධිරාජ්‍යයෙන් බැහැර රාජ්‍යයෝ පවා ඔහුගේ කාරුණික නායකත්වය පිළිගත්තාහුය.

බල තුලනයෙන් හෝ නාාෂ්ටියේ තර්ජනවලින් හෝ සාමය රැක ගතහැකි යයි සිතීම මෝඩකමකි. යුද්ධායුධවල බලය වනාහි සාමය නොව හය උපදවන්නකි. හය ඇති තැන අවංක, ස්ථීර සාමයක් පැවතිය නොහැකිය. හය වනාහි වෛරය, අපුසාදය, විරෝධය යනාදියේ මුලය. කලක් යටපත්ව පැවතියහැකි වුව ද, එය මතු වී පුපුරන්නේ කවර මොහොතේ දැයි කිය නොහැකිය.



xv. ඉන්දියාවේ සාරා නාථයේ බුදු පිළිමයක්



xvi. ජාවා රට බොරොබුදුරයේ බුදු පිළිමයක්

අවංක සාමය පැවතිය හැක්කේ බිය සැක අනතුරුවලින් තොර, අනෙෂානා විශ්වාසය ඇති කරනසුලු මෛතී සහගත පිරිසිදු වාතාවරණයකය.

බලය හෝ අන් කිසිවක් හෝ සඳහා උනුන් වනසා ගන්නා සටන් නැති සමාජයක් ගොඩනැගීම බුද්ධධම්යේ පරමාථ්යයි. ජය පරාජයක් නැති ඒ සමාජයෙහි සාමය රජ කරයි. එහි වැළුම පිදුම ලබන්නේ, ආයුධ බලයෙන් හෝ ධන බලයෙන් හෝ ලක්ෂ ගණන් මිනිසුන් දිනන්නහු නො ව, තමා දිනන මිනිසාය. එහි වෛරය මෛනීයෙන් ද, අධම්ය ධම්යෙන් ද ජය ගනු ලැබේ. එහි මිනිසුන්ගේ සිත් වෛරයෙන්, ඊෂා වෙන්, තෘෂ්ණාවෙන් දුෂිත නො වන්නේය. එහි සියලු වශයාම කරුණාව තුළින් පැන නගින්නේය. එහි කුරුකුහුඹුවන් ඇතුළු සියලු ජීවීහු මෛනී කරුණා සහගත යුක්තියේ ආරක්ෂාව ලබති. ලෞකික තෘප්තියෙන් අඩුවක් නැති ඒ සමාජයේ සාමයත් සමගියත් ඇසුරෙහි වැඩෙන ජීවීතය පරම සතාය හෙවත් නිවීණය අවබෝධ කිරීම පරමාව කොට පවත්නේය.

## සංකේත

අන්: අංගුත්තර නිකාය (කොළඹ, 1929) දෙවමිත්ත

සංස්කරණය හා PTS සංස්කරණය.

අභිසමූ: අසංගාචාය සපාදයන්ගේ අභිධම් සමුච්චය, (ශාන්ති-

නිකේතනයේ විශ්ව භාරතිය. 1950 ) පුධාන්

සංස්කරණය.

උදු: උදුන, (කොළඹ, 1929).

දීන්: දීසනිකාය (කොළඹ, 1929) ඤාණාවාස සංස්කරණය.

දීන්ටඨ: සුමංගල විලාසින් දීඝනිකායටඨකථා, (කොළඹ

සයිමන් හේවාවිතාරණ ගුන්ථමාලාව)

ධප: ධම්මපද (කොළඹ, 1926) කඹුරුපිටියේ ධම්මරතන

සංස්කරණය

ධපදවය: ධම්මපදවය කථා, PTS සංස්කරණය.

ධසං: ධම්මසංගණි, PTS සංස්කරණය.

පරමජෝ: පර්මත්ථ ජෝතිකා. PTS සංස්කරණය.

PTS; Pali Text Society (London), පාළි පොත් සමාගම.

මන්: මජ්ඣිමනිකාය, PTS සංස්කරණය.

මනිටඨ: පපඤ්චසුදන් මජ්ඣම නිකායම්ඨකථා PTS සංස්-

කරණය.

මව: මහාවග්ග, (අලුත්ගම, 1922) සද්ධාතිස්ස සංස්කරණය

මහාසුතු: අසංගාචාය ීපාදයන්ගේ මහායාන සූතුාලංකාර,

(පැරිසිය, 1907) සිල්වෙන් ලෙව් සංස්කරණය

මාධානාරි: නාගාර්ජුන ආචායායියන්ගේ මාධාාමික කාරිකා,

බෞද්ධගුන්ථ මාලාවේ (Bid Budd) iv වැන්න, ද

ලා වලල් පූසැං සංස්කරණය

ලංකා: ලංකාවතාර සූතුය, (කියෝතෝ, 1923) නංජියෝ

සංස්කරණය

වීහ: වීහංග, PTS සංස්කුරණය

වීසුම: වීසුද්ධිමග්ග PTS සංස්කරණය

සනී: සංයුක්ත නිකාය, PTS සංස්කරණය

සාරත්ථ: සාරත්ථප්පකාසිනී, PTS සංස්කරණය

සුන්: සුත්තනිපාත, PTS සංස්කරණය

## ගැටපදය

අක්කෝධ, අකුෝධ නැති බව

අජ්ජව, ඍජු භාවය, අවංක භාවය

අත්තදීප, කමා කමාගේ ම දිවයින (පිහිට) කර ගැනීම

අත්තසරණ, තමා තමාලග් ම සරණ කර ගැනීම

අතක්කාවටර, අතර්කාවවර, තර්කයට ගොදුරු නොවන දේ, තර්කය මගින් සෙවිය නොහැකි දේ

අනාගාම, පෙරළා නොඑන්නා. නිවන් දකීම පිළිබඳ තුන්වැනි අවසථාවෙහි සිටින්නා. කාම භවයෙහි යළි නොඋ ප දින හෙයින් අනාගාමී නම වෙයි.

අමක, අමෘතය, මරණයෙන් තොර බව, නිවන

අවීජ්ජා, අවිදාාව, නොදනීම, චතුරාය\$ සතාය නොදනීම

අවිරෝධ, විරුද්ධ නොවන බව. කැමැතී බව, වැසියන්ගේ දියුණුව සඳහා කරනු ලබන හොඳ වැඩවලට පටහැණි නොවන බව.

අවාාකත, (පුශ්න විසදීමේ දී) නො පවසන ලද්ද: (කුශලා කුශල විභාගයේ දී) කුසල් හෝ අකුසල් හෝ නොවන දේ.

- අාවරියමුටයි, ශිෂායනට පොදුවේ නො දී ගුරුවරයාගේ මිටෙහි සහවා තබා ගන්නා ලද කරුණු, රහස් ඉගැන්වීම.
- අාතාපානසති, ආශ්වාසයෙහිත් (ආන) පුශ්වාසයෙහිත් (අපාන) සිහි එළවීම මූල් කොට ඇති භාවනාව.
- ආයතන, ඇස, කන, නැහැය, දිව, කය, මනස යන පෞද්ගලික (අජ්ඣත්තික) ආයතන සය ද, රුප, ශබ්ද, ගන්ධ, රස, ස්පුෂ්ටවා, ධම් (අදහස්, සිතිවිලි) යන බාහිර ආයතන සය ද මෙයින් ගනු ලැබේ.
- ආලය දෙනය, මහායානිකයන් කියන පරිදි, සියලු අත්දකීම්වල විබීජ ඇත්තේ මෙහිය; සියලු අත් දකීම්වල මුල මේය. එක් අතකින් මෙය විත්ත විභාගයේ එන නිර්ඥනය (Unconscious) බදුය. 94 8. 2 අධෝලිපිය ද බලන්න.
- ඉන්දිය, ඇස, කන, නැහැය, දිව, කය, මනස යන ඉන්දිය සය.
- **උච්ජේදවාදය,** සත්වයා මේ භවයෙන් ම වැනසේ යයි ද, ඉන් මතු ඉපදීමක් නැතැයි ද යන අදහස.
- උධව්ව කුක්කුච්ච, නොසන්සුන් බව උධව්ව නම්; කුකුස හෝ පසුතැවිල්ල කුක්කුච්ච නම්. මේ දෙක එක් සංයෝජනයක් හැටියට ගනු ලැබේ.
- උපාදන, දඬි කොට හෙවත් කදින් ගැනීම.
- උපෘදුය රුප, සතර මහා භූත පදනම් කොට ගෙන හටගන්නා සූවිසි වැදැරුම් රූප.
- උපෙක්වා, මැදහත් බව, සැප හෝ දුක් හෝ නොවන වේදනාව.
- ඒහිපස්සික, 'එව බලව' යයි එළි පිට තැබිය හැකි ධම්ය.
- කාබලිංකාරාභාර, පිඩු හැටීයට ගනු ලබන ආභාර, මිනිසුන්ගේ පොදු ආභාර.
- කිලෙස, ක්ලේශ, කෙලෙස්, කිලිට් දේ, අපිරිසිදු දේ.
- බන්ති, ක්ෂාන්තිය ඉවසීම.

මන්ඩ, ස්කන්ධ, රාශීය.

විත්තේකග්ගතා, සිත එකහ බව, සිත එක් අරමුණක යෙදීම.

වෙතනා, සිතිවිල්ල, අදහස.

ජන්ද, අදහස, කැමැත්ත.

ජාති, ඉපදීම.

ඤණ දස්සන, නුවණින් දකීම,

කථාගක, සතායට (තථයට) පැමිණි (ආගත) තැනැත්තා, සතාය සොයා ගත් තැනැත්තා. බුදුන් වහන්සේ තමන් දක්වීමේ දී මේ වචනය යෙදු සේක.

තහ, තපස, කෙලෙස් තැවීම.

ථිනම්ඩ, කාය චිත්තයන්ගේ දුබල බව හෝ මැළි බවයි. මේ එක් සංයෝජනයකි.

දෝය, සථවිරවරුන්ගේ සම්පුදය, ආදිම බෞද්ධ සම්පුදය. දෝස, ද්වේෂය, කෝපය.

ධම්ම, සතාය, දේශනාව, යුක්තිය, සදවාරය, සවභාවය, හේතුවක් නිසා හටගන්නා හෝ එසේ නොහට ගන්නා සියල්ල යනාදිය.

ධම්ම වක්ඛු, ධම්ය පිළිබඳ ඇස, ධම්ාවබෝධය

ධම්ම විවය, ධම්ය සෙවීම.

**ධර්ම විජය**, ධම්යෙන් ලබන ජය

නාම රූප, චිත්ත වෛතසිකයෝ නාම නම වෙති; කය රූප නම් වෙයි.

නිෂේධාර්ථක, කිසියම් ගුණයක් හෝ තත්ත්වයක් නැති බව ම ලක්ෂණ කොට ඇත්තේ.

නිස්සරණ, නික්ම යෑම, නිදහස, සසරීන් ගැළවීම නීවරණ, බාධා

ඉතෙරාක්මා, ආත්මයක් නැති බව පඤ්ඤ, පුාඥාව, නුවණ. පටිස, ගැටීම, කෝපය

පටිච්ච සමුප්පාද, හේතුවෙන් ඵලය හටගන්නා සැටි

පටිසෝත ගාමී, සෝතසට පටහැනි ව යන්නා, උඩු ගං බලා යන්නා, පොදු පිළිවෙළට වෙනස් ව යන දේ.

පටිවේධ, සතුභාවලබා්ධය

පරමත්ථ, පරම සතුෂය, අවිපරිත සතුෂය

පස්සද්ධි, සංසිදීම, ව්ශුාමය

එස්සාහාර, ස්පර්ශය කමා ම ආහාරය

**බොජ්ඣඩ්ග,** නිවාණාවබෝධයට අවශා අංග

බුහ්ම විහාර, උතුම් පැවතුම් (මෛතු්, කරුණා, මුදිතා උපෙක්ෂා යන පැවතුම් සතර)

මද්දව, මෘදු භාවය, මොළොක් බව

**මනසිකාර,** සිකට ගැනීම, අවධානය දීම

මනොසංවේකනාහාර, සිතිවිල්ල තමා ම ආහාරය

මහා භූක, මූල ධාකු (පඨවි, ආපෝ, කේජෝ, වායු යන සකර)

මහායාහ, 'මහ රිය', 'මහ මග', පසුකලක ඇති වී චීන, ජපාන, කොරියා, තිබ්බත ආදී රටවල අනුගමනය කරනු ලබන බෞද්ධ සම්පුදය

මාන, මිනුම, උඩභුකම

මීච්ඡාදිටයි, මීථාා දෘෂ්ටිය, වැරදි අදහස, වැරදි මතය

මුදිකා, අනුන්ගේ දියුණුව හෝ ජය දක සතුටු වීම

මෙන්තා, මෙමනිය. මිතුරුඛව

මෝහ, මුළාව, මෝඩකම

රූප, කය, දුවාසය, ආකාරය

වර දණ්ඩ වෘදය, හොඳක් කළ නිසා ලැබෙන අනුගුහය 'වර' නම්; නරකක් කළ නිසා ලැබෙන දඩුවම 'දණ්ඩ' නම්. මෙ දෙක ඊශ්වරයා විසින් (දෙවියන්වහන්සේ විසින්) දෙනු ලැබෙය යන මසය වර දණ්ඩ වෘදයයි. වීවිකිවඡා, සැකය

වික්කාණ, සිත

විඤ්ඤාණහාර, සිත තමා ම ආහාරය

විපරිණාම, වෙනස් වීම

වීපස්සනා, නුවණින් වීමසා බැලීම

විපාක, මුහුකුරා යෑම, එලය

වීතව, තව විනාශය; විතව කණ්තා, තව විනාශය පිළිබඳ කෘෂ්ණාව

වීරාග. ඇල්මෙන් තොර බව, කෘෂ්ණාවෙන් නිදහස් බව

වේදනා, විදුම, අරමුණක් ඉන්දියයක් හමු වීමෙන් ඇති වන විදුම වාාපෘද, කෝධය, වෛරය, නපුරු සිකිවිල්ල

යථානුක, ඇති ලෙස, කතු පරිදි

සංඛත, හේතුවක් නිසා හටගත් දේ

සංසාර, නැවත නැවත ඉපදීම, පංචස්කන්ධයන් නො කැඩී පැවතීම,

සක්කාය දිට්ඨි, තමාය නැතභොත් ආත්මයය යන වැරදි දක්ම.

සක්සු, හැදිනීම

සකි, සිහිය

සකිපට්ඨාන, සිහිය එක් අරමුණක පිහිටුවීම

සැටික, කිසි යම ගුණයක් හෝ තත්වයක් ඇති බව ම ලක්ෂණ කොට ඇත්තේ

සමජීවීකතා, අය නො ඉක්වවා වැය කරමින් සම ලෙස ජීවත් වීම සමථ, සංසිදීම, සිත එකභ කිරීම

සම්මුති, වාාවහාරය, පිළිගැනීම; සම්මුති සව්ව. පරමාර්ථ වශයෙන් සතායක් නො වූව ද ලෝකයා සතායකැශි පිළිගන්නා දේ.

සළායකභාය, ආයතන සය (ඇස, කන, නැහය, දිව, කය, මනස යන ඉන්දුිය සය)

සස්සතවාද, නොනැසෙනසුලු ආක්මයක් ඇත යන වැරදි ඇැතිල්ල සාපේක්ෂ, කව දෙයකට හෝ දේවලට සම්බන්ධ.

- **සාපේක්ෂතා වාදය,** නිරමප්ක්ෂ අවකාශයක් හෝ කාලයක් හෝ විශ්වයේ නැත්තේය යන වාදය
- සෝකාපන්න, සෝකසට පැමිණියේ, නිවන් දකිම පිළිබඳ පළමුවැනි අවසථාවෙහි සිටියේ
- තීනයාන, 'සුළු රිය', 'සුළු මග'. බුද්ධාගමේ ආදිම සම්පුදයයන් දක්වීමට මහානිකායකයන් යොදන නමකි. මහායාන සහ ථෙරවාද බලන්න.

# සූවිය

අකුශල, 46 අජාසත් රජු, 122 අධමම, 18 අනාගාමී, 12 (2 අධෝ) අනාත්මවාදය, 72 සිට; 83 (1 අධෝ ) ; පිළිබඳ ව ගත යුතු හරිමග, 96 අනාථපිණ්ඩික සිටාණෝ, 121 අනුපස්සනාව, 101 අනුබෝධය, 70 අමත (අමෘත), 54 අමෝසධම්ම, 56 අරක ශාස්තෲන්වහන්යේ, 37 (1 අධෝ) අලගද්දුපම සුනුය, 84 අලහබාද්, 18 අව්ජ්ජා (අව්දාාව), 5, 57 අවාහකත පුශ්ත, 59 අශෝක රජු, 7, 124 (1 අධෝ), 127, 128 අසංඛක, 52,58 අසංඛත සංයුත්ත, 51 (2 අයධාර)

අසංග ආචායලියෝ xvi, 13, 97 ආකාසානඤ්වායතනය, ආකිඤ්වඤ්ඤායතනය, 55, 99 ආචරියමුටයි, 3, 88 ආත්මය, 37, 47, 57, 72, 79, 80, 81, 83, 84, 87, 89, 90, 91, 93, 94, 95, 96 ආනන්ද කෙරුණුවෝ, xix, 87, 88, 89, 91 ආනාපානසනිය, 68, 101 සිට ආයර් අෂ්ටාංගික මාගීය, 64 **8**0, 111, 117 ආලය විඥනය, 33 (1 අලධුන්) 94 (2 අයෝ) ආවූපෝ, 10 (2 අධෝ) ආසියාව, 7 ආහාර, සකර වැදැරුම, 44 ඉන්දියාව, xxi, 124 (1 අධෝ) ඉස්ලාමික, 8, 9 ඉසිපතනය, xxiv, 24. විශ්වරයා, 38, 46, 72,-73, 78

උත්තර පුලද්ශය, xxiv උදයි තෙරුණුවෝ, 62 උපාලි ගෘහපකියා, 6 උලප්ක්ෂාව, (උලපක්ඛා), 55 109 උරුවේලාව, 89 එහිපස්සික, 14 කම්ය. 6, 46, 47; කම්ඵලය, 46; වර දණ්ඩ වාදය හා 46, 47 කරුණාව 65, 110 කාලිංගය, 127 කාපඨික, 15 කාලාමයෝ, 3, 4 කුසිතාරා නුවර, xxiv කුටදන්න සුනුය, 119 **ංක්සපුත්ත නියමගම, 3** ඉකාරියාව, xxi, xxiv කොමසාල් රට, 3; රජු, 40කෝලියයෝ, 122 ලකා්සම්බිය, 18 කිස්තියාති, 8, 9 **මෙමක මතරණුවෝ**, 94, 95, 96 ග්ලාසනප්, හෙල්මුන් **ග්**පාන් 79 (2 අධෝ), 86 (1 අධෝ) ගංගා නිම්නය, xxiii ගන්ධාරය, 39, (2 අධෝ) ගයාව, xxiii ලගෟතම වංශය, xxiii වක්කවත්ති සිහනාද සූනුය 119

වතුරායා සිත්‍යය, 24 සිට, 39 (1 අධෝ), 70; පිළිබඳව කළ යුතු වැඩ සතර, 71; පඤ්චස්– කන්ටය තුළ, 61 වන්දුගුප්ත රජු, 127 වාග, 121 වීටගං. xxi ට්ත්තෙකග්ගතාව, 100 විතුකලාව, බෞද්ධ බලන්න ටීනය, xxi, xxiv, 33, (2 ලබේ) **වේ**තුනාව, 45 ජපානය, xxi, xxiv ලෙජන මහාවීරයෝ, නිගණ්ඨ නාත්පූත්ත බලන්න තණ්හක්ඛය, 50, 52, 57 තණ්හාව, (තෘෂණාව), 42, 43. 44, 46; තුන්වැදැරුම, 42 තථාගත, 2 සහ (3 අධෝ) තථාගක ගර්භය, 94 (2 අධෝ) තායිලන්තය, xxi, xxiv තිබබතය, xxi, xxiv. තියරණ, 117 තුවාල ලත් පුරුෂයාගේ උපමාව 21 ලථරගාථා, 40 රෙරවාදය, xxi, 57, 84 **ම**ථරිගාථා, 40 දතයුතු කරුණු තුන, ජිවිතය හා කම්සැප පිළිබඳව, 27 දම්යෙවිල්, පෝල්, xv, xxii දශ රාජ ධම්ය, 123 €07-2 118

දීසාජානු, 120 දීසනිකාය, 100, 114, 119 දු:බය (දුක්ඛය, දුක) 22, 24, 26, 36, 37, 56, 60; දුඃබයේ හා දු:ඛනිරෝධයේ හේතුව, 45 ලැකාරත්, 38 ඉදවියන් වහන්සේ, ඊශ්වරයා බලන්න ධම්ම (ධම්), 13, 18, 82, 83 (1 අටෝ), 84, 88, 91; (වචනයේ තේරුම) 82–83 ධම්මවක්කප්පවත්තන සූතුය, 24. ධම්මවක්වු, 14 ධම්මපදට්ඨකථාව, 123 ධම්මපද පූරාණ සත්තය, 84 (අධෝ), 86 (2 අධෝ) ධමමපදය, 82, 86 ධම්වීජය, 128 ධාතුවිහංග සුතුය, 55 ධාතු සය, 55 ධානන, 69, 100 නාලන්දව, 6 නිගණ්ඨනාතපුත්තයාණෝ, (2 අමධා්) නිදහස, සිතීමේ, 3 නිවාණය, 19, 23, 50—62, අවබෝධ කරන්නේ 100; කවලරක් ද? 60; **අව**මබන්ධ කළ පසු, 58; ආත්මය නැති කිරීමක් ද? 54; නිෂේධාර්ථක **ඉහා් සදර්**ථක නොවේ, නිවී ගිය ගින්නට හෝ දුල්ලට උපමා නොකරනු ලැබේ. 60; පයණිය වචන 51 (2 අධෝ),

පරම සතන යයි, 55 සිට; එලයක් නොවේ 58, භාෂාව හා, 50 සිට, ශූතාකාවක් තොවේ. සතායයි, 57; සදෙස් යෙදුම, 59; සැපය, 62. නිරෝධය, නිවාණය බලන්න. මන්පාලය, xxiii ඉත්ර•ජරා නදිය. xxiii ඉන්වයඤ්ඤානායඤ්ඤායතනය, 55, 99 පඤ්චශීලය (පන්සිල්), ඉඤියාවේ විදේශ පුතිපත්තියේ 124 (1 අලධුර්) පඤ්චස්කන්ධය, 30 සිට 36. 82, 95 පටිච්ච සමුප්පාදය, 43, 74 - 78 පටිසෝතගාමී, 74 පරිනිබබුත, 59 පරිනිචාණය, 59,88 පසුරේ උපමාව, 17 පාකිස්ථානය, xxi, xxiv පාපය, 4, 5 පුක්කුසාති, 11, 55 fපූවියැන්, 39, (2 අධෝ) පුද්ගලයා, 29 සිට 36 පූතරුත්පත්තිය, 47 පුදෙව, 60, 61, 65, 121 පුතිසය, 40 පුතිමා කලාව, බෞද්ධ බලන්න පුතිවේධය, 70 පුශ්න වාහකරණ සතර, 92 පුතිය, 41, 109 බරණැස, xxiv, 24, 89

බින්දුසාර රජ, 127 බ්හාරය, xxiii බුද්ධසෝස (බුදුගොස්) තෙර-ණුවෝ, 35, 37 3 අයෝ බුද්ධ ධම්ය, ආගමක් ද, දර්ශන යක් ද? 8; ආර්ථික සාමාජික දියුණුව 118 සිට: පර-මාර්ථය, 129; යථාර්ථවාදීය, 26 සිට බුදුන් වහන්සේ, xxiii—xxiv ආදි **දේ**ශපාලනය, තැන්වල: යුද්ධය හා සාමය ගැන වදළ අදහස්, 122; පුශ්න වාාකරණ 19 සිට; මිහිත පුබ්බංගම, 39; වෛදා වරයා හැටියට, 26 බුදුසමයේ ඉතිහාසය, ලක්දිව, 99 (1 අලධා්) බුරුමය, xxi, xxiv බෙලුව ගම, 88 **ලබාජ්**ඣංගු 41, 10**9** සිට වෘක්ෂය), බෝරුක (බෝධි xxiii, 118 **මබැද්ධ, චිතු කලාව හා පුතිමා** කලාව, 39; නිශික්ෂා, 65; විහාර 39: සිරිත් විරිත්, 111 බෞද්ධයෙකු වන්නේ කෙසේ ද? 117 බුහ්මන්, 72 බුන්ම විහාර, 110 තක්තිය, 12 13 භවනිරෝධය, 53

තවය, 56, 76

භාවනාව, 98 සිට; ධාර්මික ආධාාත්මික බුද්ධිමය වියෙ-යන් පිළිබඳ, 108; වචනයේ තේරුම, 99; වේදනා පිළිබඳ, 106 සිට; සිත පිළිබඳ, 107 සිට; සියලු දේ සිහියෙන් කිරීම, 103 සිට භාෂාව, නිර්වාණය සහ, 50 සිට තික්ඛු, (වචනයේ තේරුම) 10 (1 අලධුන්) මඅන් මහත්මිය, මරියන්න, xxi, මජ්ඣිම නිකාය, 9, 55, 84, 101 මධාම පුතිපදව, 64 සිට මනස (මනෝ) 31 සිට; 33 සහ 1 අමධ් , 94 මම යන හැඟීම, 36 මරණය, 47, 48 මහාපරිනිර්වාණ සූතුය, 3, 87, 89 (1 අමධා්) මහාභූත සතර 30 මතාමායා බිසව, xxiii මතායානය, xxiii, 57, 84, 94, (2 අමධ්ා) මහායානු සුතුාලංකාරය, 79 මහාවීරයාණෝ, නිගණ්ඨනාත-පූත්තයාණේ බලත්ත. මාගීය, 24,64 සිට මාලංකාපුත්ත තෙරුණුවෝ, 19 20, 21, 22, 23 සහ 1 අලධා් මිගදය, xxiv මුක්තිය, (මුත්ති), 54 මුදිතාව, 110.

මුසිල තෙරුණුවෝ, 14, 53, (4 අටෙන්) මොංගෝලියාව, xxi,xxiv ලමා්ස ධම්ම, 56 ලෙමතිය (මෙන්තා) 110, 129 යසෝධරා දේවීය, xxiii **යෝගය**, 99 **යෝගාවවර** අත්පොත. 99, (2 අධෝ) රට්ඨපාල, 44 රහන්හු, 12, (2 අලධා්), 40, 56, 95, 96 රාධාකිෂ්ණන්, සර් සර්වේපල්ලි 85 (2 අධෝ) රාහුල කුමරු, xxiii රිස් ඩෙව්ඩස් මහත්මිය, ටී. ඩබලිව. 79, (3 අටෝ), 87 (2 අටෙර්) රුප ස්කන්ධය, 30 **රෝග, දෙවදැරුම්, 98** රෝතිණි නදිය, 122 ලංකාව, xxi,xxiv ලංකා විශ්ව විදහාලධීය සහරාව, 13 (2 අටෙර්) ලාඔසය, xxi, xxiv ලිබ්ඩෝ, **44 (3 අඩෝ**) ලංඩාවයික් ඊ. එfප්. සී, xxi ලඩොවයික් ජ්යෝමරෝයි මහත්-මිය, ඊඩිත්, 13 (2 අටෝ) වච්ඡ, 59 වච්ඡලගත්ත, 90, 91, 93, 94, සහ 1 අධෝ, 113

වජ්ජි රට, 122 විදෙනය, 33 සිට; 76, 94 විඳෙනස්කන්ධය, 33 විවිකිවජාව, 4, 109 වික්කාණක්වායතනය, 55 විපස්සනා, 100 විතවය, 56 ව්යටතාමය, xxiv විරාගය, 52, 53 වේදනාස්කන්ධය, 30 සිට, ශාකාලයා, xxiii, 122. ශීලය, 65, 120 ශුඩාව, (සඩා), 12, 13, 120 ස්තූප, දුගැප් බලන්න. ස්වතන්නු ඉවජාව, 77 සිට, සංඛත, 55 සහ 1 අධෝ, 58, 100 සංඥ ස්කන්ධය, 32 සංසයා, 2, 13, 88; පිහිටුවීමෙ පරමාර්ථය, 113 සංයුත්තනිකාය, 51 (2 අධෝ), 94, 117 සංසාරය, 38, 46, 49, (3 අටෝ); නිර්වාණය හා, 57 සහ 2, 3 අලධා් සක් ලදවිදු, 117 සතාය, 8, 14, 56; අන්තිම, 58; දෙවැදැරුම, 78; නිලෂ්-ධාර්ථක නොවේ, 57; පරම, 50, 54, 55; පරම ආයති, 57; එලයක් නොවේ, 58 සත්වයා, 29 සිට; **36, 3**7

සති, 101 සතිපට්ඨානය, 89; සුනුය, 68, 101 සධාව, (ශුඩාව), 21, 13, 120 75 සම්බන්ධය, අඹු සැම්, 115: ගිහි පැවිදි, 117; ගුරු ශිෂා, 115; නාදැ මිතුරු අසල්වැසි, 116; සේවා සේවක. 118 සමමා ආජීව, 66, 67 112 කම්මන්ත, 66, 67 සම්මා සමමා දිටයි, 70 සම්මා වාවා, 66 සමමා වායාම, 65, 67, 68 සම්මා සංකප්ප, 69 සම්මා සති. 67. 68 සම්මා සමාධි 67, 69 සමථ, 100. සමාධි, 65, 67. සමුදය, 24, 42 සිට සව්ට්ඨ තෙරුණුවෝ, 14

සහනශීලත්වය, 7 සාති භික්ෂුව, 34 සාලප්ක්ෂතා වාදය, 63; බෞද්ධ, සාරතාථ, xxiv, 24 සාවක්රී, 11. සැප සතර, 121 සැරියුත් තෙරුණුවෝ, 53, 62, සිංසපා වනය, 18 සිගාල, 114, 121 සිගාල සුතුය, 114 සිද්ධාර්ථ කුමාරයා, xxiii සුද්ධෝදන රජු, xxiii සෙන් කුමය, 106 සෝව්යට සංගමය, xxiv හින්දු, 8, 9 තීනයානය, xxi හෙරක්ලීටස්, 37 (1 අධෝ)

"Wherever the Buddha's teachings have flourished,
either in cities or countrysides,
people would gain inconceivable benefits.

The land and pepole would be enveloped in peace.
The sun and moon will shine clear and bright.
Wind and rain would appear accordingly,
and there will be no disasters.

Nations would be prosperous and there would be no use for soldiers or weapons.

People would abide by morality and accord with laws.

They would be courteous and humble,
and everyone would be content without injustices.
There would be no thefts or violence.
The strong would not dominate the weak
and everyone would get their fair share."

THE BUDDHA SPEAKS OF THE INFINITE LIFE SUTRA OF ADORNMENT, PURITY, EQUALITY AND ENLIGHTENMENT OF THE MAHAYANA SCHOOL With bad advisors forever left behind, From paths of evil he departs for eternity, Soon to see the Buddha of Limitless Light And perfect Samantabhadra's Supreme Vows.

The supreme and endless blessings
of Samantabhadra's deeds,
I now universally transfer.
May every living being, drowning and adrift,
Soon return to the Pure Land of Limitless Light!

~ The Vows of Samantabhadra~

I vow that when my life approaches its end,
All obstructions will be swept away;
I will see Amitabha Buddha,
And be born in His Western Pure Land of
Ultimate Bliss and Peace.

When reborn in the Western Pure Land, I will perfect and completely fulfill Without exception these Great Vows, To delight and benefit all beings.

~ The Vows of Samantabhadra

### GREAT VOW

# BODHISATTVA EARTH-TREASURY (BODHISATTVA KSITIGARBHA)

"Unless Hells become empty,
I vow not to attain Buddhahood;
Till all have achieved the Ultimate Liberation,
I shall then consider my Enlightenment full!"

Bodhisattva Earth-Treasury is entrusted as the Caretaker of the World until Buddha Maitreya reincarnates on Earth in 5.7 billion years.

Reciting the Holy Name:

#### NAMO BODHISATTVA EARTH-TREASURY

Karma-erasing Mantra:

OM BA LA MO LING TO NING SVAHA

## DEDICATION OF MERIT

May the merit and virtue
accrued from this work
adorn Amitabha Buddha's Pure Land,
repay the four great kindnesses above,
and relieve the suffering of
those on the three paths below.
May those who see or hear of these efforts
generate Bodhi-mind,
spend their lives devoted to the Buddha Dharma,
and finally be reborn together in
the Land of Ultimate Bliss.
Homage to Amita Buddha!

## NAMO AMITABHA 南無阿彌陀佛

【斯里蘭卡文:WHATTHE BUDDHA TAUGHT 佛陀的啟示】

#### 財團法人佛陀教育基金會 印贈

台北市杭州南路一段五十五號十一樓

Printed and donated for free distribution by

The Corporate Body of the Buddha Educational Foundation 11F., 55 Hang Chow South Road Sec 1, Taipei, Taiwan, R.O.C.

Tel: 886-2-23951198 , Fax: 886-2-23913415

Email: overseas@budaedu.org Website:http://www.budaedu.org

This book is strictly for free distribution, it is not to be sold.

නොමිලයේ බෙදාදීම පිණිසයි.

Printed in Taiwan 2,000 copies; December 2014 SR027-12787

