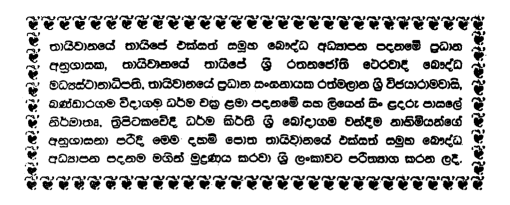
# බුදු දහමෙහි හදවත භාවනාවයි

අජාන් බුහ්මවංසෝ මහ තෙරුන් වහන්සේ

ඉංගුීසි බසින් සිංහලට පරිවර්තනය හික්ඛූ අභය හිමි

 $\frac{2548}{2004}$ 



### ශුී ලංකා ධර්ම වකු ළමා පදනම වීදාගම, බණ්ඩාරගම

Printed for free distribution by

#### The Corporate Body of the Buddha Educational Foundation

11F., 55 Hang Chow South Road Sec 1, Taipei, Taiwan, R.O.C. Tel: 886-2-23951198, Fax: 886-2-23913415

Email: overseas@budaedu.org Website:http://www.budaedu.org Mobile Web: m.budaedu.org

This book is strictly for free distribution, it is not to be sold.

නොමිලයේ බෙදාදීම පිණිසයි.

## බුදු දහමෙහි හදවත භාවනාවයි

සතිපතා සිකුරාද දිනවල බටහිර ඔස්ටුේලියාවේ පර්ත් නගරයේ ධම්මාලෝක බෞද්ධ මධාාස්ථානයේ පැවැත්වෙන ධර්ම දේශනා මාලාවේ වසර 2000 පෙබරවාරි මස 4වෙති දින පැවැත්වූ දේශනය ඇසුරෙන් සකස් කරන ලදී.

#### ΙI

## එය දියුණු කිරීම සරල ව

බටහිර ඕස්ටුීලියාවේ බෝධිංයාන ආරණායේ 1995 දී පැවැත්වූ ධර්ම දේශනයක් හා පර්ත් නගරයේ 1997 දී පවත්වන ලද 9-දින භාවනා මුඑවේ දී පැවැත්වූ ධර්ම දේශනයක් ඇසුරෙන් සකස් කරන ලදී .

(මෙම පොතෙහි සියලු ම අයිකීන් පරිවර්තක භික්බු අභය, බෝධිංයාන ආරණාය සතුයි).

## පවුන

කියවන්නාට වචනයක් හැදින්වීම බටහිර ඕස්ටුේලියානු බෞද්ධ සංගමය පරිවර්තකගෙන්

#### I

## බුදු දහමෙහි හදවත භාවනාවයි

- 01 බුදු දහමෙහි හදවත
- 02 භාවතාව සහ සතාාවබෝධය
- 03 තුන් නුවණ

#### II

## එය දියුණු කිරීම සරල ව

- 04 එය කෙසේ විය යුතු ද?
- 05 මේ මොහොතේ අවධානය: පළමුවන අවධිය
- 06 මේ මොහොතේ නිහඩ අවධානය : දෙවන අවධිය
- 07 හුස්ම වෙත රඳවා ගත් අවධානය : තෙවන අවධිය
- 08 හුස්ම වෙත රඳවා ගත් සම්පූර්ණ අවධානය : සිව්වන අවධිය
- 09 පියකරු හුස්ම වෙත සම්පූර්ණ අවධානය : පස්වන අවධිය
- 10 පියකරු නිමිත්තේ ආශ්වාදය : සවන අවධිය
- 11 ධාාන : සත්වන අවධිය
- 12 අනුශාසනය
- 13 කරණීය මෙත්ත සුතුය-කවියෙන්

#### කියවන්නාට වචනයක්

මනුලොව ජීවන දුක කෙරෙන් විමුක්තිගාමී මාවතක් සිත දියුණු කිරීම තුළින් ම පෙන්වා දී ඇති බුදු දහම උසස් ඉගැන්වීමෙකි. භාවතා යන වචනයෙහි අර්ථය ද සිත දියුණු කිරීම යනුයි. එහෙත් මෙම භාවතාව තිසි ලෙස කිුයාවට නැඟීම තරමක් අපහසු කාර්යයෙකි. එය ඉවසීමෙන් දීර්ඝකාලීන ව පුරුදු-පුහුණු කළ යුතු වූ වාහයාමයෙකි. සදාචාර සම්පන්ත ව, කෙලෙස්වලින් අනුකුමයෙන් මිදෙමින් එය කළ යුතු වේ.

සෛද්ධාන්තික භෞතික විදාහවෙන් පළමුවන පන්තියේ ගෞරව උපාධියක් ලබා ගත් ඉංගීසි ජාතික විද්වතෙක් පසු ව අජාන් බුත්මවංසෝ නමින් පැවිදි වී තායිලන්තයේ අජාන් වා මහ තෙරුන් යටතෙහි මහණදම් පිරුත. උන්වහන්සේ විසින් සම්පාදිත මෙම අගනා කෘතිය තුළින් ඉදිරිපත් කර ඇත්තේ පුථම ධාහන තත්ත්වය තෙක් භාවනාව දියුණු කිරීමේ සත් පියවරකින් යුත් භාවනා කුමයෙකි.

අභිනිෂ්කුමණයේ අගය මෙහි දිගින්දිගට පැහැදිලි කිරීමෙන් ම මෙහි පෙන්වන කුමයෙහි නිරවදාකාවය වටහා ගත හැකිය. අතීත-අනාගත දේවලට කාලය නාස්ති කිරීමෙන් වැළකී භාවනාවෙහි යෙදිය යුතු සැටි මෙහි i iවන කොටසින් මනා ව විස්තර වී ඇත. 'මේ මොහොතෙහි අවධානය' තිහඬ අවධානය' ඇතුළත කථාව' වැනි මාතෘකා මහින් පැහැදිලි කර දී ඇති කරුණු වැදගත්ය. භාවනාව නිසි ලෙස කිරීමට අගතා උපදෙස් ලෙස ඒවා පිළිගත හැකිය.

අවසන් පරිච්ඡේදයෙන් සමථ-විපස්සනා වෙන් කර දක්වීමේ සාම්පුදායික මතය බැහැර කිරීම ද වැදගත් උපදෙසක් ලෙස පිළිගත හැකිය. එම මතය නිවැරදිය යනු අපගේ ද මතය බැව් පවසමු.

> අ.ග.සි. කාරියවසම් සංස්කාරක

## හැඳින්වීම

අජාත් (ගුරුතුමා) බුහ්මවංසෝ මහ තෙරුත් වහන්සේ වසර 1951 දී ලන්ඩන් නගරයේ උපක ලැබූහ. බුදු දහම සමහ ඔහුගේ මුල් ම සම්බන්ධය ඇති වූයේ පාසැල් වියේ දී ලන්ඩන් නගරයේ පොත්හලක පොතපත පරීකෂා කරමින් සිටිය දී ය. ඔහු කේම්බුජ් විශ්ව විද ුලයේ සෛද්ධාන්තික භෞතික විදුව හදුරමින් සිටි වකවානුවේ දී, එම පළාතේ බෞද්ධ සංගමයේ සාමාජිකත්වය ලබා සිටි අතර භාවතාවෙහි ද තිරත විය. පළමුවත පත්තියේ ගෞරව උපාධියක් ලබා ගැනීමෙන් පසු ඔහු ඩෙවොන් නගරයේ ජොෂ්ඨ පාසලක භෞතික විදූ ගුරුවරයකු ලෙස කෙටි කාලයක් සේවයෙහි යෙදුනේය. ලන්ඩන් නුවර දී මුණගැසුණු කායිලන්ත භිකුෂුවක කෙරෙහි ඇති වූ මහත් පුසාදය මුල් කොට ගෙන මහණදම් පිරීම සඳහා හටගත් බලවත් ආශාව මූදුත්පත් කර ගැනීමට තායිලත්තයට ගිය ඔහු වයස 23 දී, වට් සාකෙත් ආරණායේ තාන් චොකුන් පුොම් ගුණපෝන් මහ තෙරුත් වෙතින් පැවිදි -උපසම්පදව ලබා ගත්තේය.

1975 දී අජාත් වා මහ තෙරුත් වහත්සේ යටතේ පුහුණුව ඇරඹූ උත්වහත්සේ පිටරට හික්ෂූත් උදෙසා ආරම්භ කරනලද වට් පා තතවට් ආරණායේ මුල් ගෝල පිරිසට අයත් වූහ. 1983 දී ආරම්භ කරන්නට යෙදුණු බෝධිංයාන ආරණාය පිහිටුවීම සඳහා උත්වහත්සේ බටහිර ඕස්ටුේලියාවේ පර්ක් නගරයට පැමිණියහ. ආරණායෙහි අවශා ගොඩනැගිලි ඉදි කිරීම් ආදී කටයුතු සඳහා බොහෝ වෙහෙස මහත්සි වන අතර ම, උත්වහත්සේ විවිධ ජාතීත් අතර බුදු දහම පුවලික කිරීමෙහි ද යෙදී සිටිකි. කුඩා ළමයින්ගේ සිට පුාදේශික සිරකරුවන් දක්වා සමාජයේ නානා තරාතිරම්වල අය උත්වහත්සේගේ දෙඇසට ලක් වෙති. හිකුෂු විනය පිළිබඳ ව උත්වහත්සේගේ පුවීණත්වය බටහිර රටවල වෙසෙන හික්ෂූත් අතර ඉතා පුකට ව ඇත. උත්වහත්සේගේ මෙම දනුම සහ උපදේශ

එංගලන්තය, ස්විට්සර්ලන්තය, ඕස්ටුේලියාව සහ නවසීලන්තය ආදී නොයෙකුත් රටවල වෙසෙන භික්ෂූන් වහන්සේලාට ධර්ම-විනය හැදුරීමට හා පිළිපැදීමට මහත් සේ උපකාරී වෙයි.

1995 දී බෝධිංයාන ආරණාය පාලනය කිරීමේ භාරදූර කටයුත්ත භාර ගත් උත්වහන්සේ එහි අධිපතිවරයා වන අතර බටහිර ඔස්ටේලියානු බෞද්ධ සංගමය, වික්ටෝරියා බෞද්ධ සංගමය සහ මෙල්බර්ත් චිත්ත විවේක තපෝවනය යනාදී ආයතනයන්හි අනුශාසකයාණෝ ද වෙති. එතුමා අනගාරිකවරුත්, සාමණෝරවරුත් හා භික්ෂූත් වහන්සේලා පුහුණු කිරීමේ කටයුතුවලට මූලිකත්වය දෙන අතර ම, ගිහි ජනතාව උදෙසා පර්ත් නගරයෙහි පිහිටි ධම්මාලෝක බෞද්ධ මධාස්ථානයේ දී සති අත්තවල භාවනා පත්ති පැවැත්වීම්, සූනු පිටකය ඉගැන්වීම හා ධර්ම දේශනා පැවැත්වීම් ආදී කටයුතු මහිත් ගිහි පිරිස පුහුණු කිරීමෙන් ද අපමණ සේවයක් ඉටු කරති.

විටිත් විට ඕස්ටේලියාවේ විවිධ පුාත්තවල හා ඉත්දුනීසියාව, සිංගප්පූරුව, මැලේසියාව ආදී රටවල පවත්වත බෞද්ධ ධර්ම දේශතා හා භාවතා පුහුණු කිරීමේ වැඩ සටහත්වලට ද උත්වහත්සේ ශුමය වැය කෙරේ. මෙකල ඕස්ටේලියාවේ ඉතා ශීසුයෙන් පැතිරෙත ආගම බුද්ධාගම බවට පත් වීමට උත්වහත්සේගෙන් වත සේවය අති මහත්ය.

බෞද්ධ හා කිස්තියාති ඉතිහාසයේ මුල් වතාවට, බෞද්ධ හිකුෂුවකට පල්ලියක පූජාව පවත්වත වේලාවට එයට සහභාගී වීමට ලක් ආරාධනයට අනු ව මැත දී පර්ත් නගරයේ සුපුසිද්ධ සාත්ත ජෝර්ජ් පල්ලියේ ඉරිද සවස පූජාවේ දී දේශනයක් පැවැත්වීම උත්වහත්සේගේ ගුණගරුක බව, මෛතීය සහ සුහදතාවය පෙත්නුම් කෙරෙන්නකි. ඒ සමභ ම මෙකල ඉතා දුර්ලභ, අනොන්තා ආගමික සහජීවනය සම්බන්ධයෙන් අනා ආගමිකයින් අතර වුව ද මුත්වහත්සේ දිනා ගෙන ඇති ගෞරවය හා විශ්වාසය ද එමහිත් මතා ව පිළිබිඹු කෙරේ. භාවතාව පිළිබඳ උත්වහත්සේගේ තිපුණත්වය මෙම ගුත්ථය කියවීමෙන් ඔබට ම වටහා ගත හැකිය.

## බටහිර ඔස්ටුේලියානු බෞද්ධ සංගමය

බටහිර ඔස්ටුේලියානු බෞද්ධ සංගමය දනට ඔස්ටුේලියාවේ ඇති විශාලතම බෞද්ධ ආයතනය වන අතර එය ඉතා ශීසුයෙන් දියුණු වෙමින් පවතින බෞද්ධ ආයතනවලින් එකකි. බටහිර සහ ආසියානු ජාතික බෞද්ධයින් එකමුතු කරමින් අනාදිමත් කාලයක සිට පැවත එන ආරණායික සම්පුදය නභා සිටුවීමේ අරමුණ මුල් කර ගනිමින්, පැවිදි ජීවිතයක් ගත කිරීම සඳහා කැප වූ ස්තී-පුරුෂ දෙපාර්ශ්වයට ම නිවත් දෙර විවෘත කර ගැනීම උදෙසා පුහුණුවක යෙදී මට අතාවශා වනගත ආරණා පිහිටුවීමෙන් සහ ගිහි හවතුන්ගේ ධර්මාවබෝධය සහ භාවනාව වැඩි දියුණු කර ගැනීමට යෝගා නාගරික බෞද්ධ මධාස්ථානයක් ඇති කිරීමෙනුත් පසු ගිය වසර 25ක සුළු කාලයක් තුළ දී එය ඉටු කර ඇති සේවය ඉමහත්ය.

1983 දී පර්ත් නගරයට ආසත්ත ව, අක්කර 97ක භූමිභාගයක දෙර ලැල්ලකට පමණක් සීමා වූ කුටියක වසමින්, වසර ගණනාවක් තුළ දහඩිය මහන්සියෙන් ගොඩනැංවීම ඇරඹූ සර්පන්ටයින් පෙදෙසේ පිහිටි බෝධිංයාන ආරණාය හික්ෂූන් වහන්සේලා විසිනමකටත්, අනගාරිකවරුන් හතරදෙනකුටත්, ගිහි හවතුන් හත්දෙනකුටත්, බාහිර ලෝකයෙන් ඈත් වී, තිහඬ වාතාවරණයක භාවතායෝගී ව විසීමට අවශා වූ සෑම පහසුකමක් ම සලසයි. අද පවත්තා තත්ත්වයට එය ගෙන ඒමට එකල දී අධිපති ධූරය දරු අජාත් ජගරෝ මහ තෙරුන් වහන්සේ සමහ අජාත් බුහ්මවංසෝ මහ තෙරුන් වහන්සේ ඇතුළු අනිකුත් ගිහි පැවිදි භවතුන් වැය කර ඇති ශුමය අති පුශංසනීය වේ.

ඉංගුීසි ජාතිකයෙක් 1984 දී මෙම ආරණායෙහි මුලින් ම පැවිදි ජීවිතයට ඇතුළත් විය. ඕස්ටුේලියානු ජාතිකයකු පැවිද්ද ලැබුවේ 1987 වසරේ දීය. 2000 වසරෙහි දී ආරණායෙහි වස්වැසු භික්ෂූන් වහන්සේලා ගණන විස්සක් වූ අතර උන්වහන්සේලා ඉංගුීසි, ජර්මානු, නෝවීජියානු, ලාංකික, මැලේසියානු, රුසියානු, අමෙරිකානු සහ ඕස්ටේලියානු ආදී ජාතීන්ගෙන් සමන්විත වූහ.

අජාත් බුහ්මවංසෝ මහ තෙරුත් වහත්සේගේ අනුශාසකත්වය යටතේ 1998 දී පර්ත් තගරයට ආසත්ත ව අක්කර 583ක භූමිභාගයක මෙහෙණින් වහත්සේලා සදහා ධම්මසාර සේතාසනය පිහිටුවතලදී. එහි තායකත්වය දරතුයේ 1985 දී ලංකාවෙහි දී පැවිදි වී එහි අවුරුදු දහයක් ගත කොට මෙරටට පැමිණීමට පුථම එංගලත්තයේ අජාත් සුමේධෝ මහ තෙරුත් වහත්සේගේ අමරාවතී ආරණායෙහි අවුරුද්දක් වැඩ විසූ ඕස්ටේලියානු ජාතික අජාත් වායාමා දසසිල් මාතාවය. මුල් වතාවට මෙම ආරණායෙහි පැවිදි ජීවිතයට ඇතුළත් වූයේ ඕස්ට්යානු ජාතික කාත්තාවකි.

පර්ත් නගරයෙහි පිහිටි ධම්මාලෝක බෞද්ධ මධාාස්ථානයෙහි සති අන්තයේ පැවැත්වෙන බෞද්ධ වැඩකටයුතුවලට සහභාගී වන පින්වතුන් සඳහා සලසා ඇති පහසුකම් අතරට පුස්තකාලයක් ද, සිකුරාද දිනවල ධර්ම දේශනාවලට සවන් දීමට පැමිණෙන තුන්-හාරසියයක් පමණ පින්වතුන් සඳහා ඉඩකඩ ඇති නවීන පහසුකම් සහිත ධර්ම ශාලාවක් ද, එම කටයුතු සඳහා සති අන්තයේ නතර වීමට පැමිණෙන තෙරුන් වහන්සේලා වෙනුවෙන් තුන්නමකට විසිය හැකි ආවාසයක් ද, සමාජිකයන්ගේ විවිධ සංස්කෘතික කටයුතු සඳහා ශාලාවක් ද ඇතුළත්ය.

අජාන් බුහ්මවංසෝ මහතෙරුන් වහන්සේගේ ධර්ම දේශනා අඩංගු පොත්පත් මුදුණය කිරීම, ධර්ම දේශනා පටිගත කොට බෙද හැරීම, මැතක සිට පරිගණක මහින් අන්තර්ජාලය හරහා සිකුරාද සවස පැවැත්වෙන ධර්ම දේශනය ඕනෑම රටක සිට සවත් දීමට අවස්ථාව සලසා දීම යනාදිය මෙම සංගමයෙන් ඉටු කෙරෙන තවත් අමතර සේවාවන් හැටියට හඳුන්වා දිය හැකිය. වෙබ් අඩවිය: www.bswa.org.au.

#### පරිවර්තකගෙන්

ලංකාවේ ජීවත් වන බොහෝ දෙනකුට "දරුපවුලත් සමභ පිට රටකට ගොස් සැපවත් ජීවිතයක් ගත කිරීමට ඇත්නම්" යන අදහසක් ඇත. දනට අවුරුදු 30කට පමණ ඉහත දී එවත් අදහසක් මට ද ඇති විය. වැඩි දුර ඉගෙනීමත්, රැකියාවත් සඳහා එංගලන්තයට ගිය මා ඉත් පසු ව දරුපවුල ද සමහ දිවි ගෙවීම සඳහා තෝරා ගත්තේ ඕස්ටුේලියාවයි.

කුඩා කල සිට ම බුද්ධ ධර්මය හා බෞද්ධ චාරිතුවාරිතු පිළිබඳ ව හොඳ අවබෝධයක් තිබුණ ද, පිටරටවල දී අනා අාගමිකයන් එවැනි ගුණ ධර්ම සමහර විට අප පිළිපදිනවාටත් වඩා හොඳින් පිළිපදින බව පෙනී යාම නිසා ආධාාත්මික ගුණවගාව වෙත තවදුරටත් මා මනස තදින් ඇදී යාමක් නො වීය. බුදු දහම 'දුකින් මිදීම' අරමුණු කොට ගත් නමුදු සැප දුටු තැන එයට ඇලීම අන් අයගේ මෙන් ම අපගේ ද උරුමය වී ඇත. මේ සැපත්, එය සෙවීමට ගන්නා තැතත්, එය සුරැකීමට ගන්නා වෙරත් දුකක්යැයි බෞද්ධයින් වශයෙන් අපි පිළිගන්නෙමු ද?

තම රටේ හෝ පිටරටක හෝ සිටියත් කිසිවකු කිසි දිනක සැහීමකට පත් තො වන්නා වූ මෙම තාවකාලික සැපත සොයමින්, නොලද හැකි සතුටත් ලුහුබඳිමින්, ජීවිතයේ මෙතෙක් විදි හා විඳින්නා වූත් දුක පිළිබඳ හැභීමක් සහ වැටහීමක් දනට අවුරුදු 12කට පමණ ඉහත දී සිතෙහි පහළ වූයෙන්, මම ඒ ගැන විමසිලිමත් වූයෙමි.

එකල අප ආරණායෙහි විසු විතයගරුක, සිල්වක් හික්ෂූන් වහත්සේලාගේ පැවැත්මෙහි මා කලිත් තොදුටු උපශාත්ත භාවයක්, සැතසුන බවක් දිස් වත්තට විය. අතාා ආගමිකයිත් ලෙස උපත ලබා, තෙරුවත් සරණ ගිය මොවුන් අතර උපතිත් බෞද්ධයකු වූ මම අසරණයෙක් වීමි.

පොතපතින් උගත් ධර්මයට දැනුම සීමා කර නොගත්, ධර්මයේ සාරය වූ භාවනාව තුළින් හදවත් සිසිල් කර ගත්, විතයගරුක බවිත් ගත සංවරයට පමුණුවා ගත්, උත්වහත්සේලා මා වෙත ගෙන ආ පණිවිඩය කුමක් ද? "බුදු දහම අකාලිකය, බුදුරජාණන් වහත්සේ පෙන්වූ මහට පිවිසීමට දනුදු අපට හැකියාවක් ඇත" යන්නය.

උත්වහත්සේලා වෙතින් ධර්මය හා භාවතාව හැදරිමෙත්, පුතිපත්ති පිරීමෙහි ඇති හරය හා අගය වටහා ගතිමි. ඉතා පිරිසිදු සහ ඉතා පැහැදිලි වූ ධර්මය, අප අතර පුචලිත ව පවතින මේ ජීවිත කාලය තුළ දී එය අවබෝධ කර ගැනීමට උතත්දුවක්, ධෛයෳීයක් තො ගෙන මරණිත් පසු තමත් තො දක්තා මතු ජීවිතයක දී එම ධර්මය ම අවබෝධ කර ගැනීමට ලැබේවායි පැතීමේ ඇති තේරුම කුමක් ද? අප රවටත්තේ කවුරුත් ද? නිවන යනු පැතීමෙත් පමණක් ලද හැකි දෙයක් තො වේ. එය මරණිත් පසු ලද හැකි ද තො වේ. තිවන යනු තම ජීවිත කාලය තුළ දී තමා විසිත් ම අවබෝධ කර ගත යුතු සතායෙකි.

සැනසුන සිත ප්‍රීතිමත්ය. ප්‍රීතිය සිත පුබෝධමත් කරයි. ප්‍රීතිමත්, පුබෝධමත් සිත පහසුවෙන් සමාධිගත වේ. සමාධිගත වූ සිතෙහි පුඥාව පහළ වේ. දියුණු කර ගත්තා වූ, තියුණු කර ගත්තා වූ තියුණු කර ගත්තා වූ පුඥාව නිවතට මහයි. තැති තම් "පුඥාව තැත්තා හට ධෲන තැත. ධෲනයත් තැත්තා හට පුඥාව තැත. යමකුට ධෲනයත්, පුඥාවත් ඇද්ද හේ ඒකාත්තයෙත් ම තිවතට ළහය"යි බුදුරජාණත් වහත්සේ පවසති (ධම්මපදය, 372 ගාථාව).

ලංකාවෙත් පිට වී අවුරුදු 25ක් සම්පූර්ණ වූ දිත, එනම් 2000 ජනවාරි 2 වෙතිද සිය පවුලේ අාශීර්වාදය ඇති ව අජාත් බුත්මවංසෝ මහතෙරුත් වෙතිත් මහණකම ලබා, එම අවුරුද්දේ ම දෙසැම්බර් මස 26වෙති ද උපසම්පදව ලක් බව මා සදහත් කරත්තේ අතෙකක් තිසා තො ව, ගුරුදේවයාණත් වහත්සේගේ අාදර්ශය, ධර්මාවබෝධය හා භාවතාව මා තුළ මෙතරම් වෙතසක් ඇති කර ලීමට සමත් වූයේ නම්, එම ආදර්ශය ම, එම ධර්මාවබෝධය ම, එම භාවතාව ම, ඔබ තුළ කෙතෙරම් වෙතසක් ඇති කර ලීමට සමත් වේ දයි ඔබට ම විපරම් කර බැලීම සදහා අනුබලයක් වශයෙනි.

හාවනාවේ පුගතිය සඳහා මූලික වන 'අත්ම්දී ම' ඇරඹෙත්තේ පිටතින් නො ව ඇතුළතිනි. තම මනස තුළ මතු වන, පවතින දේ පිළිබඳ ව හරි සිහියක් නොමැති නම් ඒවායින් අත්ම්දී මක් කළ හැකි ද? බුදුරජාණන් වහන්සේ මීට අවුරුදු 2500කට පෙර පවසා ඇති "අප සිතන, කියන සහ කරන සෑම හොඳ හෝ නරක හෝ දෙයකට ම මුල් වන්නේ සිතය" යන කියමන ඇතුළත් ධම්මපදයේ මුල් ගාථාව අප කොතෙකුත් අසා සහ කියවා ඇතත්, භාවනාවෙහි යෙදී සිත සන්සුන් සහ තැන්පත් කර ගන්නා තෙක්, තම ජීවිතයේ වැදගත් පෙරළියක් ඇති කිරීමට සමත් එම මූලික සිද්ධාන්තය හදවතට කා-වද්ද ගැනීම අතිශයින් දුෂ්කරය.

උදසන ඇස් ඇරුණු මොහොතේ පටත් රෑ නින්දට ඇස් පියවා ගත්තා තෙක් සතිය හෙවත් පියවි සිහිය පවත්වා ගැනීමට උත්සාහ ගත්ත. දවසේ වැදගැම්මකට නැති සිකිවිලි මතු වීම ඇරඹෙතුයේ ඔබ උදසත ඇඳෙන් නැහිට පය බිම තැබීමටත් කලිනි. "තව මිනිත්තුවකින් නැගිට්ටා නම්, රෑ නින්ද ගියේ ම නැහැ තේ, හෙට ටිකක් කලින් නිද ගත්තට ඕනෑ, මොකක් ද අර සද්දෙ උදේ පාත්දර ම, මොනවට ද මිනිස්සු මේ බල්ලත් ඇති කරන්නේ?" යනාදී සෑම සිකිවිල්ලකට ම මුල ක්ලේශයන් බව වටහා ගැනීමට ඔබ පුඥාව උපදවා ගත්තේ කවද ද? දස විවෘත ව ඇතත්, මෙවන් සිතිවිලි ගෙන දෙන්නේ සිතට අසහනයක් මිස සහනයක් නොවන බව ඔබට නො පෙනෙන්නේ මත් ද? දවස මුඑල්ලේ ම නො කඩවා මතු වන අතර්ථකාරී සිතිවිලි නිසා එක්රැස් වන අසහනයෙන් මිදෙන්නට මහක් නැද්ද? මහක් ඇතත් එය නොදුටුවකු සේ කුසීත ව බලා සිටින්නේ ඇයි?

ක්ලේශයන්ට යටහත් වූ දුබලයකු ලෙස දවස අරඹන්නේ නැති ව, සිතිවිලි රහිත, සැනසුණු, පුහාස්වර සිතකින් අද දවස පිළිගැනීමට තවමත් ඔබගේ සුදනමක් නැත්තේ කාගේ බලපෑම නිසා ද? දත් මදිද්දී කණ්ණාඩියේ එහා පැත්තේ ඔබට සුහ උදසනක් පැතීමට බලා සිටින පුද්ගලයා දෙස කෙලින් බැලීමට ඔබ මැලි වන්නේ ඇයි? දත් බුරුසුව ඉවත්

කොට ඔහු සමහ සුහදතාවයෙන් සිනාසීමට ඔබට හැකියාවක් නැද්ද? මිතුරත් සමභ සිනාසීමට හැකි නම්, ඔබ ඉදිරියේ දත් සිටිනා පුද්ගලයා කොන් කරන්නේ ඇයි? නුරුස්සන්නේ ඇයි? ඔහු කළ වරද කුමක් ද? ඔබ මුවභ නැහෙන සිනාව ඔබේ හදවතෙහි සැනසීම පිළිබිඹු කරන කැඩපතයි. හෙට උදසන එය ඇත්තක් දයි සොයා බලන්න! එහෙත් පුශ්නය එය මතක් වෙයි ද යන්නය.

තමාගේ ම යහපත සඳහා මෙවැනි සුඑ දේවලින් සතිය නො කඩවා පවත්වා ගැනීමට උත්සාහ ගන්න. සිතෙහි පහළ වී ඇති සිතිවිල්ල තමාට ද, එමෙන් ම අනුන්ට ද යහපත, සැපත ළහා කර දෙන්නක් ද? නො එසේ නම් එම සිතිවිල්ල යොමු කෙරෙන්නේ තමාට හෝ අනුන්ට හෝ අයහපතක්, ජීඩාවක් ගෙන දීමට දයි ඔබට අභවා සිටින්නේ සතියයි. දනට එය රහසක් වුවත්, සන්තානයෙහි පහළ ව ඇති සිතිවිල්ලේ ආදී නව විගුහ කොට එය පවත්වා ගැනීමට හෝ එයින් අත්මිදීමට හෝ අවශා කාලය සහ ධෛයාශය ලබා දෙන්නේ එම සතියයි. ඔබට දහැම් ජීවිතයක් ගෙන යෑමට ඉඩකඩ ලබා දෙන්නේ සතියයි. සුළුවෙන් හෝ සතිය පවත්වා ගැනීමට ඔබට හැකියාව ලත් විට, එය ඔබට පුතාකෂ වනු ඇත.

තිවහල්, තිරවුල්, ප්‍රීතිමත් දිව්පෙවතක් උදෙසා හොඳ දේ හොඳ හැටියටත්, තරක දේ තරක හැටියටත් සිතට එකහ ව පිළිගැනීමට හා ඒ අනු ව කිුියා කිරීමට සුදුසු හොඳ ම මොහොත සිහියෙන් සිටිත මේ මොහොතයි. දියුණු කර ගත් සතියත්, තිවැරදි දකීමත් මේ මොහොතෙහි ලබා දෙන සැනසුම, සාමය හා ප්‍රීතිය යම් මොහොතක රස විදීමට ඔබට හැකි වූයේ නම්, බුදුරජාණන් වහන්සේ දෙසූ දහමෙහි හරය ඔබ හදවත විතිවිද ගිය මොහොත එම මොහොතයි. විචිකිච්ඡාවෙන් තොර ව, ආපසු බැලීමක් නොමැති ව කෙළවර දක්තා තෙක් බුදු මහෙහි ඉදිරියට යාම අරඹන සුහ මොහොත ද එම මොහොතයි. බොහෝ දෙනෙක් තමා දත්තා, හඳුනන අය භාවතා කරන නිසා හෝ ශාරීරික ව සහ මානසික ව යම්යම් දේ ලබා ගැනීමේ අදහසින් හෝ අද පටන් ගෙන හෙට පුකිඵල බලාපොරොත්තුවෙන් භාවතාව අරඹති. "මම සියල්ල දනිම්" යන ස්වාභිමානය ඇති ව, භාවතාවේ යථාර්ථය පිළිබඳ ව නිවැරදි සහ පැහැදිලි අවබෝධයක් ඇති කර ගත්තේ නැති ව, කරන්නන් වාලේ 'භාවතා කිරීමට' යෑමෙන් ටික දිනක දී 'භාවතා නොකිරීමට' ඔවුන්ගේ මනස යොමු වී යාම බොහෝ විට සිදු වන දෙයකි.

ඒ-මේ දෙයෙහි නියැලෙන්නේ නැති ව, සුළු මොහොතක් හෝ එක්තැන් වී සිටීමට ඇති 'නොපුරුදුකම' නිසා සිතෙහි මතු වන නොසන්සුන්කමින් විඩාවට පත් වී, 'හාවනා කිරීම' අතරමහ නතර කිරීමෙන් වැළකී සිටීමට මහක් ඔවුහු නොදනිති. 'හාවනා කරද්දී' වැල නො කැඩී සිතෙහි මතු වන නොයෙකුත් මාදිලියේ සිතිවිලිවලින් වල්මත් වී, එක් අරමුණක සිත පිහිටුවා ගැනීමට අපොහොසත් ව 'හාවනා කිරීමට' තිබූ අාසාව අතුරුදහන් වී, සිතෙහි වීයාහිය සහමුලින් ම සිදී ගොස්, සිත අඩපණ වී, කුසීතකමින් සිත පිරී යැමෙන් ඔවුන් හාවනාව අත්හැර දමන්නේ ඉතා සුළු කාලයක දී ය.

පළපුරුදු භාවනානුයෝගී සිල්වකකුගෙන් මේ පිළිබඳ ව උපදෙස් නොලැබීම හා නොපැතීම, නිවැරදි දකීමක් ඇති කර ගත් කලාාණ මිතුයකුගේ ඇසුර නොසෙවීම සහ පිරිසිදු අරමුණක් ඇති කර නොගැනීම ආදී කරුණු රැසක් භාවනාව කඩාකප්පල් වීමට හේතු වශයෙන් පෙන්වා දිය හැකිය.

භාවතාව සඳහා උපදවා ගත යුතු ආසාව අනෙකක් නො ව බලවත් උතත්දුවයි. එය ඇලීමක් නො වේ. භාවතාවේ දියුණුව සඳහා ඇති කර ගත්තා තණ්හාව අනෙකක් නො ව දඩි අධිෂ්ඨාතයයි. එය කෑදරකමක් නො වේ. භාවතාවේ දී ඇලීමෙන් සහ කෑදරකමින් සහමුලින් ම අත්මිදිය යුතුය. දියුණුවක් දකීමට නොඉවසිලිමත් වීම, ඉහළ මට්ටමකට ළභා වීමට - එනම් ධාාතයක් ලබා ගැනීමට, එසේක් නැති නම් තිමිත්තක් දක ගැනීමට - පහළ වන දෙළදුක ආදී ද භාවතාවේ දියුණුව මුළුමනින් ම ඇනහිටුවයි. සෑම භාවතා වාරයක ම අවසාතයේ දී දෙතෙක ඇරීමට පළමු ව, භාවතාව පටත් ගැනීමේ දී පැවති මතසේ ස්වභාවය සහ දත් පවත්තා මතසේ ස්වභාවය ද සුළු කාලයක් තුළ හොඳිත් සංසත්දතය කර බලන්ත. භාවතාවෙහි යෙදී මෙත් මතසෙහි තැත්පත් බව හා තිරවුල් බව වර්ධ යය වූයේ ද? මතස එක්තැත් වූයේ ද? එසේ වූයේ තම්, එම තත්ත්වය උද කර ගැනීම සඳහා තමා යොද ගත් උපායයත් හා ඉවහල් වූ හේතුසාධක හොඳින් මතකයේ රඳවා ගත්ත. ඒවා මතු භාවතා වාර තුළ දී උපයෝගී කර ගත්ත. අඩුලුහුඩුකම් මහහරවා ගත්ත.

නො එසේ නම්, මනසෙහි දක ගත හැකි වෙනසක් නො වූයේ ද? එය වියවුලට පත් වූයේ ද? සිත විසිර ගියේ ද? එසේ වූයේ නම් කවර හේතුන් නිසා භාවනාව අබලදුබල වූයේ දයි හොදින් විගුහ කර බලන්න. එම හේතුන් සිහියට ගෙන, භාවනාවෙන් පිටත දී, එනම් එදිනෙද ජීවිතයේ දී, ඒවා ඉවත් කිරීමට සහ දුර්වල කිරීමට ඔබ වෑයම් කරන්නේ නම්, හරිහැටි නොකෙරුණු භාවනාවෙන් වුව ද ඉටු වනුයේ යහපතෙකි. එය කාලය අපතේ හැරිමක් නො වේ. සිතේ සැනසීමට අකුල් හෙළන, ක්ලේශයන් දන හඳුනා ගැනීමට අවශා ශක්තියක් හා පුඥාවක් ඔබ ඇති කර ගන්නෙහිය. සමථය දියුණු කර ගැනීමට යත්න දරන පුද්ගලයින් එම උත්සාහයේ පුතිඵලයක් ලෙස භාවනාවේ දී මෙන් ම ඉන් පිටත දීත් දියුණු කර ගන්නේ නිවැරදි දකීමයි. භාවනාවේ දී සමථය හා අත්වැල් බැඳ ගන්නා විපස්සනාව එයයි.

හරිහැටි නොකෙරෙන භාවනා වාරයක දී මතු වන අසහනය තැති නම් දුක ඇත්ත වශයෙන් ම දුකක් නො ව, දුක තැති කර ගැනීමට මහ පෙන්වීමකි. ඔබේ පුඥාව දුකත්, දුක ඇති වීමට හේතුවත් පෙන්වා දෙන නිසා එයින් අත්මිදී පීුතිය හා සැනසීම ළහා කර ගැනීමට ධෛය\$ ගන්න.

එවැනි භාවතා වාරයක දී සිතෙහි මතු වූ තොසන්සුන්කම ඇති කිරීමට තුඩු දුන් හේතූන් භාවතාවෙන් පිටත දී ඔබේ මනසට බලපෑමක් ඇති නො කරන්නේයයි ඔබ සිතන්නෙහි ද? සිත තුළ පැසවමින් පවතින්නා වූ එම හේතුන්, එම ක්ලේශයන් යටපත් කරමින් සභවා ගෙන වෙනතක් බලා ගෙන සිටිය හැකි වුවත් ඒවායින් මනසට වන හානිය ඔබට නො පෙනුනත්, කාලය ගත වීමත් සමභ ම ඔබ නො දනුවත් ව ම, ඔබේ ඉරියව් හා කිුියාකලාප තුළින් ඒවා ලොවට හෙළිදරව් කෙරෙනු ඇත.

යම් මොහොතක සිතෙහි පහළ වූ දුකක්, එහි පැලපදියම් වීම වැළැක්වීම සඳහා අවශා වූ සිහිකල්පතාව තොමඳ ව දියුණු කර ගත්ත. පිරිසිදු, පුබෝධමත් සහ සැනසුණු සිතකින් දවසේ එදිනෙද කටයුතුවල යෙදෙන්න. තමාගේ ලාබ-පුයෝජන සඳහා වත්, සතුට සඳහා වත්, අනුත් පිනවීම සඳහා වත් හෝ වෙන මොනයම් කාරණයක් නිසා වත් හෝ පංච සීලය බිඳී යාමට කිසිම ඉඩක් නො තබන්න. දන, සීල ආදී ගුණධර්මයන් තවතවත් වැඩිදියුණු කර ගත්ත.

'සැප ඇති' තැන්වල නැවත ඉපදීමට අර අදින්නේ නැති ව, 'සැප නැති' තැන්වල උපත ලැබීමට ඇති ඉඩ අහුරා, දුකින් මිදීම අරමුණු කොට ගෙන, සාමය, සැනසීම ළභා කර ගැනීම සඳහාත්, මෙලොව අභිවෘද්ධිය සඳහාත්, තථාගතයාණන් වහන්සේ අනුදන වදළ භාවනාවෙහි ඉතසිතින් යෙදෙන්න. මනසට එහි ස්වාභාවික තැන්පත් බවට පත්වීමට ඉඩ දෙන්න. සැම භාවනා වාරයක ම ආරම්භයේ දී සිතෙහි තදින් කාවද්ද ගත යුත්තේ, ''කිසිවෙක් නො වෙමි, යා යුතු තැනක් නැත, කළ යුතු දෙයක් නැත, මෙතැන මේ මොහොතේ, හිඳිම්, දනිම්' යන්න පමණයි.

සීලය වැඩිදියුණු කර ගන්න. සීලයෙන් භාවනාව ද, භාවනාවෙන් පුඳාව ද, පුඳාවෙන් සීලය ද දියුණු වේ. භාවනාවෙන් ඔබ අත් කර ගන්නා සැපත, සැනසුම හා සාමය ඔබ ඇසුරට පත් අය තුළ ද ඉතිරී-පැතිරී යෑම වැළැක්වීම ඔබට කළ නොහැකි දෙයකි. ඔබට කළ නොහැකි දෙයකින් ලොවට සෙතක් සැලසේ නම්...... ඔබට කළ හැකි දේවල් ගැන කවර කථා ද? සිල්වතකු වීමෙන් මේ ඉතා කෙටි ජීවිතයේ දී දිනෙන්-දින පුපාතයට යන සමාජයේ මිම්මට අනු ව තමාට අවාසියක් වූවත්, එම සමාජයේ තැනක් නොලැබුණත්, සෙස්සන්හට තමා සිහි වියරු වූවකු සේ පෙනුනත්, අන් අයට නොපෙනෙන, ආය්‍ය පුද්ගලයින් දක්නා, බුදුරජාණන් වහන්සේ පෙන්නුම් කර දී ඇති ලෙසට මැරි-මැරි උපදින, ඉතා දික් වූ දුක් සහගත සංසාරයෙහි ඔබට අයත් වන්නේ "අමරණීය" තැනකි.

මෙය කෙටි කථාවක් හෝ තව කථාවක් හෝ තො ව ඉතා දිග කථාවකි. සමහර විට තම ජීවිත කාලය තුළ දී වුව ද කියවා තිම කළ තොහැකි තරමේ දිග කථාවකි. පොත කියවද්දී, එහි අඩංගු අදහස් තේරුම් ගැනීමට පහසු වූවත් තො රැවටෙන්ත භාවතාවේ යෙදෙද්දී, එහි අඩංගු අදහස් එක් වරට ම කිුයාත්මක කිරීමට අපහසු වූවත් තොපසුබට වන්ත

එක් වරක් පමණක් කියවුව ද, උන්වහන්සේ විස්තර කර දෙන්නා වූ විලාසයේ ලිහිල් බව නිසා මෙම භාවනා කුමය ඔබේ දොනයට පහසුවෙන් හසු වනු ඇත. නමුත් අවාසනාවකට මෙන්, කියවීමෙන් අත් කර ගන්නා දොනය අප බලාපොරොත්තු වන පුතිඵලය වූ මානසික සහනය ළභා කර දීමට අපොහොසත්ය. නිරතුරු ව ම විමසිලිමත් ව, සිහිකල්පනාව තමා වෙතින් ගිලිහී යාමට ඉඩ නො දී දිනපතා ඉඩ ලත් සෑම විටක දී ම භාවනාවෙහි යෙදෙමින්, මෙහි අඩංගු අදහස් භා උපදෙස් අවබෝධයෙන් ම තම හදවතෙහි තහවුරු කර ගන්න. සිත සන්සුන් වීමත් සමභ ම මනසෙහි පහළ වන පුදොව ඊට ආධාර වන බව ඔබට ටික දිනක දී පෙනී යනු ඇත. පුදොව නොමැති ව භාවනාව ද, භාවනාව නොමැති ව පුදොව ද ඇති නොවන බව බුදුරජාණන් වහන්සේ දේශනා කර ඇත්තේ එහෙයිනි.

භාවතාව හරියාකාර ව තොකෙරෙන විට දී හෝ එහි දියුණුවක් තොදකින විට දී හෝ එයින් අසහනයට පත් තො වන්න. මෙය නැවතනැවතත් කියවා, මෙතෙක් ඔබේ මනසට හසු තො වූ, මතුපිටිත් සරල ව පෙනුනත්, එහි අඩංගු ගැඹුරු බවත් ටික දිනකින් කියාවට නැභීමට පහසු පිළිවෙතත් වටහා ගෙන, ඔබේ මතු සුහසිද්ධිය. සදහා තවතවත් දිරි ගත්න. නොපසුබට වන්න. දන් සැප විඳ පසු ව දුක් විදිනවාට වඩා දන් මහන්සි වී දනුත්-පසුවත් සැප විදින්න.

බුදුරජාණත් වහත්සේ පෙත්වා දුත් මාර්ගයෙහි හරය හා අගය ඔබ වටහා ගත්තේ තම්, භාවතාවෙහි යෙදී හරියාකාර ව මෙහි අඩංගු උපදෙස් පිළිපදිත්ත. ඔබේ සිත තැත්පත් බවට හා තිරවුල් බවට පත් කර ගත්තේ තම්, එය උත්වහත්සේට දක්වත උසස්ම ගෞරවය බව සිතට ගත්ත. පළමු ව තමා සම්මතෙහි පිහිටා මෛතීය පෙරදරි කර ගෙත, සැමගේ අභිවෘද්ධිය සඳහා ධර්මයට හිතැති ඔබේ හිතවතුත් ද යහ මහට ගැනීමට දිරි ගත්ත, ඔවුනට ආදර්ශයක් වත්ත.

භාවතාවෙහි දී සහ ඉන් පිටත දී ත් මනස මුදු -මොළොක් කර ගැනීම සඳහා උපකාරකයක් වශයෙන් භාවිතා කිරීමට 'කරණීය මෙත්ත සූතුය' මතක තබා ගැනීමට පහසු වන අයුරිත් කවියට පෙරඑවෙමි. එය පොත අවසානයෙහි ඇතුළත් කර ඇත.

ධර්මය සිතෙහි තහවුරු වත්තේ ඔබ එය අවබෝධ කර ගැනීමට දක්වත කැමැත්ත හා ධර්මයට දක්වත ගෞරවය මුල් කර ගෙනය. එම තිසා මේ පොත තැනතැන තො දමා, ඊට සුදුසු පිරිසිදු ස්ථානයක තබත්ත. ධර්මය අඩංගු පොතපත කියවද්දී පිටු පෙරළීම සඳහා ඇහිල්ලේ කෙළ තො තවරත්ත. ධර්මයට සිත යොමු කළ, ඔබගේ හිතවතුන්ගේ අතට ද මෙය පත් කරන්න. තාහාග අතුරින් උතුම්ම තාහාගය ධර්ම තාහාගයයි.

ධර්මයට ඇති ලැදියාව නිසා, හැකි ඉක්මනින් මෙය ඔබ අතට පත් කිරීම උදෙසා මහත් වෙහෙසක් දරු, මෙරටෙහි දී ම එය සිංහල භාෂාවෙන් යතුරුලිඛිත කර දීමෙන් රූපා සහ විමල් සිල්වා යුවළ දුන් සභාය ගෞරවයෙන් සිහිපත් කරන අතර, සෝදුපත් බැලීමෙන් පේුමා අභයසිංහ හා තලතා කරුණාරත්න මහත්මීන් කළ ආධාරය ඉතා අගය කොට සලකමි.

ඉටිපත්දම් එලියේ ආධාරයෙත්, රැය බොහෝ ගණනක් වැය කොට, කාහටත් කියවා තේරුම් ගැනීමට පහසු වත අයුරිත් සරල බසිත් මෙය ඔබ අතට පත් කළේ "භාවතා කරත්ත කැමතියි තමුත් හරියට කියලා දෙත්ත කෙතෙක් නැහැ", "පොත්වල තියෙන කුම තේරුම් ගත්ත අමාරුයි", "හාවතා පත්තිවලට යත්තට වේලාවක් නැහැ" යතාදී බොළඳ තර්ක ඉදිරිපත් කරමින් භාවතාවේ තොයෙදෙන අකළොස්සකට හෝ භාවතාවෙහි යෙදී තම සිත හඳුනා ගැනීමෙන්, එහි ඇති දුර්වලකම් අවබෝධ කර ගෙත, ඥතාත්වික ව ඒවා මහහරවා ගැනීමෙන් සෙතක්-ශාත්තියක් අත් කර ගැනීමට හැකි වනු ඇත යන බලාපොරොත්තුවෙනි. දනටමත් භාවතාවෙහි යෙදී සිටිත්තත්හට භාවතාව තව දුරටත් ගැඹුරට දියුණු කර ගැනීමට මෙය අාධාර වේ නම්, ඒ අමතර ලාභයෙකි. එය එසේ ම වේවායි ඉත සිතිත් පතමි.

පරිවර්තනයේ දී සහ අදහස් තව දුරටත් විස්තර කර දීමේ දී යම්යම් පුමාද දේෂ ඇති වූයේ තම් එහි වගකීම මා සතු බව කරුණාවෙන් සලකන්න.

අවසාන වශයෙන් ධර්මය පිළිබඳ සිය අවබෝධය ඔබට ද තොඅඩු ව ලබා දීම සඳහා උන්වහන්සේගේ ධර්ම දේශනා සිංහලට පරිවර්තනය කොට ඔබ අතට පත් කිරිමට අවසර දුන් මා ගුරුදේවයන් වන අජාන් බුහ්මවංසෝ මහතෙරුන් වහන්සේට මාගේ නමස්කාරය පුද කරමි.

භික්ඛු අභය, (පැවිදි වීමට පෙර නම - ජෝර්ජ් කාරියවසම්) බෝධිංයාන ආරණාය, සර්පන්ටයින්, 6125, බටහිර ඕස්ටුේලියාව, 1 - 10 - 2001. I

## බුදු දහමෙහි හදවත භාවනාවයි 01

## බුදු දහමෙහි හදවත

බුදු දහමෙහි හරය පිළිබඳ ව ගැඹුරිත් සලකා බැලීමට මම අද දිත අදහස් කරමි. බොහෝ විට බුදු දහම ලෙස ගෙන හැර දක්වත තොයෙකුත් අත්දමේ පුදුම සහගත දේවල් පුවත්පත්වල සහ පොත්පත්වල මම කියවා ඇත්තෙමි. එම තියා මෙහි දී සතාම වූ බෞද්ධ ඉගැන්වීම්වල හරය සිද්ධාන්තයක් වශයෙන් නො ව අත්දකීමක් වශයෙන් පෙන්වා දීමට බලාපොරොත්තු වෙමි.

#### මතෝරෝග නිරීකුණය

දොනාත්විත ආකල්පයන් සහ දක්ෂා්පායයන් යොද ගතිමින් මෙලොව ජීවිතය වඩාත් සාමකාමී කර ගත්තා කුමයක් ලෙස සිතමින් සමහර පුද්ගලයින් තවමත් බුද්ධාගම මතෝරෝගයන්ට යම්කිසි අන්දමේ පිළියමක් ලබා දෙන්නක් හැටියට සලකන බව මම දතිමි. මෙවත් පිළියම්වලින් පොහොසත් බෞද්ධ ඉගැන්වීම් ගබඩාව, පුද්ගලයින්ගේ ජීවත දුක් ගැහැට ලිහිල් කර ගැනීම සඳහා ඉමහත් සෙතක් සලසන බව සැබෑවෙකි. නැණවත් ආකල්පයන් සහ සානුකම්පිත වේතනාවන් උපයෝගී කර ගනිමින්, ලෝකයෙහි පවතින්තා වූ ගැටඑවලට මුහුණ දීමට සඵල මහක් බුද්ධාගම පෙන්වා දෙයි. මෙම බෞද්ධ පිළිවෙත් අනුගමනය කිරීමෙන් පුතිඵල ලැබෙන විට, බුදු දහමෙහි ඇති හරය හා එහි වැදගත්කම අවබෝධ වීමෙන් ඔවුන් තුළ ඉමහත් හක්තියක් සහ විශ්වාසයක් ගොඩනැහේ.

සිකුරාද සවසට ධර්මයට සවත් දීම සඳහා බොහෝ දෙනකු මෙම බෞද්ධ මධාස්ථානයට රැස් වන්නේ මන්දයි මම බොහෝ විට මෙනෙහි කරමි. ඒ ඔවුන් එයින් යමක් ලබා ගන්නා නිසාය. මෙම ඉගැන්වීම්වලින් ඔවුන් ලබා ගන්නේ වඩා සාමකාමී දිවිපෙවෙතක් සදහා සැලසුමක්, තමා කෙරෙහි පියමනාප භාවයක් හා අනෙකුත් සත්වයින් සමහ සුහදත්වයක් ඇති කර ගැනීමට හැකියාවත්ය. ජීවිතයේ ගැටඑ නිරාකරණය කර ගැනීම සඳහා පිළියමක් මේ අයුරිත් සැලසෙන අතර, එයින් යහපත් පුතිඵල ලැබේ. ඒ නමුත් ඇත්තෙන් ම බුද්ධාගම මෙය නො වේ. මේ එයින් අත්කර ගන්නා වූ අමතර පුතිලාභයකි.

#### දර්ශන වාදය

බුද්ධාගම වැළඳ ගත් සමහරෙක් එය ඉතා විශිෂ්ට දර්ශන වාදයක් ලෙස සලකති. මගේ ධර්ම දේශනාවලින් පසු ව, ඔවුන් කෝපි මේසයක් වටා හිඳිමින්, පැය ගණනක් ධර්මය පිළිබඳ ව වාදවිවාදවල යෙදී සිටිය ද, ඔවුහු සතාාවබෝධයෙන් බොහෝ සේ දුරස්ථරයහ. බොහෝ කොට මෙම පුද්ගලයින් ඉතා බැරෑරුම් දේ සාකච්ඡාවලට මුල් කොට ගත්ත ද, එම අති උදර විෂයයන් පිළිබඳ ව ඔවුන් කථා කරන්නේ, සිතන්නේ ඔවුන්ගේ මොළවලින් පමණයි. එතැනින් නික්ම, තම නිවෙස් බලා යද්දී, තමාගේ වාහනයට ඉදිරියෙන් දමන මුල්ම වාහනයට බැණ වදින්නේ අසභා වචනයෙනි. එයින් ම ඔවුන්ගේ පැවතුම් සියල්ල ම අහෝසි වී යන්නේය. මොළයේ මවා ගත් දර්ශනයට වඩා වැදගත් වන්නේ හදවතෙහි උපදින දර්ශනයයි.

#### වත්පිළිවෙත්

බුදු දහම දර්ශන වාදයක් සේ සලකනවා වෙනුවට ඇතැමෙක් එය අාගමක් ලෙස අදහති, පිළිගනිති. බුදු දහමෙහි ඇති වත්පිළිවෙත්හි යම් හරයක් ඇත. තමා වත්පිළිවෙත් ඉක්මවා සිටිත්තේයයි සිතුවත්, ඒ පමණින් ම ඒවා ඉවත ලැම නුසුදුසුය. සමහර විට පුද්ගලයින් වත්පිළිවෙත් කිසිවක් ම අනවශායැයි සිතමින් උඩභුව, ඒවා කෙරෙහි දරදඩු අදහස් ඇති කර ගන්නා බව මම දතිමි. නමුත් සතාකාවය අතෙකකි. වත්පිළිවෙත්වල මානසික බල වේගයක් ඇත. උදහරණ වශයෙන්, ස්තී-පුරුෂ දෙදෙනකු එක් ව විසීම ඇරඹීමට මත්තෙන් ඒ උදෙසා මංගල උත්සවයක් පැවැත්වීම සමාජයෙහි පවතින වැදගත් චාරිතුයෙකි. එවත් උත්සවයක දී සමහර විට මනසට හා හදවතට යමක් සිදු වීමට අවකාශ ඇත.

ඇතුළතින්, ඉතා ගැඹුරින් බාර ගත් වගකීමෙහි දෝංකාරය යම් කිසි වැදගත් දෙයක් සිදු වූ බව පිළිබද දනුම හා එක් ව පවතී. මරණයක් වෙනුවෙන් පවත්වන උත්සව, ඉටු කෙරෙන වත්පිළිවෙත්, කරන්නා වූ සජ්ඣායන, සිදු වූ දේ පිළිබඳ ව මෙනෙහි කිරීම සහ පවසන්නා වූ කාරුණික වචන, මරණය හා සම්බන්ධ වූ පුද්ගලයින් හට සහනයක් ළහා කර දෙයි. එවන් කටයුතු ඔවුනට හිතවතකුගේ වියෝව සන්සුන් සිතකින් හාර ගැනීමට උපකාරී වේ. සිදු වූ දෙයෙහි ඇති සතාතාවය තිරාවරණය වීමෙත්, එම පුද්ගලයින්ගෙන් අවසාන වශයෙන් වෙන් වීම සිදු වූ බව පිළිගැනීමට ඔවුනට පහසු වේ.

අප අාරණායේ මේ හා සමාන ව අතීත සිත් තැවුල්, අමනාපකම් ඉවත ලා, කෙනකුගෙන් සමාව යැදීම සදහා කමා කිරීමේ පූජාවක් බොහෝ විට උපයෝගී කර ගනු ලැබේ. කතෝලික ආගමේ ද පව් සමා කිරීමේ පූජාවක් ඇත. කමා කිරීමේ පූජාවට ඇතුළත් විය යුතු දේ පිළිබඳ විස්තර කුමක් වුවත් කම් නැත. වැදගත් වත්තේ වාරිතු විධියක් හෝ පූජා උත්සවයක් හෝ තුළින් සමාව දීම ශාරීරික ව පෙන්නුම් කළේ ද යන්න පමණකි.

සිදු වූ වරදට "අතේ මට සමා වෙන්න" යයි කියා සිටීමත්, ඒ වෙනුවෙන් තෑග්ගක් හෝ මල් පොකුරක් හෝ දීමත් අතර වෙනසක් නැද්ද? එසේ නැති නම්, ඔවුන් වෙත ගොස් "මම ඉහත දිනයේ දී කළ දේ සමාව ලැබීමට තරම් වත් නොහොබිනා නමුත්, අද ර කෑමට මා සමභ යාමට එන්න" කියා ආරාධනය කිරීමෙහිත්, "මෙන්න, අසවල් නාටාය බැලීම සඳහා පුවේශ පතු කිහිපයක්" කියා ඒවා බාර දීමෙහිත් යම්කිසි වැදගත්කමක් ඇත. වචන කිහිපයක් මුමුණනවාට වඩා සමාව යැදීමත් සමභ ම ඊට උචිත ලස්සණ චාරිතු විධියක් පැවැත්වීමෙන් එහි අගය තව දුරටත් ඔප මට්ටම් කළ හැකිය.

බුදු පිළිමයක් අබියස පසභ පිහිටුවා කරන නමස්කාරයෙහි ඉතා වැදගත් අරුතක් ඇත. එයින් තම නිහතමානී බව පිළිබිඹු කෙරේ. ඉන් පැවසෙන්නේ තමා තවමත් යථාවබෝධය, නිවන් අවබෝධය ලබා නොමැති බවය. තමාගේ අවබෝධයට පසක් නො වූ යමක් ඇති බවත්, එය පසක් කර ගැනීම තමාගේ උතුම් අභිලාෂය බවත්ය. පාසැල් යන අවදියේ දී හෝ විශ්ව විද ලයක ඉගෙනුම ලබද්දී හෝ තමාගේ ගුරුවරයිත් හා මහාචාය ශීවරුත් තමාට වඩා දනුමිත් උසස් බව පිළිගත්තා තිහතමානිත්වයට මෙය සමාන කළ හැකිය.

විශ්ව විද ලයේ දී මහාචාය වීවරුත් හා වාදයට යන්නේ තම ඔබ ඉගෙන ගැනීමට යන්නේ කුමක් ද? නිහතමානීකම යනු යටහත් භාවය නො වේ. තමාගේ එතරම් වැදගත්කමක් නොමැති බව පිළිගැනීමක් ද නො වේ. පුද්ගලයින් අතර ඇති ගුණය හපත්කම්වල වෙනසට කරන ගෞරවය නිහතමානීකමයි. දණින් වැටී කරන නමස්කාරය, හොඳ සිහිකල්පනාවකින් යුතු ව කරන්නේ නම්, එය සිතෙහි ඉමහත් පුමෝදයක් ඇති කිරීමට සමත් පුජෝපභාරයකි. හිකු වකට දක්වන ගෞරවය හැටියට බොහෝ දෙනෙක් දණින් වැටී මට නමස්කාර කරති. එලෙසින්ම මම ද බොහෝ දෙනකුට නමස්කාර කරමි.

තමා කොතරම් ඉහළ තරාතිරමකට පත් වූවත් තමාට තමස්කාරය කළ හැකි පුද්ගලයෙක් හැම විටම සිටී. එවත් කෙතකු සොයා ගැනීමට තැති තරම් තම් ඒ සඳහා බුදුරජාණත් වහත්සේ අප අතර සිටිති. දණිත් වැටී කරන නමස්කාරය මට ඉමහත් තෘප්තියක් ගෙන දේ. තමාට වඩා ජොෂ්ඨ වූ හිකුෂුවක ඉදිරිපිට දණිත් වැටී කරන නමස්කාරයෙන් තමාගේ ස්වාහිමානය ද, (විනයගරුක හිකුෂුවක ඉදිරියේ එය ඉතා පහසු වූවත්) විශේෂයෙන් ම තමන්ගේ සිතට නොගැළපෙන හිකුෂුවකට එසේ කිරීමට සිදු වූ විට සිතෙහි මතු වන විතිශ්චය කිරීමේ මානසික ස්වභාවය ද දුර ලා ගැනීම සඳහා ඉවහල් කොට ගත හැකි ලස්සණ වාරිතු ධර්මයකි. එහි නිසියාකාර ව යෙදෙන්නේ නම් අත් කර ගත හැකි පුතිඵල රැසෙකි.

අාරණායේ සිටින අයට මා පවසන්නේ දණින් වැටී නමස්කාර කිරීමෙහි නිතර යෙදෙන්නේ නම්, ඉන් අඩු තරමින් තමාගේ උදරයේ මාංශ පේෂීන් සවිශක්තිමත් වන අතර ම, තරබාරුකම ද නැති වී යන බවය. නමුත් එහි ඊට වඩා වැදගත්කමක් ඇත. එනම් බෞද්ධ වත්පිළිවෙත් ඵලපුයෝජනවත් බවය. නමුත් බුද්ධාගමෙහි හරය ඊට වඩා බොහෝ සෙයින් ගැඹුරු වූවකි.

#### 02

#### භාවනාව සහ සක්‍යාවබෝධය

#### බුදු දහම යනු කුමක් ද?

බුදු දහම යනුවෙන් අදහස් කරන්නේ කුමක් දයි යම් කිසිවකු පුශ්ත කළ හොත්, වචන කීපයකින් ඊට සුදුසු පිළිතුරක් සැපයීම. ඉතාමත් අපහසුය. එය විස්තර කර දීම සඳහා බුද්ධාගමේ හදවත වූ, උපස්ථම්භය වූ, දුරවබෝධකර වූ, මෙම භාවනා කිරීමේ පිළිවෙත කරා යාමට සිදු වීම තොවැළැක්විය හැකිය. "බුද්ධ" යන ගෞරවාන්විත නාමයෙන් හඳුන්වන්නේ ගසක් (බෝගස) යට භාවනා කරමින් සිටිය දී තිවත් අවබෝධ කළ දෙවියකු හෝ බුහ්මයකු හෝ නො ව, අප මෙන් අවුරුදු 29ක් ලෞකික ජීවිතයක් ගත කළ මනුෂායකු බව බුදු දහම හදාරා ඇති සෑම දෙනකු ම දන්නා කරුණෙකි.

මිනිත්තු කිහිපයකට උඩ දී ඔබ සැවොම ද හාවනාවෙහි යෙදී සිටියහ. ඔබට නිවත් අවබෝධ නො වුතේ ඇයි? භාවනාව තුළිත් උත්වහන්සේ ලබා ගත් එම සතාාවබෝධය, ඇත්ත වශයෙන් ම බුද්ධාගමේ උපතට හේතු විය. බුදු දහමේ අරුත එයයි, කේත්දය එයයි. බුදු දහම යනුවෙන් අදහස් කෙරෙන්නේ මෙම සතාාවබෝධයයි. එසේ නැති ව, නිරෝගී ජීවිතයක් පිළිබඳ ව හෝ සැපවත් ජීවිතයක් ගත කිරීම පිළිබඳ ව හෝ ඉගෙනීමෙන් නුවණ වඩා ගෙන, සිය මිතුරත් හා එක් ව, කෝපි මේසයක් වටා හිඳිමින් බැරෑරුම් දේ පිළිබඳ ව වාදවිවාද කිරීම නො වේ. මා නැවතත් අවධාරණයෙන් පවසන්නේ බුද්ධාගමෙහි තියම අරුත සතාාවබෝධය, නිවත් අවබෝධය බවයි.

සතාාවබෝධයේ සැබෑ තේරුම කුමක් දයි කියා යම් කිසි අන්දමේ හැභීමක්, සංඥාවක් ඔබ උපදවා ගත යුතුය. ඇතැම් පුද්ගලයෝ මා වෙත පැමිණ, "මම සතාාවබෝධය කර ගතිමි"යි පවසති. මා වෙත එවන ලිපිවල සමහරෙක් "ඔබේ ඉගැන්වීම්වලට බොහොම ස්තුතියි. මා දන් සතාාවබෝධය ලබා ඇති බව කරුණාවෙන් සලකන්න" යනුවෙන් ලියා දන්වති. ඒ අතර සමහරෙක්, තමාගේ ගුරුවරයින් හෝ "ගුරුන්" ගැන, "අනේ ඔව්, ඒ අය නම් සතාාවබෝධය ලබා ගෙන" යනුවෙන් පවසතත්, ඔවුන් එසේ පවසනුයේ සතාාවබෝධය යන්නෙහි තේරුම හරියාකාර ව දන ගෙන නො වේ.

සතාාවබෝධය යන වචනයෙන් පෙන්නුම් කර සිටින්නේ එක්තරා අන්දමක පුඥාවේ අති විශිෂ්ට උද්දී පනයෙකි. එය සිතෙහි මොනයම් දුකක් හෝ මතු වීම සහමුලින් ම අන්හිටුවා ලිය හැකි අන්දමේ අවබෝධයෙකි. සෑම දුකකින් ම නොමිදුණු පුද්ගලයකු කිසිසේත් ම සතාාවබෝධ කර ගෙන නොමැත. යමෙක් තවමත් දුකින් පෙළෙත් නම් එයින් පෙන්නුම් කෙරෙන්නේ සෑම ඇලීමකින් ම ඔවුන් අත්මිදී නැති බවයි. තමා සතු දේ වෙනුවෙන් තවමත් වද විදින, හිතවතකු මළ විට තවමත් හඬා වැළපෙන, තවමත් සිතෙහි තරහ මතු වන, කාමුක අාශාව ඇතුළු අතිකුත් පසිඳුරන්ගේ ආශ්වාදයන්ගෙන් තවමත් කෘප්තියක් ලබන පුද්ගලයෝ සතාාවබෝධය කර ගත්තෝ නො වෙති. සතාාවබෝධය මේ සියල්ලම අහිබවා, මේ සියල්ලෙන් ම මිදුනේ වේ.

හිකුෂුවක මෙසේ පැවසීමෙන්, සමහර විට ඉතා පහසුවෙන් පුද්ගලයන් අසතුටට පත් කළ හැකිය. හිකුෂුන් 'වැඩකට නැති නිකමුන්' කොටසක් සේ ඔවුනට හැහෙන්නට පුළුවන. ඔවුන් චිතුපට නො බලති, ටෙලිනාටක නො බලති, සංගීතයට කන් නො දෙති, සංවාසයෙහි නො යෙදෙති, සම්බන්ධකම් කිසිවක් නො පවත්වති, විනෝද ගමන්වල නො යෙදෙති, මොනම අන්දමකවත් විනෝදයක් නො ලබති. කිසිම වැදගැම්මකට නැති නිකමුන් කොටසක් නේ ද? එනමුක්, සිකුරාද දිනවල මෙතැනට පැමිණ ධම් දේශනා පවත්වන හික්ෂූන් හා මෙහෙණින් වහන්සේලා තරම් සැනසුණු, ප්රීතිමක් පුද්ගලයින් තමන් අතර නො ගැවසෙන බව හැඟී යාමෙන්, ඔවුන් තුළ ඉමහත් කුතුහලයක්

ඇති වේ. භික්ෂූත් වහන්සේලා තිකමුත්ට වඩා බොහෝ සෙයිත් වෙනස්වෙති. ඊට හේතුව බුදුරජාණත් වහන්සේ පෙන්වා දී ඇති වෙනත් අත්දමක සැපතක් ඔවුන් දන්නා බැවිති. ඔබ සැම ද එම සැපත පිළිබඳ ව යම්කිසි හැභීමක් උපදවා ගත්තේ ඔබගේ භාවනාව හොඳ අතට හැරී ගෙන යන විටය.

#### අක්මිදීම, අක්හැරීම

ඇලීම හේතු කොට ගෙන දුක් වේදනා උපදින බවත්, සතුටට හේතු වන්නේ අත්හැරීම බවත්, එමහින් සතාාවබෝධය කරා එළඹිය හැකි බවත්, බුදුරජාණන් වහන්සේ උගන්වා ඇත. අත්මිදෙන්න! බොහෝ විට මේ අත්හැරීම කරන්නේ කෙසේ දයි බොහෝ දෙනෙක් පුශ්න කරති. එසේ පුශ්න කළත්, ඇත්ත වශයෙන් ම ඔවුන් බලාපොරොත්තු වන්නේ, "ඇයි අපි අත්හරිත්නේ?" යන්නට උත්තරයකි. එයට පිළිතුරු සැපයීම ඉතා අපහසු වන්නාක් මෙන් ම, කෙලෙසකින් වත් එය වචනවලින් පැහැදිලි කර දිය නො හැකිය. ඒ වෙනුවට, පිළිතුරු වශයෙන් මා පවසා සිටින්නේ "මේ මොහොත භාවනාව සඳහා සුදුසු කාලයයි. එරමිණිය ගොතා ගන්න, මෙතැන මේ මොහොතෙහි රැඳී සිටින්න" යනුවෙනි. අත්හැරීම යනුවෙන් අදහස් කෙරෙන්නේ කුමක් දයි එය ඔවුනට අවබෝධයක් ලබා දෙන හෙයිනි.

ඔබ මේ මොහොතේ භාවතා කිරීමට එකහ වූයේ තම්, භාවතාව සඳහා කාලය වැය කළ යුතුය. එම කාලය තුළ දී ඔබ සාමාතාා වශයෙන් යෙදෙන කටයුතුවලින් 'අත්මිදී' ඇත. එරම්ණිය ගොතා ගැනීමෙන් අදහස් කරන්නේ කය නො සැලෙන සේ තබා ගැනීමයි. එම නිසා අතපය අර අතට, මේ අතට ඇඹරවීමෙන්, දිගහැරීමෙන්, නිරතුරු ව ම ගතෙහි පවතින නළියන ස්වභාවයෙන් ඔබ දන් අත්මිදී' ඇත. මේ මොහොතේ මෙතැන රැඳී සිටීම සඳහා ඔබ දන් අතන මෙතන යාමෙන් 'අත්මිදී' ඇත.

මෙවන් දෙයින් ගත අත්මිදුනා සේම, ඔබේ සිත ද 'අක්මිදී ම' අරඹා ඇත. "මොන දෙයකට භාවනා කරනවා ද?" යන සිතිවිල්ලෙන් 'අත්මිදී' ඔබ දත් භාවතා කරන්නේ, තමාගේ ම දරදඩු අදහස්-උදහස්වලින් 'අත්මිදී' හිතවතකුගෙන් හෝ වෙනත් අයකුගෙන් හෝ "භාවතා කරන්න" යන අවවාදයට හිත නැමීමට තරම් පුමාණවත් තිහතමානීකමක් සිතෙහි ඇති කර ගැනීම සඳහා, මොහොතකට හෝ තම ස්වාහිමානයෙන් 'අත්මිදුන' බැවිනි. ආරම්භයේ දී ම ඔබ කෙතරම් දේ අත්හැර ඇද්ද?

එලෙසින් ම, භාවනාවේ අවසාන කාල පරිච්ඡේදය ඉතා වැදගත්ය. කරුණා කර, හැම විට ම මෙය සිහියේ තබා ගත්ත. භාවනාවේ අවසාන මිනිත්තු කිහිපය තුළ දී තමාගෙන් මෙසේ විචාරත්න "මට දන් හැහෙන්නේ කෙසේ ද?" "එය කොයි අන්දමේ හැණීමක් ද?" "ඇයි ඒ?" "එසේ වීමට හේතුව කුමක් ද?" යනුවෙනි.

භාවතාව විතෝදත්මක සහ සතුට ගෙන දෙත්තක් බැවින් අපි එහි යෙදෙමු. මේ ජීවිතයේ විදිත්තා වූ මානසික අසහතය හීත වීම හෝ ශාරීරික සෞඛාය වර්ධතය වීම හෝ ආදිය භාවතාවෙහි තිරත වීමෙන් අත් කර ගන්නා වූ අමතර ලාභයන් වූවත්, අප එසේ කරන්නේ 'ඉත් යමක් ලබා ගැනීමේ' චේතතාවෙන් තො වේ. භාවතා කිරීමෙත් ඔබේ කේන්තිය, තොරුස්තා ගතිය දුබල වී යන්නේය. මේ සැමට ම වඩා වැදගත් යමක් එහි ගැබ් ව ඇත.

එනම්, ඉන් ලබන්නා වූ හුදු ආශ්වාදයයි! තරුණ වියේ දී ම බෞද්ධයකු වීමට මට හේතුව වූයේ එයයි. බෞද්ධ පොතපත කියවීමෙන් හක්තිය වර්ධනය වූවත් එපමණකින් මම සැහීමට පත් නො වීම්. භාවනාවේ යෙදී, සැනසීම ඉමහත් සැනසීම, කිව නොහැකි තරම් සැනසීම ලබා ගත් විට යම් කිසිවක් මට පවසා සිටියේ ජීවිතයේ මා ලත් උත්තරීතර අත්දකීම එය බවයි. එය මට තවදුරටත් අත්විදීමට අවශා විය. එය මතා කොට විගුහ කර බැලීමට ආශාවක් ද ඉපදුනි. මත් ද? දහසකුත් දේශනා, වාද-විවාද, පොතපත සහ නාායයන්ට වඩා භාවනාවේ එක් ගැඹුරු අත්දකීමක් වටිනා හෙයිනි. ඔබ පොතපතින් ඉගෙන ගන්නේ ඔබේ අත්දකීම් පිළිබඳ ව නො ව, අන් අයගේ අත්දකීම් පිළිබඳ වය. වචනවලට සීමා වූ එවන් ද ඔබ දිරිගැන්වුවත්, සැබෑ අත්දකීම් ඇත්තෙන් ම ඔබ සෙලවීමට සමත් වේ. ඇත්තෙන් ම ඒවා පොළව දෙදරවන අත්දකීම් වන්නේ, මෙතෙක් කල් ඔබ ආධාර කර ගෙන සිටි ද සියල්ල ම දෙදරා යන හෙයිනි. මේ භාවනා මභ වෙත නැඹුරු වීමෙන්, අත්හැරීමෙහි සතාම වූ අදහස ඔබ නිසියාකාර ව හඳුනා ගන්නෙහිය.

#### පිළිගැනීම, කමා කිරීම සහ අක්හැරීම

සමහරකුට භාවතා කිරීම දුෂ්කර දෙයක් ව ඇත්තේ, ඔවුන් භාවතාවේ දී අත්හැරීම සිදුකරන ආකාරය ඉගෙන තොමැති බැවිනි. අතීතය හා අනාගතය වැනි සුඑ දේ අත්හැර දමීමට අපට අපහසු මත් ද? අද දින අසවලා කළ කී ද ආදිය පිළිබඳ ව ඇති වූ උද්වේග සමහ තදින් බැඳී සිටින්නේ ඇයි? ඒ ගැන සිතන තරමින් අපේ අනුවණකම මැන ගත හැකිය. "යම් කිසිවකු ඔබ මෝඩයකු ලෙස පවසා සිටිය හොත්, ඒ ගැන සිතන සෑම වාරයක් පාසා ම ඔවුහු ඔබ මෝඩයකුයයි කියා සිටිති" යන පැරණි කියමන ඔබට මතක ද? ඇසුනු සැණකින් ම ඔබ එයට අත හැර යාමට ඉඩ දෙන්නේ නම් කිසි දිනක ඔබ නැවතත් ඒ ගැන නොසිතනු ඇත. ඔවුන් ඔබ මෝඩයකුයයි කියා සිටියේ වැඩිතරමින් එක් වරකි. එයින් අහවරයි, අවසානය එයයි. ඔබ නිදහස්ය.

අතීතයෙහි විහින් කොටු වී සිටීමට අප ඉඩ දෙන්නේ ඇයි? එය අක්හැර දමීමට අපට නොහැකි මත් ද? නිදහස් වීමට ඔබට ඇත්තෙන් ම අවශා ද? එසේ නම් පිළිගන්න, කමා කරන්න, අක්හැර දමන්න. තමා විසින් ම කර ගත් දෙයක් නිසා හෝ අනුන් කළ කී දෙයක් නිසා හෝ යම්කිසි

අන්දමක සිත් තැවුලක් ඇත්තේ තම් එය පිළිගන්න, කමා කරන්න, අත්හැර දමන්න. උදහරණ වශයෙන් පවුලේ කෙනකු මීය ගිය විට ඔවුන් මීය යාම නුසුදුසුයයි තමා සමහින් ම ඔබ වාදයෙහි යෙදේ. එසේ නැති තම්, තම රැකියාව අහිමි වූ විට, එය නො සිදුවිය යුත්තකැයි සිතීමෙහි ඔබ නො නවත්වා ම තිරත ව සිටී.

එසේ නැති ව යම්කිසි අන්දමේ වැරැද්දක් සිදු වී ඇති නම් එහි අසාධාරණන්වය පිළිබඳ උද්වේගයන්ට ඔබ වල්මත් කිරීමට ඉඩ දී බලා සිටී. කිසිවකු ඔබට බල නො කළ ද, ඉතිරි මුඑ ජීවිත කාලය තුළ දී ම තමා ම ඉදි කර ගත් කුරුසියක විහින් ඇණ ගසා ගැනීමට ඔබට හැකියාවක් ඇත. ඒ වෙනුවට පිළිගෙන, කමා කොට, කමා කරන ආකාරය ඉගෙන ගන්න. අත්මිදීම එම ඉගෙනීමෙහි ගැබ් වී ඇත. අත්මිදී මෙන් ඔබ ඉටු කරන්නේ අතීතයේ බැඳීම්වලින් මිදුණු අනාගතයකට සුවපහසු ලෙස ඔබ වෙත ළහා වීමට ඉඩ සලසා දී මයි.

මා හා කිට්ටු සම්බන්ධකමක් පවත්වන, බෞද්ධ හැදියාවක් ඇති, පර්ත් නගරයේ වසන කාම්බෝජියානු ජනතාව පිළිබඳ ව යම්යම් කරුණු මා මෑතක දී සමහර පුද්ගලයන් හට පවසා ඇත. බෞද්ධ සංස්කෘතියක් ඇති ඔවුහු, සැම විටම පුශ්න තිරාකරණය කර ගැනීම සඳහා හිකුුුවකගේ උදව් උපකාර පතන්නෝය. එය ශතවර්ෂ ගණතාවක් තුළ සිටම පැවත එන සම්පුදයකි. එම ජනතාවගේ ආගමික කේන්දුස්ථානය, එක්රැස්වීමේ මූලස්ථානය හා ගුරුහරුකම් ලබා ගන්නා අයගේ වාසස්ථානය ආරණායයි. උපදේශකවරු එහි වසන හික්ෂූන් වහන්සේලා වෙති. විවාහක පුරුෂයින්, ඔවුන්ගේ බිරිඳනුන් සමහ වාද-විවාද ඇති කර ගත් විට ඔවුන් පැමිණෙන්නේ ආරණායටය.

තරුණ හිකුෂුවක ලෙස මා තායිලන්තයේ වාසය කරද්දී, දිනක් එක් මිනිසකු පැමිණ "දින කිහිපයකට මට ආරණායෙහි නතර වීමට හැකි ද"යි මගෙන් පුශ්න කළේය. ඔහුට භාවනා කිරීමට අවශා ව ඇතැයි සිතු මම "ඔබ භාවනා කරන්න ද යන්නේ?" කියා නිකමට ඇසුවෙමි. "අනේ නැහැ. මගේ බිරිද

සමභ පොඩි අමතාපයක් ඇති කර ගත් තිසා මම ආරණායට ආවා" යයි ඔහු පිළිතුරු දුන්තේය. ඔහු තතර විය. දින තුනහතරකට පමණ පසු, මා වෙත පැමිණි ඔහු "මට දන් හොඳ වගේ හැහෙනවා, ගෙදර යන්න ද?"යි මගෙන් අවසර ඉල්ලීය.

එය මොන තරම් පුඥාන්විත ද? තැබෑරුමකට ගොස් සිහි මඳ වන තෙක් බීමත් ව, තමාගේ සිතේ පැසවන කනස්සල්ල, ද්වේෂය තවදුරටත් තහවුරු කර ගැනීම සඳහා, තමා සිතන පරිදි මෙතෙක් කල් ඇය තමාට කර ඇති 'නොහොබිනාකම්' සිය සගයින් සමහ ඇද බානවා වෙනුවට ඔහු කළේ, ඔහුගේ බීරිඳ ගැන කිසිවක් නො දෙඩා, කරුණාව සහ සාමය පමණක් දක්වූ භික්ෂූන් සමූහයක් සමහ වාසය කිරීමය. සාමකාමී, සුදුසු පරිසරයක හිඳ තමා කළ, නොකළ ද සිහිපත් කිරීමෙන්, ටික දිනකින් ඔහුට සහනයක් ලැබිණ. "සමහර විට, ආරණාය කියන්නේ උපදේශ ලබා ගත හැකි ස්ථානයක්, ආරක්ෂක ස්ථානයක්, පුශ්නවලින් අත්මිදීමට පුද්ගලයින් පැමිණෙන ස්ථානයක්" යයි පැවසීම නිවැරදිය.

අතීතයෙහි තැවෙමින් සිටිනවාට වඩා, විශේෂයෙන් ම සිදු වූ යමක් පිළිබඳ ව ද්වේෂයෙන් පසු වනවාට වඩා, එය නරක ද? අපි කනස්සල්ල තව දුරටත් තහවුරු කරන්නෙමු නම්, ඇත්ත වශයෙන් සිදු වන්නේ කුමක් දයි වටහා ගනිමු ද? එසේ නැති නම්, ද්වේෂයෙන් විකෘත වූ ඇස් කණ්ණාඩියක් තුළින් අනුන්ගේ වැරදි දෙස බලමින්, ඔවුන් විසින් කරන ලද 'නොහොබිනා' දේ පිළිබඳ ව පමණක් සිත් යොමු කර ගෙන සිටිය දී, පුශ්නයෙහි සැබෑ ස්වරූපය කවද හෙළිදරව් කර ගත හැකි ද?

මගේ අවධානයට යොමු වූ එක් කරුණක් නම්, මෙම කාම්බෝජ ජන කොට්ඨාශයට අයත් සෑම දෙනකු ම 'පොල්පොට්' ඒකාධිපති පාලනය යටතේ වසර ගණනාවක් ම දුක් විඳ ඇති බවය. අඹ ගෙඩියක් සොරකම් කිරීමේ වරදට තම බිරිඳ තමා ඉදිරිපිට දීම 'පොල්පොට්' සගයකු විසින් මරා දමනු දුටු කාම්බෝජියානු මිනිසකු මම හළුනම්. කුස ගින්න නිසා අඹ ගසකින් ගෙඩියක් ඇය නෙළා ගත්තාය. මෙය දුටු එම සගයා, කිසිම වගවිභාගයක් නොමැති ව, ඇයගේ පුරුෂයා ඉදිරිපිට දී ම ඇයට වෙඩි තබා මරා දමුවේය.

ඔහු මෙම සිද්ධිය මට විස්තර කරද්දී, මම ඔහුගේ මුහුණ දෙස බලා සිටියෙමි. වෛරයෙන් තැවීමක්, කණස්සලු ස්වභාවයක් හෝ වෙනෙකක් තබා දෙම්නසක සේයාවක් වත් ඔහු වෙතින් දක ගැනීමට නොහැකි වීම මා විශ්මයට පත් කළේය. ඔහු දිස් වූයේ සිදු වූ දේ සාමකාමී ව පිළිගත්තා තිවුණු සිතැත්තකු ලෙසය. එය එලෙසින් සිදු නො විය යුතු වුවත් එය එසේ සිදු විය.

අතීතයෙන් අත්මිදී මෙන් අපට වර්තමානයෙහි රස විදිය හැකි අතර අනාගතයට ද නිදහස ලබා දිය හැකිය. අප හැම විට ම අතීතය කර ගසා ගෙන සිටින්නේ ඇයි? අතීතයට ඇති ඇලීම, යම්කිසි මතයක් හෝ නාාය ධර්මයක් හෝ නො ව චෛතසික ස්වභාවයෙකි, මානසික ගතියෙකි. "අනේ මගේ ඇති ඇලීමක් නැහැ" යනුවෙන් හෝ "මා කෙතෙක් දුරට නො ඇලෙනවා ද කියනවා නම් නොඇලීම කෙරෙහි වත් මගේ ඇලීමක් නැත" යනුවෙන් පුරසාරම් දෙඩුවත්, ඒවා ලස්සණට ගළපා කීවත්, ඒ සියල්ලක් ම බොරු බේගල්ය.

ඔබේ නිදහසට ඉඩ අහුරන, වදවේදනා ගෙන දීමට මුල් වන, ඔබේ හදවතට ඉතා සමීප වූ ද ඔබට අත්හැරීමට නොහැකි නම්, ඔබ ඇලී ඇති බව ඔබ හොදාකාරව ම දනී. තමාගේ දෙකකුල් වටා තමා විසින් ම දමා ගන්නා ලද යදම් ලෙසට ඇලීම හඳුන්වා දිය හැකිය. වෙනෙකකු පැමිණ ඔබ බැඳ නො දම්මේය. ගැලවීමට අවශා යතුර ඔබ වෙත ඇතක්, ඔබ එය පාවිච්චි නො කරයි. මෙසේ අප සිර වී සිටින්නේ ඇයි? අනාගතය පිළිබඳ සෑම උද්වේගයක් ම, කණස්සල්ලක් ම අත්හැර දමීමට බැරි මත් ද? ඊළහ මොහොතේ සිදු වත්තට යන දේ ගැන ඔබ කණස්සල්ලෙන් පසු වන්නේ ද? එසේ හැසිරීමට හේතුව කුමක් ද? විභාගයක්, පරීකෂණයක්, දෙස්තර ළහට යෑම හෝ දත්ත වෛදවරයකු වෙතට යෑම හෝ ගැන ඔබ බිය වූ වාර කොපමණ ද? දතක් ගැලවීම ගැන ලෙඩකු වීමට තරම් සිතින් බිය උපදවා ගෙන දත්ත වෛදවරයා වෙත යෑමට සූදනම් ව සිටිය දී, එදින ඔහු හමු වීමට ඉඩකඩ නොමැති බව දත්ත වෛදවරයා දත්වා සිටී; එතැනට යාමට වත් උවමනා කරන්නේ තැත! එසේ නම් බිය වූයේ ඇයි?

සිදු වේයැයි ඔබ සිතා සිටිත අයුරිත් ඒවා කිසි විටෙක සිදු තො වේ. අනාගතය කෙතරම් අස්ථීර ද කියනවා නම් ඒ ගැන කණස්සල්ලෙන් පසු වීම තරම් නිශ්ඵල කිුයාවක් නැති බව තවමත් ඉගෙන ගෙන නැද්ද? ඊළහට සිදු වන්නට යන්නේ කුමක් දයි අපි කිසිසේත් නො දනිමු. අතීතය සහ අනාගතය අත්හැර දමූ විට අපි භාවතාවේ ගැඹුරට යන මහට පිවිසියෝ නො වන්නෙමු ද? සැනසිලිමත් වන්නේ, නිදහස් වන්නේ, ලද දෙයින් සතුටු වන්නේ කෙසේ ද කියා ඉගෙන ගැනීම ඇත්ත වශයෙන් ම මෙය නො වන්නේ ද?

සතාහවබෝධය යනුවෙන් අදහස් කරන්නේ කුමක් දයි මෙවන් ද ඇහවුම් කර සිටී. බොහොමයක් ම අපේ ඇලීම් රඳා පවතින්නේ අපේ ම අනුවණකම, අමු මෝඩකම මත බැව් අවබෝධ කර ගැනීම එහි අර්ථයයි. භාවනාව ගැඹුරට දියුණු කරන්නට කරන්නට, අපි වැඩිවැඩියෙන් අත්හැරී ම ද කරන්නෙමු. බොහෝ සෙයින් අත්හරින විට අප ලබා ගන්නා ප්රීතිය හා සාමය ද ඒ හා සමාන ව බලවත් වේ. බුදු මහ මුඑමතින් ම අනුකුමයෙන් දියුණු කර ගන්නක් බව බුදුරජාණන් වහන්සේ දේශනා කළේ එහෙයිනි. වරකට එක පියවරක් බැගින් කෙනකු ඉදිරියට ගෙන යන සෑම පියවරක් පාසා ම දිනුමක් ලබා ගන්නා මහකි මේ. එමහ ඉතා පියකරු වන්නේ එම නිසාය. මේ මහෙහි ඉදිරියට යන්නට යන්නට හිමි වන්නා වූ කාහගයන්ගේ අගය ද, ඒවායේ පිය කරත්වය ද වැඩි දියුණු වේ. තබන්නා වූ මුල් පියවරේ දී ම වුව ද ඔබට තහාගයක් හිමි වේ.

මුල් වතාවට හාවතාවෙහි යෙදුනු අවස්ථාව තවමත් මා මතකයෙහි රැඳී පවතී. එය සිදු වූ කාමරය ද මතකය. ඒ කේම්බුජ් විශ්ව විදැලයේ කින්ස් විද පීඨයේ, වර්ඩ්ස්වර්ත් කාමරයයි. ඉන් පෙර කිසි දිනෙක මා භාවතා කර නොමැති නිසා මිතුයින් කිහිප දෙනකුත් සමභ හිඳ සිටියේ මිනිත්තු පහක හෝ දහයක හෝ සුඑ කාලයක් පමණකි. මිනිත්තු කිහිපයක් වුවත් "එය මොන තරම් සැපතක් ද" කියා මට සිතුනි. විදි සුවය අදත් මතකය. මා තුළ අනුතාදය වෙමින් පැවතුණු යම් කිසිවක් කියා සිටියේ ඉතා චමත්කාරජනක තැනකට යොමු කෙරෙන මාර්ගය එය බවයි.

කෝපි සහ බීර බොමින් මිතුරන් සමහ නොයෙකුත් මාදිලියේ දර්ශනයන් පිළිබඳ ව කොතෙකුත් සාකච්ඡා පවත්වා ඇතත්, එම සෑම 'සාකච්ඡාවක් ම' වාගේ කෙළවර වූයේ වාදවිවාදවලිනි. කිසි දිනෙක ඒවායින් මම සතුටට පත් නො වීමි. ඉතා සමීප ව ඇසුරු කිරීමට ලැබුණු, විශ්ව විද ලයේ සිටි සුපුසිද්ධ මහාචායාීවරුන් තුළ ද සතුටක් නො දුටුවෙමි. අධාාපනය නිම කිරීමෙන් පසු ව, එවත් දිවියක් ගෙන යාමට අදහස් නොකිරීමට එය එක් හේතුවක් විය.

තමන් හදරා ඇති විෂය කෙෂ්තුය තුළ ඔවුන් ඉතා දිප්තිමත් ව බැබළුනත්, අනෙක් අතින් ඔවුහු සාමානා පුද්ගලයින් මෙන් ම අනුවණයහ. අන් අය මෙන් ඔවුන් අතර ද වාදවිවාද, කණස්සල්ල, අසහනය යනාදිය නොමඳ ව පවතී. එය මාගේ සිතට තදින් කා වැදිණි. එවන් සුපුසිද්ධ විශ්ව විද ලයක සිටින තීකෂණ බුද්ධිමතුන් සතුටින් පසු නොවන්නේ ඇයි? සතුටක් ලබා නො දෙන්නේ නම් දකෂයකු වීමෙහි ඇති හරය කුමක් ද? මා අදහස් කරන්නේ සැබෑ ප්‍රීතියයි, සැබෑ සාමයයි. සැබවින් ම සෑහීමකට පත් වීමයි.

#### සැබෑ සාමය හා සන්තුෂ්ටිය

මා මුලින් ම දුටු සැබැවින් ම සෑහීමකට පත්, සන්තුෂ්ටිමත්, සැනසුණු පුද්ගලයා තායිලන්තයේ මා ගුරුවර අජාන් වා මාහිමිපාණෝය. කිසියම් අපූර්වත්වයකින් හෙබී උන්වහන්සේ සතු දේ මම දුටු වෙමි. එවිට මා මට ම කියා ගත්තේ "මටත් එය අවශායි, මට එම දනුම අවශායි, එම සාමය අවශායි" යනුවෙනි. ලොව වටා සෑම දෙසකින් ම පුද්ගලයින් උන්වහන්සේ හමුවට පැමිණියන. ඒ සෑම කෙනෙක් ම උන්වහන්සේ හිකුෂුවක වූ පළියට උන්වහන්සේට යටහත් පහත් බවක්, තියාලු බවක් පෙන්වා උන්වහන්සේ වර්ණනා කිරීමෙහි නො යෙදුනහ. සමහරෙක් උන්වහන්සේ සමභ වාද කිරීමටත්, තවත් සමහරෙක් උන්වහන්සේග් මොනයම් හෝ අතපසු වීමක් සොයා ගැනීමටත්, සමහර විට බැණ වැදීමටත් සමත් වූහ.

උත්වහත්සේගේ ගෝල අජාත් සුමේධෝ මහතෙරුත් සමභ මුල් වරට එංගලත්තයට ගිය විට සිදු වූ සිද්ධියක් මට මතකය. උත්වහත්සේ හැමිස්ටඩ් පෙදෙසෙහි පිණ්ඩපාතයෙහි යමිත් සිටිය දී, (ඒ දනට අවුරුදු 20කට පමණ උඩ දීය) එක් අශීලාචාර තරුණයෙක්, සිතහ උපදවත ඇඳුමක් ඇඳගත් මේ ආසියාතිකයා වෙත පැමිණ ඔහුගේ මුහුණට එල්ල කළ පහර තාසයෙහි තො වැදී ගියේ යන්තමිනි. නො වදින්තට පහර එල්ල කරන බවක් අජාත් වා හිමිපාණෝ දන නො සිටියහ. ඉත් පසු ඔහු පයිත් ගැසුවේ, එය ද යන්තමින් නො වැදී යන්තටය.

සිනහ උපදවන ඇඳුමින් සැරසුණ මේ ආයියාතික හිකුසුව කුලප්පු කිරීම මෙම තරුණයාගේ අදහස විය. කොයි මොහොතේ තමාට පහරක් වදී දයි උන්වහන්සේට සිතා ගත නොහැකි විය. එක් පහරක් වත් නො වැදුනේ කිසිම චකිතයක් නැති ව, ඉතා සාමකාමී ව, යන්තමින්වත් ද්වේෂයක් මෙම කරුණයා වෙත ඇති කර නො ගැනීමට උන්වහන්සේ සමත් වූ බැවිති. එම සිද්ධියෙන් පසු ව උන්වහන්සේ පවසා සිටියේ, තම ජොෂ්ඨ ගෝලයන්ගේ පැවැත්ම හොදින් තක්සේරු කර බැලීම සඳහා යැවිය යුතු ඉස්තරම් ම ස්ථානය එංගලන්තය බවයි. මනා ව

පුහුණු කර ගත් උපේසෂාවක් අජාත් වා මාහිමිපාණන් සතු ව පැවතිණ.

"මම සතාාවබෝධ කර ගත්තෙම්" කියා පැවසීමට පහසු තමුත් මෙවැනි සිද්ධියකට ඔවුනට මුහුණ පැමට සිදු වුව හොත්, ඔවුත් නැවත තතර වී බලන්නේ සැතපුමක් දුව ගොසිනි. එකල ම, හැමිස්ටඩ් පෙදෙසේ විසූ වෙතත් හිසුමුවකට දිනක් සවස් කාලයේ ඇවිදීමට යද්දී තැබෑරුමක් පසු කර යෑමට සිදු විය. එදින, එංගලන්තය හා ස්කොට්ලන්තය අතර විශාල පාපන්දු තරභයක් පැවැත්වෙන බව මෙම හිසුමුව දන තොසිටියේය. තරභය අවසන් වී ස්කොට්ලන්තයට පක්ෂපාතිකයෝ එතුළ බීමත් ව සිටියෝය. මේ වකවානුව, 'කුන්ග් ෆූ' හිසුමුවක වටා ගෙතුණු කථාවක් එරට රූපවාහිනියෙහි පුවාරය වෙමින් පැවතුණු කාලයක් විය.

කුඩා කාලයේ දී එම හිකුළුව අමතන ලද්දේ පළහැටියා' නමිනි. වෙරිමතින් සිටි මෙම ස්කොට්ලන්ත පාපන්දු පාක්ෂිකයන්, තැබෑරුමේ කවුළුව තුළින් බලන විට, ඇවිද ගෙන යන හිකුළුව දක, ''අන්න පළහැටියා'' කියා කෑ ගසන්නට වූයෙන්, මෙම හිකුළුව බියට පත් විය. බීමත් ව සිටියෝ දවැන්ත ස්කොට් ජාතිකයෝය. එනිසා ඔහු දුවන්නට පටන් ගති. පන්සලට රිංගා ගන්නා තෙක් ඔවුහු ද හිකුළුව ලුහුබැඳ ගියහ. 'පළහැටියා' ජීවිතය බේරා ගැනීමට දිවීය. ඒත් ඔහු පැරදිණි. නමුත්, හැමිස්ටඩ්වල දී අජාන් වා මාහිම්පාණන් පුායෝගික ව පෙන්නුම් කර සිටි අන්දමේ අත්දකීමක් වැනි ද ඔබ සතාාවබෝධය කරා යන මහට පිවිස ඇති බවක් ඉහි කර සිටී.

### අනුකුමික මාවත

සෑම පියවරක් පාසාම පුතිඵල ළභා කර දෙන, එක් පියවරකට පසු තව පියවරක් තබමින් යා යුතු අනුකුමික මාවත බුදු දහමෙහි සාරාර්ථය ලෙස හැඳින්විය හැකිය. පුතිඵල ලබා ගැනීම සඳහා භාවතා කිරීම නුසුදුසු බව සමහරකුගේ අදහසයි.. එය සම්පූර්ණ පුහු කථාවකි. පුතිඵල ලබා ගැනීමට භාවතා කරන්න. ප්රීතිසහගත වීමට භාවනා කරන්න. සැනසීම උද කර ගැනීම සඳහා භාවනා කරන්න. විකෙන්ටික සකාභවබෝධය ලබා ගැනීම සඳහා භාවනා කරන්න. තමුත්, 'පුති එල බලාපොරොත්තුවෙන් ඔබ එහි යෙදෙනවා නම්, ටිකක් ඉවසන්න. බොහෝ දෙනකු වෙත ඇති දුර්වලකමක් වන්නේ, පුමාණවත් ඉවසීමක් නොමැති ව, මුල දී ම වාගේ, ඉහල මට්ටමේ අභිමතාර්ථයන් ඇති කර ගැනීමය. ඔවුන් මුලාවට, අසහනයට සහ කලකිරීමට පත් වන්නේ ඒවා ඉටු නොවන විටය.

තමන්ගේ පුහුණු වීම සකාාවබෝධය වෙත ස්වාභාවික ව මෝරා යාමට අවශා කරම් කාලයක් ලබා දීමට ඔවුහු අපොහොසත් වෙති. ඒ සදහා කාලය අවශාය. සමහර විට එය අාත්ම ගණනාවක් ද විය හැකිය. එම නිසා කලබල නො වන්න. මේ මහ ඔස්සේ පිය නහන විට සෑම පියවරක් පාසා ම ඔබ යමක් අත් කර ගනී. ටිකක් අක්හැරීමෙන් ඔබ නිදහස හා සාමය උදා කරගනී. බෝහෝ සෙයින් අක්හැරීමෙන් දිවා සැපක හා සමාන පුමෝදයක් විදී. මෙකන දීත්, ආරණායේ දීත්, මා භාවනාව උගන්වන්නේ මේ ආකාරයෙනුයි. ධාාන තමින් හැඳින්වෙන මෙවත් පුමෝදජනක අවධීන් හෙවත් අක්හැරීමේ අවධීන් වෙත එළඹීම තම ඉලක්කය කර ගන්නා ලෙසට මම භාවනායෝගීන් උනන්දු කරවා සිටීමි.

#### ධාාන

සැමට ම අවශා ව ඇත්තේ සතුටු වීමයි. මා මෙයින් අදහස් කරනුයේ සැබෑ සතුටයි, පිවිතුරු සතුටයි, හෘදයංගම සතුටයි. එම සතුට ලබා ගත හැකි වන්තේ ධාානයන්ට පිවිසීමෙනි. මෙම අවස්ථාවන් වැඩි කාලයක් නොපැවතීම ඒවායේ ඇති එකම වරදයි. ඒවා පවතිනුයේ පැය කිහිපයක් පමණකි. එසේ වුවත් ඒවා ඉතාමත් සිත් ඇද ගන්නාසුඑය. ඒවා උද වන්නේ සැබෑ අත්මිදීම තුළිනි. විශේෂයෙන් ම වේතනා, තීරණ, පාලනය ආදිය සහමුලින් ම අත්හැරි විටය. ඉතාමත් ගැඹුරු භාවනාවක සුවය විදීම සහ එම තත්ත්වයට පැමිණීම සිදු වූයේ කෙසේ දයි දන හැදින ගැනීම සිත පුබෝධමත් කරයි.

අධික ලෙස පාලනය කිරීමත්, ඇලීම හේතු කොට ගෙන උපදින්නා වූ බලවත් ආශාවත් නිසා ඔබ වෙත සාමය ළහා නො වන බව අවබෝධ කර ගන්නේ එවැනි අත්දකීම් තුළිනි. නමුත් හැකිතාක් දුරට අත්මිදීම, හැකිතාක් දුරට ඇත්හැර දමීම, හැකිතාක් දුරට මැදිහත් නොවීම හා හැකිතාක් දුරට පාලනයෙන් තොර වීම පුගුණ කළ පමණට ඒ තාක් දුරට ඔබ ප්‍රීතිසහගත වනු ඇත. මේ අයුරින් ඉගෙන ගන්නා දේ පොතක ඔබ කියවා ඇති, දේශනයක දී ඔබ අසා ඇති හෝ කෝපි මේසයක් වටා රැස් වී තර්ක-විතර්ක කිරීමෙන් ඔබ ලබා ගත් දෙයට හෝ වඩා ඉතා බලගතුය, ඵල-පුයෝජනවත්ය. ඇත්ත වශයෙන් ම ඔබ ඒ තුළින් යම් කිසිවක් අත්විදී.

ඔබ මෙහි දී සමීප වන්නේ අාගමේ (ධර්මයේ) හදවත ලෙස ඇතැමෙක් හඳුන්වන පරම විඥානය (ගුප්ත බලය) වෙතය. මෙය ඇත්ත වශයෙන් තමා ම ලබා ගත්තා අත්දකීමෙකි. විශේෂයෙන් ම ඔබ මෙහි දී කරනුයේ පාලකයාට නැති නම් 'කරන්නාට' ඉවත් වීමට ඉඩ දීමය. යමක් අවුල් නො කර සිටීම අපට ඉතා අපහසුය. මනුෂායන් වෙත ඇති මූලික දුර්වලකම මෙයයි. බොහෝ විට යම්යම් දේවලට ඒවායේ පාඩුවේ තිබීමට ඉඩ හැරිය යුතු වුවත්, අපට එය කළ නොහැකි බැවිත් අපි එසේ නො සිටිමු. අපේ ස්වභාවය ඒවා අවුල් කිරීමයි. හැම විට ම යමක් කිරීමෙහි තිරත ව සිටින්නේ නැති ව සැනසිල්ලේ විවේකී ව සිටීමට ඔබට නොහැකි මත්ද?

භාවතාවේ දී තතර වීම දුෂ්කරය. එතමුත් තතර වූ තරමට ලැබෙත පුතිලාහ බොහෝය, සැනසීම තොමදය. භාවතාවේ දී අත්හැරීම සිදු කරන විට චේතතා අත්හරින්ත, පාලනය අත්හරින්න. තමාට ම කථා කිරීම නතර කළ විට ඔබ ඇතුළත තිහඩතාවය ඇති වෙයි. ඔබ අතුරින් කීදෙනෙක් තම හිස තුළ ඇති ගාලගෝට්ටියෙන් විඩාවට පත් ව ඇත් ද? සමහර විට ඔබ අතුරින් කීදෙනෙක් අසල්වැසියන්ගේ සෝසාවක් තැති වුවත් තම කන් ඇතුළේ ම ඊට වඩා මහ හඬින් පවතින සෝසාව නිසා රැ නිදි වර්ජිත ව සිටින්නට ඇද්ද? කියවීම, කියවීම, කියවීම, කනස්සල්ල, කනස්සල්ල, කනස්සල්ල, සිතීම, සිතීම, සිතීම! සිතීමට අවශාතාවයක් උද වූ විට, ඔබට පැහැදිලි ව සිතීමට නො පුළුවන. එනමුත් නො සිතා සිටීමට සිදු වූ විට ඔබට සැනසිලිමත් ව සිටිය නො හැකිය.

මනුෂායින් වෙත ඇති තවත් දුර්වලකමකි මේ. භාවනා කරන්නේ කෙසේ දයි ඉගෙන ගන්නා විට, තමන් තුළ මැදහත් භාවය පවත්වා ගැනීමේ අභිපාය ඇති වීම නිසා අක්මිදෙන ආකාරය පිළිබඳ ව හැඟීමක් පහළ වේ. එමහින් සෑම සිතිවිල්ලක් ම නිරුද්ධ වී යන තරමට ම අත්හැරීම කළ හැකි වේ. මේ සිතිවිලි සියල්ලක් ම, ඇතුළතින් කෙරෙන විගුහයන් හෝ වැඩි විස්තරයන්ය. සිතිවිල්ලක් හා සකාකාවය අතර වෙනසට උදහරණයක් ලෙස, නිව්යෝක් නගරය පිළිබඳ ව පොතක් කියවීම හා නිව්යෝක් නගරයට යෑම සමාන කළ හැකිය. සකායට ආසන්න කුමක් ද? ඔබට එහි දී වාතයෙහි සුවඳ දනේ, වාතාවරණය පිළිබඳ හැඟීමක් ඇත, පුකෘති ස්වභාවය ඔබ ඇස් ඉදිරි පිට ඇත. මේ සියල්ලක් ම එලෙසින් ම පොතක ලියා විස්තර කළ හැකි ද? සකාය සැම විට ම නිහඬය. අසකාය සැම විට ම වචන හා මුසු ව පවතී.

## ගත නිරුද්ධ වූ විට

'කපටි මිනිසුන්' හා 'කපටි ගැහැණුන්' ගැන ද සිහියෙන් සිටින්න. ඕනෑ ම දෙයක් ඔබට විකිණීමට ඔවුහු අති දඤයෝ වෙති. මේ මොහොතේ එවැන්නෙක් ඔබ මනසෙහි ජීවත් වෙයි. ඔහු පවසන ඕනෑ ම දෙයක් හිස් මුදුණින් පිළිගැනීමට ඔබ සූදනම්ය. ඔහුගේ නම 'සිතීමයි'. එම ඇතුළත කෙරෙන කථාව අතහැර දමා නිහඩ වුවොත් ඔබ පීතිය උද කර ගනී. ඉන් පසු ඔබ මනසේ අතනට මෙතනට ඇදී යාමේ ස්වභාවය නතර කොට, හුස්මෙහි පමණක් රැදී සිටින විට, එම පීතිය මනස මුහුකුරා යයි. අනතුරු ව ශරීරය අත්හැර දමා, පසිඳුරන් අතුරුදහන් වීමට ඉඩ හැරීමෙන් ඔබ අතිශයින් ම පුමෝදයට පත් වේ. මූලික බුද්ධාගම මෙයයි. රූප, ශබ්ද, ගත්ධ, රස හා ස්පර්ශ මුළුමනින් ම අතුරුදහන් වෙයි. මෙය ඉන්දිය අසංවේදී කුටියක සිටීමට සමාන වුවත් විඳින්නා වූ සුවය ඊටත් වඩා විශිෂ්ටය. නමුත් එය නිහඬතාවය නො වේ. ඔබට කිසිවක් ඇසෙන්නේ නැත. එය අත්ධකාරය නො වේ. ඔබට කිසිවක් පෙනෙන්නේ නැත. එය ශරීරයේ සුවපහසු බව පිළිබඳ හැභීමක් නො වේ. ශරීරය කියා දෙයක් ඇත්තේ නැත.

සුවදයක සංවේදනයේ බලගැන්වීම ඇරඹෙනුයේ ගත අතුරුදහන් වූ විටය. මනස ශරීරයෙන් ඉවත් ව තිබිය දී අත්දකීම් ලක් පුද්ගලයින් ඔබ දන්නවා ද? ඔවුන් සෑම දෙනකු ම අත්විද ඇත්තේ, ශරීරය මරණයට පත් වූ විට ගතින් වෙන් වී පා වී යාමය. එය ඉතා සාමකාමී, විසිතුරු, පුමෝදජනක අත්දකීමක් බව ඔවුන් පොදුවේ පවසන එක් දෙයකි. ගතින් මිදුනු විට භාවනාව ද මේ හා සමානය. ඔබ මේ ශරීරයෙන් තිදහස ලත් විට, එය ඉතා සාමකාමීය, විසිතුරුය, පුමෝදජනකය. ඉතිරි ව ඇත්තේ කුමක් ද? මෙතැන දී රූපයක්, ශබ්දයක්, ගන්ධයක්, රසයක්, ස්පර්ශයක් කියා දෙයක් නොමැත. ගැඹුරු භාවනාවේ දී පවතින මනස ලෙස බුදුරජාණන් වහන්සේ හැඳින්වූ ෝ මෙයයි. ගත අතුරුදහන් වූ විට ඉතිරි ව ඇත්තේ මනසයි.

උපමාවක් ලෙස දිග ලෝගුවක් හැඳ, කබායක් පොරවා ගත්, රජකු ගැන සිතන්න. ඔහුගේ පාදවල පාවැසුම් ඇත. ඔඑවේ ඉහළ කොටස වැසෙන අන්දමින් ඔටුන්නක් ද, පහළ කොටස වැසී යන සේ උතුරුසඑවක් ද පැළඳ සිටී. ඇඳුම්-පැළඳුම් පහකින් සම්පූර්ණයෙන් වැසී ඇති නිසා ඔබට ඔහු දකිය නො හැකිය. මනස ද එලෙසමය. එය රූප, ශබ්ද, ගත්ධ, රස හා ස්පර්ශයන්ගෙන් සම්පූර්ණයෙන් ම වසා ගෙන ඇත. එනිසා මනුෂායෝ එය නො හඳුනකි. ඔවුන් දන්නේ ඇඳුම්-පැළඳුම් ගැන පමණකි. රජු බැහැදකිද්දී දකින්නේ ඔහු ඇඳි ඇඳුම්-පැළඳුම්ය. ඒවා තුළ වසන්නේ කවරෙක් දයි නො දනිති.

"ජීවිතය යනු කුමක් ද? මෙතන ඇතුළත සිටින්නේ කවරෙක් ද? මා ආවේ කොහෙන් ද? මන්ද? මා මේ ජීවිතය සමභ කුමක් කළ යුතු ද?" ආදී වශයෙන් සිතමින් ඔබ වනාකූල බවට පත් වීමෙහි එතරම් අරුමයක් නොමැත. රජතුමාගේ ඇඳුම් ගැළවීම හා සමාන ව පසිඳුරන්ගෙන් මිදීමෙන් "මෙතැන ඇත්තෙන් ම සිදු වන්නේ කුමක් ද? පැවැත්ම ගෙන යන්නේ කවරෙක් ද? මේ වචන කියවා තේරුම් ගන්නේ කවු ද? දකින්නේ කවු ද? ජීවිතාස්වාදය විදින්නේ කවරෙක් ද? මේ කවු ද?" යනාදිය දන ගැනීමට පුළුවන. ඔබ මේ පුශ්නයන්ට නිවැරදි පිළිතුරු සොයා ගැනීමට ආසන්න වනුයේ පසිඳුරන්ගෙන් මිදුණු විටය.

#### මනස

මෙවැනි ගැඹුරු භාවනාවක දී ඔබ දකින්නේ 'මනස' නමින් හැදින්වෙන දෙයයි. පාළි' භාෂාවෙන් එය හැදින්වෙනුයේ 'වික්ක' යනුවෙනි. මෙය විස්කර කර දීම සදහා බුදුරජාණන් වහන්සේ ඉතා ලස්සණ උපමාවක් ගෙන හැර දක්වා ඇත. පසළොස්වක් පොහොය දිනයක දී, අහස වළාකුඑවලින් වැසී ඇති නම් පුර සඳ අහසෙහි ඇතත් එය දකීමට අපහසුය. වළාකුඑ තුනී නම්, සමහර විට එහි අපැහැදිලි හැඩය යන්තමින් දක ගත හැකිය. එතන යමක් ඇති බව ඔබ නිසැකව ම දනී.

හාවතාවේ දී මෙම බලගතු අවස්ථාවත් කරා එළඹීමට මොහොතකට පෙර තත්ත්වය ද මෙයාකාරය. යමක් ඇති බව හැභුණත්, එය නිශ්චය කර ගැනීම උගහටය. 'ඇඳුම්-පැළඳුම්' කිහිපයක් තවමත් ඉතිරි ව ඇත. ඔබ තවමත් සිතමිත් සහ කරමින්, ගතෙහි වේදතා විදිමිත් හෝ ශබ්දයන්ට ඇහුම්කත් දෙමිත් සිටී. නමුත් යම් අවස්ථාවක දී තථාගතයාණත් වහත්සේ උපමා කර සිටි අයුරින්, වළාකුඑවලින් මිදී, පැහැදිලි අහසෙහි බබළත සඳෙහි සම්පූර්ණ වටරවුම දුටු විට, ඔබ එය සඳ බව දන ගනී. සඳ එතන ඇත. සඳ සතා වශයෙන් ම පවතින දෙයකි. එසේ නැති ව එය වළාකුඑවල බලපෑමෙන් ඇති වූ දෙයක් නො වේ. එලෙස ම, මනස මොළයේ බලපෑමෙන් ඇති වූ දෙයක් නොවන බව ඔබ හොදාකාරව ම දන ගනී. ඔබ මනස දකී. ඔබ මනස දන ගනී. "මිදුණු පුකෘති මනස පියකරුය, දී ප්තිමත්ය, පුහාස්වරයයි" බුදුරජාණන් වහන්සේ පුකාශ කොට තිබේ. මෙම අත්දකීම් ඉමහත් පුමෝදයක් ගෙන දෙනවා පමණක් තො ව අර්ථසහගත ද වේ.

පුනරුත්පත්තිය පිළිබඳ ව අසා ඇතත් තවමත් එය නො පිළිගන්නා අය කීදෙනෙක් ඇද්ද? නැවත ඉපදීම සිදු වන්නේ කෙසේ ද? ශරීරයට නැවත ඉපදීමේ හැකියාවක් කොහෙත් ම නොමැත. මළ පසු අප යන්නේ කොහාට දයි සමහරුන් මගෙන් පුශ්න කරන විට මා පවසන්නේ එය තැන් දෙකකින් එකක් විය යුතු බවයි. එක්කෝ වළපල්ලට නැතිනම් දර සෑයටයි. ශරීරය යන්නේ එතැනටයි. නමුත් මනස යන්නේ එතැනට ද?

මෙලොව ජීවත් වන පුද්ගලයින් බොහෝ දෙනකු මෝඩකම නිසා සිතා සිටින්නේ, හැසිරෙන්නේ, මනසක් නැති, ශර්රයක් පමණක් ඇති අය සේය. එම නිසා ආදහනය කිරීමෙන් හෝ භුමදනය කිරීමෙන් හෝ පසු සියල්ල නිමයි, සිදු වී අවසානයි, කෙලවර එයයි යනුවෙනි. මෙම මතය බිඳ හෙළිය හැක්කේ බෝගස යට දී බුදුජාණන් වහන්සේ භාවනාව තුළින් අත් කර ගත් එම නුවණ ලබා ගැනීම සඳහා අපේ භාවනාව ද දියුණු කර ගැනීමෙනි. පැහැදිලි සිහි බුද්ධියෙන් සිටිය දී ම ඔබට ම ඔබේ මනස දක ගත හැකිය. එය ඔබ දක ගන්නේ, මනස සම්මෝහණයට පත් කර ඇති විටක දී. වත්, කුසීත ව සිටිනා විටක දී වත් නො ව, ඉතා පැහැදිලි සිහි බුද්ධිය ඇති ව භාවනායෝගී ව සිටින විටක දීය.

### මනස දක ගැනීම

තමා ම මනස දක දන ගත් පසු ලබා ගන්නා වූ එක් පුතිඵලයක් වන්නේ මනස ශරීරය හා අසම්බන්ධ ව පවතින දෙයක් බව සිහි–නුවණින් දන ගැනීමයි. මෙම නිදහස් බවින් අදහස් කෙරෙන්නේ ගත දුබල වී මරණයට පත් වූ විට එය භුමදනය හෝ ආදහනය හෝ අන් කුමයකින් හෝ විනාශ කර දමුවත් එයින් මනසට භාතියක් නො පැමිණෙන බවයි. ඔබ මෙය දන ගන්නේ මනසෙහි යථා ස්වභාවය දක ගැනීමෙති. ඔබ දකින මනස, ශරීරයේ අභාවය අභිබවා සිටී.

පුථමයෙන් ම තමාට ම දක ගන්නට ලැබෙන, මුහුණෙහි පිහිටා ඇති නාසය මෙන් පැහැදිලි, විදසුන් නුවණ වන්නේ මම ලෙස සිතා සිටින මේ ශරීරයට වඩා වැඩි වැදගක් යමක් ජීවිතය හා සම්බන්ධ ව පවතින බවයි. දෙවනු ව, ඔබට අවබෝධ කර ගැනීමට හැකි වන්නේ මෙම මනස සහ සෑම සත්වයකු වෙත ම නො කඩවා පවත්නා වූ විදොනය (විදොන සත්තතිය) අතර සැලකිය යුතු වෙනසක් නැති බවය. මනුෂායෙක් වේවා, තිරිසනෙක් වේවා, කෘමියෙක් වේවා, ලිංග භේදයෙන් තොර ව, ඕනෑ ම වයසක, ඕනෑම ජාතියකට අයත් සෑම ජීවිතයකට ම පොදුවේ ඇත්තේ මෙම මනසයි, මෙම විදොනයයි, මෙම කිුයා මූලයයි.

මෙය පැහැදිලි වීමෙන්, අනෙකුත් සත්වයින් වෙත පවත්නා වූ තම ගෞරවාදරය බලගතු වේ. එය හුදෙක් තම ජාතිය, තම වර්ගයා හෝ තම අාගම හා සම්බන්ධ මනුෂායින්ට පමණක් සීමා වූවක් නො ව, පොදුවේ සෑම සත්වයකු ම වෙත දක්විය හැකි ගෞරවාදරයෙකි. එය උදර මාහැහි අදහසකි: "සෑම සත්වයෙක් ම සතුටට පත් වේවා, නීරෝගී වේවා, සෑම ජාතියකට ම, පුද්ගලයකුට ම, සෑම සත්වයකුට ම අපි ගරු කරමු."

කෙසේ වෙතත් එම තත්ත්වයට අප පත්වත්තේත්, හදවතෙහි දයාව උපදිත්තේත්, මූලික වශයෙන්, අනායන් හා අප අතර ඇති සමානත්වය දුටු විටය. හරකකු අපට වඩා හාත්පසින් ම වෙනස්යයි ද, හරකෙක් මනුෂායින් මෙන් නො සිතයි ද කියා සලකා ගත් විට, ඉන් එකකු මරා කෑම පහසුය. නමුත්, ඔබට ආච්චි අම්මා කෑ හැකි ද? ඇය ඔබට හුභාක් සමානය. ඔබට කුඹියකු මැරිය හැකි ද? බොහෝ විට ඔබ කුහුඹුවන් මරන්නේ, ඔවුන් හා අප අතර සමානත්වයක් නැති බව සිතීමෙනි. නමුත් කුහුඹුවන් දෙසට ළං වී සැලකිල්ලෙන් බැලුව හොත් එතරම් වෙනස්කමක් දක ගැනීමට නොහැකි වනු ඇත. ස්වභාව ධර්මයට ආසන්න ව, කැලෑවේ ආරණායක වාසය කරන විට පැහැදිලිව වටහා ගන්නා වූ කරුණක් වන්නේ තිරිසනුන්ට ද චිත්ත වේග ඇති බවත්, විශේෂයෙන් ම දුක් වේදනා දනෙන බවත්ය.

පිළිහුඩුවත්, මීයත්, කුහුඹුවත් හා මකුළුවත් වැති සතුත් වෙත ඇති පෞද්ගලිකත්වය ඔබට දෘශාාමාන වේ. සෑම මකුළුවකුට ම ඔබට මෙත් මනසක් ඇත. මෙය දුටු විට බුදුරජාණත් වහත්සේ සෑම සත්වයකු වෙත ම දක්වූ දයාව ඔබ වටහා ගනී. එපමණක් නො ව, සත්ව වර්ගයත් අතර පුතරුප්පත්තිය මනුෂායිත් මනුෂායිත් ලෙස ම තො ව, මනුෂායිත් තිරිසනුත් ලෙස හෝ තිරිසනුත් මනුෂායිත් ලෙස හෝ උපත ලැබීම සිදු වත්තේ කෙසේ දයි කියා යම් කිසි හැඟීමක් පහළ වනු ඇත. මේ සෑම දෙයකට ම මූලික වත්තේ මනස බව ඔබට පැහැදිලි වනු ඇත.

භූත ලෝකවල සහ දේව ලෝකවල ගතක් තොමැති ව මතස පැවතිය හැකිය. "එසේ පවතින්නේ කෙසේ ද? එම පැවැත්ම සිදු වන්නේ කෙසේ ද? ඔවුන් කවරහු ද?" යනාදිය ඔබට ඉතා පැහැදිලි වනු ඇත. මෙම බලගතු දොනයන් සහ අවබෝධයන් අත් කර ගන්නේ භාවනාවේ ඉතා ගැඹුරට ගිය විටය. මේ සැමට ම වඩා වැදගත් වන්නේ මනසෙහි ස්වභාවය දන ගැනීමෙන් විදොනයේ ස්වභාවය අවබෝධ කර ගැනීමට හැකි වීමය. නිසලතාවයේ ස්වභාවය ඔබ දන ගතී, ජීවිතයේ ස්වභාවය හඳුනා ගතී. "කුමක් විසින් මනස වටයෙන්-වටයට කරකවයි ද? නැවත-නැවකත් උපත සොයමින් මනස කැරකෙන්නේ මන්ද?" යනාදිය ඔබ වටහා ගතී, කර්ම තීතිය පසක් කර ගතී.

## 03 තුන් නුවණ

## පළමුවන නුවණ

බුදුරජාණන් වහන්සේ බෝරුක මුල දී කිවිධ දොනයක් ලබා ගත් සේක. පෙර ජීවිතවල මතකය ලබා ගැනීම ඉන් පළමු වැන්න විය. කෙනකු මනස වෙත අාසන්න වන විට තම අත්දකීම් සමහ ම නොයෙකුත් අන්දමේ බල සහ ශක්තීන් ද ඔහු ලබා ගනී. මෙම බල සහ ශක්තීන් යනු මනස යොද ගැනීමේ සහ හසුරවා ගැනීමේ සූකෂ්ම හැකියාව හැර අන් දෙයක් නො වේ. ගැඹුරු භාවතා අවධීන් වෙත නිතරතිකර එළඹීමට හැකියාව ලත් විට මනස ඉතා හොඳින් හසුරවා ගැනීමට හැකි වේ. බුදුරජාණන් වහන්සේ කළ එක් දෙයක් වූයේ මනසට අතීතය වෙත යාමට අණ කිරීමය. මෙවැනි ගැඹුරු භාවතා අවධීන් වෙත එළඹීමෙන් පසු ව ඔබට ද මෙය කළ හැකිය. "ඔබගේ පැරණි ම මතකය කුමක් ද? තවතවත් ඇතට, ඈතට යන්න." මේ අයුරින් මනස හසුරවන හිකුුන් වහන්සේලා තම ළදරු වියේ මතකය ලබා ගනිති. තමා උපත ලැබු මොහොත පවා මේ මතකයට අඩංගු විය හැකිය.

සමහර අය කියා සිටිනුයේ ඔබට උප්පත්තියේ දී විදෝනයක් නොතිබුණු බවයි. ඒ සඳහා අවශා තියුරෝන-ස්තායු ශෛල එම අවධියේ දී දියුණු වී තැති බව හෝ ඒ හා සමාන දේ හෝ ඔවුහු හේතු කොට දක්වති. තමුත් උපතෙහි මතකය ඉස්මතු වූ විට ඔබට හැහෙත්තේ එම උපත හා සම්බත්ධ සෑම අත්දකීමක් ම තමත් විදිතා බවකි. ඉත් පසු මතකයේ ඊටත් වඩා ඇත අතීතයට යාමට, තමාගෙත් ම ඉල්ලා සිටි විට පෙර ජීවිත මතකයට පිවිසීමට ඔබට හැකි වත්තේය. භාවතාව තුළිත් තමාගේ පෙර ජීවිත දන ගතී. පුනරුත්පත්තිය

අවබෝධ කර ගනී. බෝගස යට දී උත්වහත්සේ පුගුණ කළේ මෙයයි. මනසට සිදු කළ හැකි දේ හා එය සිදු වන ආකාරය ඔබ වටහා ගනී. මේ බුදුරජාණන් වහත්සේ ලබා ගත් පළමුවෙති තුවණයි.

#### දෙවන නුවණ

"ඔබ නැවත උපදින්නේ කෙසේ ද? ඔබ නැවත උපදින්නේ මත් ද? ඔබ නැවත උපත ලබන්නේ කොතැනක ද?" යනු දන ගැනීම දෙවන නුවණයි. මේ කර්ම නීතියයි. කෙනෙක් පොතක් ගෙනවුත් අද මට පෙන්වීය. එය නොමිලයේ බෙද දීම සඳහා ලැබී ඇති, අවාසනාවකට මෙන් මා කියවා නැති, පොතකි. කර්ම නීතිය පිළිබඳ ව එහි ඇති සමහර අදහස් ඉතා අස්වාහාවිකය. මගේ මතකයේ හැටියට, බිම දිගා වී ගෙන සූතුයක් කියවුව හොත්, ඊළහ ජාතියේ දී දුබල පිට කොන්දක් සහිත ව උපදින බවක් එහි සඳහන් ව ඇත. නියම මෝඩ අදහස්! කර්මය මීට වඩා බොහෝ සෙයින් සංකීර්ණය. එය මූලික ව ම රඳා පවතින්නේ මනසේ වේතනාත්මක ගුණය උඩය.

කර්මය තිශ්චය කෙරෙන්නේ මුළුමතින් ම වාගේ මනසෙහි ඇති වන ඇදී යාම, ඇලී යාම මතය. කළ දේ මත ම පමණක් නො වේ. "කොතැතින් එය මතු වූයේ ද? මතු වීමට හේතුව වූයේ කුමක් ද?" ආදිය ද මූලික වේ. භාවතාවේ දී ඔබ මෙය දක ගන්නවා පමණක් නො ව, එම මනස සහමුලින් ම තිදහස් වන්නේ කෙසේ දයි කියාත්, ඔබ දක ගනී. කර්මය පිළිබඳ ව මෙවැනි තිසරු අදහස් අප අතර සුලභ ව ඇත. බොහෝ විට මෙවැනි අදහස් දරීමට හේතු වන්නේ, කර්මය සහ කර්ම විපාකය අතර වෙනස හරියාකාර ව වටහා නො ගැනීමය.

#### තෙවන නුවණ

දුක තැති කිරීම පිළිබඳ ව ලක් නුවණ තුන්වැන්නයි. ආර්ය සතායන් සතර වටහා ගැනීමෙන් යථාවබෝධය සහ තිවනට මහ කුමක් ද යන්නත් සහ එමෙන් ම එහි නියම අර්ථයත්, පහද ගනී. එහි අර්ථය නිදහසයි, මනස නිදහස් වීමයි. විශේෂයෙත් ම එය ගතිත් තිදහස් වේ. ගත ඇසුරු කොට උපදින්නා වූ දුක් වේදනාවලින් පමණක් නො ව, එය හා ඇසුරු කොට උපදින්නා වූ සැප වේදනාවලින් ද (සැපයට ඇලීම මහත් දුකකි) නිදහස ලබා ගනී. මෙයින් අදහස් කෙරෙනුයේ කාමුක ආසාවන් වෙත සිත ඇදී යාමක්, දුක් වේදනා පිළිබඳ ව බියක්, ශරිරය ජරාවට පත් වීම, දිරා යෑම පිළිබඳ දෙම්නසක්, සිතෙහි ඊෂාාාවක්, වෛරයක්, අහිතක්, අනාදරයක්, විවේචනයට බියක් තව දුරටත් ඇති නොවීමය. තමන් වෙත එල්ල වන විවේචන, ගැර්හීම් ආදියට පුද්ගලයින් බිය වන්නේ ඇයි? හේතුව ස්වාහිමානය හැර අනෙකක් නො වේ. ඔවුන් තමන් ලෙස යම්කිසිවක් අල්ලා ගනී. මේ සෑම දෙයකින් ම නිදහස් වූ ලෙසට, ඔබ මොහොතකට සිතන්න. එය කොයි වාගේ හැණීමක් වෙයි ද? බියක් නැත, ඇලීමක් නැත, මේ මොහොතින් ඉවත් වීමට අවශානාවයක් නැත. වෙන අයුරකින් පවසනවා නම් නැති වීමට කිසිවක් නැත, අඩුවක් නැත, කිරීමට දෙයක් ඉතිරි ව නැත, යා යුතු තැනක් තැත, මොතයම් දෙයක් වුවත් කම් තැත, හේතුව ඔබ මෙතැත සිටින්නේ සර්ව සම්පූර්ණ පීතියෙන් වීමය. යථාවබෝධයේ අරුත මෙයයි. මෙම භාවතාව බුදුරජාණත් වහන්සේ ලක් යථාවබෝධයේ මූලයයි, ඔබේ යථාවබෝධයේ මූලය වන්නේ ද එයයි.

එම භාවතාවෙත් තොර ව යථාවබෝධයක් තොමැතිය. එම තිසයි බුදු දහම මතෝරෝග චිකිත්සාවක්, දර්ශත වාදයක්, අාගමක් යත සෑම දෙයක් ම අභිබවා සිටිනුයේ. එය මතුෂාත්වයේ පතුළට ම කිදා බසී. සෑම පුද්ගලයකුට ම ඒ සඳහා හැකියාවක් සහ සුදුසු මතසක් ඇත. භාවතා කරත්තේ කෙසේ දැයි ඔබ දතී. අය කිරීමක් තොමැති ව, අවශා සෑම උපදෙසක් ම හාවතා උපදේශකයෝ විස්තර කර දෙති. ඔබට එය කිරීමට උවමතා ද? බොහෝ විට ලැබෙන උත්තරය "සමහර විට හෙට, අද නම් ටිකක් අමාරුයි" යන්නය. ඒ කෙසේ වෙතත්, එම බීජය, එම සතාය, ඔබේ මනසෙහි තබා ඇති නිසාත්, භාවතාවේ දනටමත් ඔබ යෙදී ඇති නිසාත්, ඒ පිළිබඳ ව උනන්දුවක්, උද්යෝගයක් ඔබ තුළ ඇත.

සතාාවබෝධය, සාමය පිළිබඳ හැනීම සිත කුල්මත් කරයි. මෙම මහට එරෙහි ව යෑම ඔබට කිසිසේත් ම කළ තො හැකිය. ඔබට එය කලකට කල් දමිය හැකිය. එය සමහර විට ජීවිත කාල කිහිපයක් විය හැකිය. තමුත් මේ පිළිබඳ ව පුදුමය වත්තේ, කෙතකු මීට අවුරුදු කිහිපයකට උඩ දී පැවසූ ආකාරයට "මෙම ඉගැන්වීම් අසන්නට ලැබුණු විට ඒවා ඉවත දමීම කළ තො හැකිය." ඔබට ද ඒවා අමතක කළ තො හැකිය. ඔබ කුමක් විශ්වාස කළ යුතු දයි ඒවා තො පවසයි. ඒවා හුදෙක් තර්කානුකූල වූ සිද්ධාන්ත ද නො වේ. නමුත් ඒවා පෙන්නුම් කර සිටිතුයේ ඔබට තේරුම් ගත හැකි, අත්දකිය හැකි දේවල්ය. එතකුදු නො ව, ගැඹුරට යාමත් සමහ ම මේවා පිළිබඳ ව සහජ දොනය ඇති කර ගැනීමට ඔබට හැකියාව ද ලැබේ.

බුදුරජාණන් වහන්සේ අතිවිශිෂ්ට උත්තරීතර පුද්ගලයෙකි. උන්වහන්සේ වෙත තිබූ එකලස් බව, කරුණාව සහ පුඥාව අසීමිතය. සිත් ඇද ගන්නා යමක් යථාවබෝධය තුළ ඇත. එයාකාර ව ම අමතක කොට සිටිය නොහැකි යමක් තිදහස පෙන්නුම් කර සිටී. එතිසා බුදු දහම පෙන්නුම් කර සිටිනුයේ කුමක් දයි ඔබ ටිකින්ටික වටහා ගනී. පොතපත කියවීමෙන් වත්, මා පැහැදිලි කර දෙන දෙයින් වත්, ඔබ බුදු දහම අවබෝධ කර නො ගතී. එය වටහා ගත හැක්කේ සාමකාමී භාවතා වාරවල දී ඔබ ලබා ගන්නා අත්දකීම් තුළිති. බුදු දහම ඉගැන්වෙනුයේ එතැන්හි දීය. එම නිසා ඔබේ භාවතාවෙන් තෘප්තිමත් වත්ත, යථාවබෝධය ගැන බිය නො වත්න. භාවතාවෙහි යෙදෙන්න. ඉන් පුීති වන්න, ඔබ කිසි දිනක පසුතැවිලි නො වනු ඇත.

මෙයයි බුදු දහම. භාවනාව සහ යථාවබෝධය එහි හදවතයි, එහි හරයයි. මෙතෙක් පැවසූ දේවලින් කොටසක් වත් ඔබ හට වැටහේවා යනු මගේ පැතුමයි.

## II

# එය දියුණු කිරීම සරල ව

## 04

## එය කෙසේ විය යුතු ද?

## පරමාර්ථය කුමක් ද?

අත්හැරීම දියුණු කිරීමේ මහ භාවතාවයි. භාවතාවේ දී අප කරතුයේ සංකීර්ණ වූ බාහිර ලෝකය අත්හැර ශාත්ත වූ අාධානත්මික ලෝකයකට පිවිසීමය. පිරිසිදු, එමෙත් ම බලසම්පත්ත මතසක් ගොඩතභා ගැනීම සඳහා ගත යුතු කිුියා මාර්ගය භාවතාව බව යෝගාභානාසයත්හි යෙදෙත්තවුත් අතර හා නොයෙකුත් අාගමික සම්පුදයත් තුළත් පිළිගත් මතයකි. හුරුපුරුදු ලෝකයෙත් මිදුණු විට මෙම පිරිසිදු මතස ලබා ගත්තා අත්දකීම් ඉතා අද්භුතජනකය, වමත්කාරය. ඒ තුළිත් විදිය හැකි අනුභූතිය මනස්කාන්තය.

කැළඹුණු සිත, මතුපිට දියරැළි නැගෙන ජලාශයකට සමාන යැයි සිතා ගත් විට සිතෙහි සන්සුන්කම ඇති කිරීම සඳහා අප කළ යුත්තේ එය නොසැලෙන පරිදි පවත්වා ගතිමින්, ඒ සඳහා යෙදූ සිහිය, නො කඩවා පවත්වා ගෙන යෑමයි. අපේ පුයත්නය වියයුත්තේ සංසිඳුණු, පුහා සම්පන්න, දනුම් තේරුම් ඇති, සියුම්, අවධානයක් ඇතුළතින් ඇති කර ගැනීමයි.

නිරතුරු ව ම සිත එක අරමුණක් වෙත යොමු කරවමින්, එය තැන්පත් බවට පත් කිරීමට ඔබ මහත් වෙහෙසක් දරිය යුතුය. ස්වභාවයෙන් මනස තැන්පත්ය, නිරවුල්ය. මනසෙහි කිදා බැස ගත් ක්ලේශයන් නිසා නිරතුරු ව ම සතුට ලුහුබඳිමින්, පිටස්තර වූ දෙයෙහි ඇලෙමින්, තෘප්තිය සෙවීමට ගන්තා ආයාසය නිසා සිත එහි තැන්පත් බව රැක ගත්තේ ඉතාමත් කලාතුරකිනි. භාවතාව දියුණු කිරීමෙන් මනස මනා ව වටහා ගත් පුද්ගලයකුට සිත මේ ආකාරයෙන් ඉවතට ඇදී යෑමේ පුරුද්ද හෙවත් ස්වභාවය මුලිනුපුටා දමා එය නිශ්චල කොට ඉතා සියුම්, තො සැලෙන, තැන්පත් ස්වභාවයකට පමුණුවා ගැනීමට හැකියාවක් ඇත. එවැනි හැකියාවක් නොමැති අපට ස්වාභාවික තැන්පත් බවට සිත ගෙන ඒමට, එය නිරවුල් කිරීමට, පුබෝධමත් කිරීමට, භාවතාවේ මුල් අවදියේ දී මහත් වෙහෙසක් දරමින් එහි නියැලී සිටීමට සිදු වන නමුත්, එම වෙහෙස දරා සිටීමට ඔබ උනන්දු විය යුත්තේ එය ඉතාමත් මතරම්, වැඩදයී අවස්ථාවල රසය විදීමට ඉඩකඩ සලසා දෙන බැවිති. ඒවා තමා ගත් උත්සාහයනට සරිලන අනගි අවස්ථාවන්ය.

## උත්සාහය සහ වීර්යය අවශාය

උත්සාහයෙන් තොර ව දියුණුවක් ලබා ගත තොහැකි වීම ස්වාහාවික නියමයෙකි. භිකුෂුවකට හෝ වේවා ගිහියකුට හෝ වේවා, භාවතාවෙන් හෝ වෙනයම් කටයුත්තකින් හෝ හොඳ පුතිඵලයක් ලබා ගැනීමට නම් උත්සාහය ඉතා අවශා බව අප ඉතා හොදින් දන්නා කරුණෙකි.

උත්සාහයෙන් පමණක් සියල්ල සර්වසම්පූර්ණ නො වේ. එය පුවීණත්වය, එනම් තම දක්ෂතාවය සමහ ඇදා ගත යුතුය. මෙයින් තමා අදහස් කරන්නේ තැනට ඔබින පරිදි වීර්යය අවශා පමණ යොදමින් තම කාර්යය ඉටු වන තෙක් එය පවත්වා ගැනීමය. සිතා මතා තිසි ලෙස යොදන මෙම වීර්යය, සිතෙහි විසිර යාමක් හෝ භාවතාවට බාධාවක් හෝ නො කරන අතර, එය ඉතා විශිෂ්ට සන්සුන්කමක් සිතෙහි වර්ධනය කොට භාවතාවේ ගැඹුරට යෑමට ඔබට ආධාර කරනු ඇත.

වීර්යය කිනම් අයුරකින් යෙදිය යුතු දයි වටහා ගැනීම සඳහා භාවතා කිරීමේ පරමාර්ථය පිළිබඳ නිවැරදි අවබෝධයක් තිබිය යුතුය. මේ භාවතාවේ පරමාර්ථය වනුයේ සිත් අලවත තිහඬතාවය, තැන්පත් බව හා නිර්මලත්වය මනසෙහි ඇති කිරීමය. එය ඔබ වටහා ගන්නේ නම් ඒ සඳහා වීර්යය යෙදිය යුත්තේ කිනම් අයුරකින් සහ කොතැනක දී දයි ඉතා හොඳින් ඔබට ම පැහැදිලි වනු ඇත.

## අත්මිදෙන්න

අත්මිදීම සඳහා වීර්යය යොදන විට බිහි වනුයේ අත්හැරීමට තැඹුරු වන්නා වූ මනසෙකි. "අත්හැරීමට හුරු කරන ලද මනසක් ඇති යෝගියකු ඉතා ලෙහෙසියෙන් භාවනාවේ පරමාර්ථය වන සමාධිය ළභා කර ගනී" යන පුකාශය බුදුරජාණන් වහන්සේ විසින් කරන ලද සරල නමුත් ගැඹුරු වූ අති මහත් පුකාශවලින් එකකි. එවන් යෝගියෙක් නිරුත්සාහයෙන් ම වාගේ ඉතා විශිෂ්ට, පුමෝදජනක, අභාන්තරික මනසක සුවය රස විදියි. බුදුරජාණන් වහන්සේ මෙතැන දී පෙන්වා දෙනුයේ එවන් මානසික තත්ත්වයන් ළභා කර ගැනීමේ රහස අත්හරින්නට, මිදෙන්නට, පුතිකෙෂ්ප කරන්නට මනස දක්වන කැමැත්තයි.

හාවතාවේ දී අප දියුණු කිරීමට උත්සාහ ගතුයේ ඒ මේ දෙයෙහි ඇලෙන, රැස් කරන මනසක් නො ව, ඊට හාක්පසින් ම වෙනස් වූ නො ඇලෙන, නො බැඳෙන, දුක් කරදර බද නො ගත්තා මනසකි. හාවතාවෙන් පිටත දී නොයෙකුත් වැඩ-රාජකාරි රාශියක බර උසුලා ගෙන සිටීමට සිදු වුවත්, මෙම කාල සීමාව තුළ දී එවැති බඩු පොදි උසුලා ගෙන සිටීමට කිසිම අවශාතාවයක් නැත. එම තිසා භාවතාවේ දී එම බඩු පොදිවල බර හැකිතාක් දුරට අඩු කර ගැනීමට උත්සාහ ගත්ත. මේ දුක් කම්කටොලු ඔබ යට කර ගෙන සිටින විශාල බරක් සේ සිතෙහි තහවුරු කර ගත්ත.

එසේ සලකා ගත් විට ඒවායිත් තිදහස් වීමට සහ ඒවා අත්හැරීමට ඉඩ දෙන මනසක් ඇති කර ගැනීමට ඔබ නොපසුබට වනු ඇත. මෙම ආකල්පය, වීර්යය හා අත්හැරීමට මනස දක්වන කැමැත්ත යන කරුණු ඔබ හාවනාවේ ගැඹුරට කැඳවා ගෙන යනු ඇත. භාවනාවේ මුල දී ම වාගේ වුවත්, පුතිකෙෂ්ප කිරීමට අවශා ධෛයාශීය හා ඒ-මේ දෙයෙහි නො ඇලීමට කැමැත්ත උපදවා ගත හොත්, සුළු වශයෙන් හෝ අත්මිදීම දියුණු වන ආකාරය ඔබට පෙනී යනවා ඇත.

#### 05

## මේ මොහොතේ අවධානය (පළමුවන අවධිය)

## භාවනාවට බිම හිඳ ගත යුතු ම ද?

හාවතාවෙහි යෙදෙත්තකු මුලිත් ම කළ යුත්තේ තිශ්ශබ්දතාවය ඇති තැනක් සොයා ගෙන, පුටුවක හෝ බිම හෝ හිඳ ගැනීමයි. පුටුවක හිඳ ගැනීමෙහි හෝ බිම හිඳ ගැනීමෙහි හෝ කිසිදු අරුමයක් නැති අතර කොයි ආකාර ඉරියව්වකින් වුවත් ඔබට ඉතා උසස් මානසික සුවයක් භක්ති විදීමට අවකාශ ඇත. එම නිසා දිගු කාලයක් තුළ භාවතාවෙහි යෙදෙද්දී ඔබේ දණහිසෙහි හෝ පිටකොන්දෙහි හෝ බලවත් වේදතාවක් උද්ගත වුව හොත් පුටුවක හෝ මිටි ආසනයක හෝ හිඳ ගැනීම කළ යුතුය. අප යෙදෙතු මේ කටයුත්ත බලවත් වේදතා විදීමට හෝ ශරීරයට අපමණ දුක් ගෙන දීමට හෝ යොද ගත්තක් තොවත බව තේරුම් ගත යුතුය.

ගතෙහි අධික වේදනාව සිත සමාධියකට ගෙන ඒමට ඇති ඉඩකඩ අහුරා ලන බව ඔබ වටහා ගත යුතුය. බුදුරජාණන් වහන්සේ මධාම පුතිපදව ඉගැන්වීමට එක් හේතුවක් හැටියට දක්වූයේ අධික අසහනය සිතෙහි තද ගතියත්, අධික සැපය සිතෙහි බැඳීමත් වඩන බවය. එම තද ගතිය හෝ බැඳීම හෝ සිත සැනසුම් සුවය වෙත ගෙන ඊමට කිසිසේත් ඉඩ තො දෙනු ඇත. එවන් සිතක පුඳොව පහළ වීමට ඉඩකඩක් නැති තරම්. හිඳ ගැනීමේ දී අප නිතර සිහියට ගත යුත්තේ මධාම පුතිපදවයි. බිම හිඳ ගැනීමෙන් තමන්ට බලවත් අපහසුවක් ඇති වේ නම්, අන් සියලු දෙනා බිම හිඳගත් පලියට තමනුත් එය අනුකරණය කිරීමට යාම බලවත් මුලාවකි. නිහතමානීකම සිතෙහි ඇති කර ගෙන, උඩභුකම අත් හළ විට භාවනාව හොඳ අතට හැරී යන බව ඔබට පෙනී යනු ඇත.

#### මෙතැන මේ මොහොත

භාවතාවට හිඳ ගැනීමෙන් පසු ඔබේ අවධානය, සිහි කල්පනාව, "තමා ඉදිරියෙහි පිහිටුවා ගන්න"යැයි බුදුරජාණන් වහන්සේ දී ඇති එක් අවවාදයෙකි. අවධානය ඉදිරියට ගෙන ඊමෙන් අදහස් කරන්නේ සිත වාාකූල බවට, වල්මක් බවට පත් කිරීමට සමත් පිටස්තර සිතිවිලිවලින් එය මුද ගැනීමයි. අවධානය තමා කෙරෙන් ඈතට නො යවා, ලෞකික ජීවිතය හෝ පිටස්තර ලෝකය හෝ සම්බන්ධ සිකිවිලිවලින් සිත පිරී යෑම වළක්වා, භාවතාවට අදළ තොවත සිකිවිලිවල තො දවටී, 'මෙතැතිත්, මේ මොහොකෙත්' පිටතට සිතට යෑමට ඉඩ තො දී, එය රැක බලා ගැනීමෙන්, තම අවධානය තමා ඉදිරියෙහි පිහිටුවා ගත හැකිය. දස වසා ගැනීමෙන් පසු මුලින් ම කළ යුත්තේ සිත අතීතයට හෝ අනාගතයට හෝ ඇදී යෑම වළක්වා, භාවනාවට අසම්බන්ධ කොයියම් ආකාරයක හෝ සිතිවිලි මතු වීමට ඉඩ තො දී , මෙතැන, මේ මොහොත වෙත එය යොමු කර ගැනීමයි. සමහර විට ඒ සඳහා සැහෙන කාලයක් මීඩංගු කිරීමට ඔබට සිදු වනු ඇත.

එම පරිශුමය සාර්ථක වූ පසු තමා තෝරා ගත් භාවතා "අාරම්මණය" වෙත සිත යොමු කොට, එම අවධානය වැඩිදියුණු කිරීමට උත්සාහ දරීම සුදුසු වන්නේයැයි කිව හැකිය. සිත යහපත් දෙයක් වෙත යොමු කළ විට එය නිතැතින් ම සන්සුන් වේ. යමක් අරමුණු කොට නොගත් පෘථග්ජන සිතෙහි පැවැත්මක් නැත. සිත හැම විට ම යම් කිසිවක් අරමුණු කොට ගනී. එම තෝරා ගත් දෙය සිත පෝෂණය කරන අාහාරය සේ හැඳින්විය හැකිය. එම අාහාරයෙන් සිත පිරී යෑම, ඉහවහා යෑම නොවැළැක්විය හැකිය. යෝගා වූ, සෞමා වූ දෙයක් සිතට නොලැබුණු විට, එය වෙනත් දෙයක් සොයා ඉවතට ඇදී යයි. බොහෝ විට සිත තෝරා ගත්තේ එය අසහනයට පත් කරන, අවුල් කරන අන්දමේ අරමුණකි. එම නිසා සෞමා අරමුණක් වෙත සිත යෙදීම වැඩදයකය. සතුටුදයක මට්ටමක සිත 'මෙතැන, මේ මොහොතෙහි' පිහිටුවා ගත් පසු අවධානය නුස්ම වෙත යොමු කිරීම සුදුසුය.

## ඉක්මන් කොටයි

මූලික අවධීන් හැකි ඉක්මතින් පසු කර ගෙන යෑමට ඔබට ඉඩකඩ ඇතත් එවැනි අදහසක් පහළ වුව හොත්, ඔබ ඉතා මත් පුවේසම් විය යුතුය. එසේ කළ හොත් ඉක්මන්කාරී ව ඉදිරියට යෑම නිසා, මූලාරම්භයේ දී කළ යුතු ව තිබූ වැඩ කොටස නිසියාකාර ව නිම නොකළ බැවින්, අවශා තරමේ ශක්තිමත් පදනමක් තමා ළහ නැති බව කාලයාගේ ඇවෑමෙන් ඔබට ම අවබෝධ වනු ඇත. මෙය දුර්වල අත්තිවාරමක් මත මහල් පුාසාදයක් ගොඩනැහීම වැනිය. තට්ටු ඉක්මනින් ඉහළට නැංවූ සේ ම, ඒවා ඉක්මනින් පහළට ඇද වැටෙනු ඇත. පොළොව ශක්තිමත් ව, ස්ථිර ව සකසා, අත්තිවාරම දමීමේ දී මෙන් ම 'මුල් තට්ටුව' ගොඩනැහීමේ දී ත් බොහෝ කාලයක් ඒ සඳහා මීඩංගු කිරීම අතිශයින් නුවණට හුරුය. එසේ කළ හොත්, ශක්තිමත් ව ගොඩනැංවූ මහල් පුාසාදයේ ඉහළ තට්ටු මෙන් හාවනාවේ උසස් පුමෝදජනක අවධීන් ස්ථීර ව නො සැලී පවතිනු ඇත.

#### අාරම්භය

මා උගත්වත කුමයට අනු ව, 'මේ මොහොතේ අවධාතය' වෙත එළඹීම සඳහා 'අතීතය හා අතාගතය සමහ ඇඳුණු බඩු පොදි අත්හැරීමේ ඉතා සරල අවධියෙත් භාවතාව ආරම්භ කරවීමට මම කැමැත්තෙමි. මෙය ඉතා සරල, ඉතා මත් පහසුවෙත් කළ හැකි දෙයක් සේ සමහර විට ඔබට හැහෙනු ඇත. 'මේ මොහොත' වෙත තම අවධාතය රඳවා ගැනීමේ මුල් අවධිය සපුරා ලීම සඳහා ඔබේ සම්පූර්ණ ධෛයාශීය යොද එය හරියාකාර ව දියුණු කර ගත්තේ තැති ව භාවතාවේ උසස් අවධීත් කරා වේගයෙත් යෑම ඉතා මත් අනුවණය.

### ඉතිහාසය අමතක කරන්න

"අතීතය අත හැර දමන්න". මෙයින් මා අදහස් කරන්නේ ඔබේ රැකියාව, ඔබේ පවුල, ඔබේ පොරොන්දු, ඔබේ ඉතිහාසය, බාල කාලයේ දී කළ-නොකළ ද ආදී කිසිවක් ගැන නොසිතා සිටීමය. සියලු අතීත අත්දකීම් අත්හැර දමිය හැක්කේ ඒවා පිළිබඳ අල්පමාතුයක හෝ ඇල්මක් නොදක්වීමෙනි. භාවනා කරන කාලය තුළ දී ඔබ ඉතිහාසයක් නැත්තකු සේ සිටිය යුතුය. ඔබ ආවේ කිනම් පෙදෙසක සිට ද? ඔබ ඉපදුනේ කොතැනක ද? ඔබේ මාපියන් කවුරුන් ද? ඔබ හැදුනේ වැඩුනේ කෙලෙස ද? ආදී කිසිවක් ගැන නො සිතිය යුතුය. ඒ සියලු ඉතිහාසය ම භාවනාවේ දී අත්හළ යුතුය. එවිට භාවනාවට සහභාගී වන ඔබ සියලු දෙනා ම එක හා සමාන හුදු භාවනා යෝගීන් පමණි.

කොපමණ වසර ගණනක් ඔබ මීට ඉහත භාවනා කර තිබේ ද? ඔබ පළපුරුදු භාවනා කරුවෙක් ද? එසේත් නැති නම් අාධුනිකයෙක් ද? ආදී වශයෙන් සිතීම නො වැදගත්ය. ඔබ එම ඉතිහාසය ඉවත ලන්නේ නම් අපි සියල්ලෝ ම එක සමාන එමෙන් ම නිදහස් අය වෙමු. මෙවැනි උද්වේග, හැඟීම් හා සිතිව්ලිවලින් අප නිදහස් වන්නට උත්සාහ කළ යුත්තේ අත්හැරීමෙන් උපදින්නා වූ සැනසීමේ දියුණුව සීමා කිරීමට හා වැළැක්වීමට ඒවා තුඩු දෙන බැවිනි. එබැවින් අවසානයේ දී, ඔබේ ඉතිහාසයේ සෑම 'කොටසකින්ම' ඔබ අත්මිදෙනු ඇත. එපමණක් නො ව භාවනා වාරයේ මෙතෙක් ඉතිහාසය ද, දන් මොහොතකට පෙර සිදු වූ දෙයෙහි මතකය ද ඊට ඇතුළත් විය යුතුය. මේ අයුරින් ඔබ අතීතයේ බර කිසිවක් වර්තමානයට ගෙන නොඑනු ඇත. මොහොතකට පෙර සිදු වූ දෙය කුමක් වුවක් ඒ පිළිබඳ ව තව දුරට උනන්දුවක් නො දක්වා එයින් අත්මිදෙන්න.

සිතෙහි දෝංකාරයක් ඇති කිරීමට අතීතයට ඔබ කිසි සේත් ම ඉඩ නොදිය යුතුය. මොළොක් දුවායකින් ඇසුරුම් කරන ලද මැදිරියක බිත්තියක යමක් වැදුන හොත් එහි ආපසු විසි වීමක් සිදු තො වේ. එය මොළොක් ඇසුරුමේ කිඳා බැස, එතැන ම තතර වේ. මොළොක් දුවායකින් ඇසුරුම් කරන ලද මැදිරියක් සේ මනස දියුණු කර ගත හොත් එය තුළ මතු වන යම් අත්දකීමකට, හැහීමකට හෝ සිතිවිල්ලකට, ඒ තුළ ඒ මේ අතට පෙරළෙමින්, විසි වෙමින්, වැදෙමින් මහත් කලබැගෑනියක් ඇති කිරීමට අපහසු වනු ඇත. මනස මොළොක් නම්, ඒවා මතු වූ සැණින් ම සමථයට පත් වේ. එලෙස ම ඊයේ සිදුවීම්වලට, එසේ ම ඊට පෙරාතු ව අතීතයට මනසෙහි ඒ මේ අත විසි වෙමින් දෝංකාර දීමට අප කිසි ම ඉඩක් නොදිය යුතුය. මෙලෙස අතීතය විඥානයෙහි දෝංකාර දීම නතර කළ යුත්තේ අත්හැරීම, බැහැර කිරීම හා සැහැල්ලු කිරීම සඳහා මනස හුරු-පුරුදු කිරීම අප දන් අරඹා ඇති හෙයිනි.

## අතීතය අපැහැදිලිය

අතීතය මෙනෙහි කොට කෙසේ හෝ එම අතීතයෙන් යමක් ඉගෙන ගෙන ඒ හා සම්බන්ධ පුශ්නවලට විසඳුමක් සොයා ගත හැකිය යනු බොහෝ දෙනකුගේ වැටහීමයි. ඔබ එම අතීතය වෙත එබී බලන්නේ අනිවාර්යයෙන් ම ඇති දේ විකෘති කොට පෙන්වන ඇස් කණ්ණාඩියකින් බව සිතට ගත යුතුය. ඔබ යමක් මෙසේ සිදු වූයේයැයි සිතුවත් සතා වශයෙන් සිදු වී ඇත්තේ අනෙකකි. මොහොතකට උඩ දී සිදු වූ සිද්ධීන් ගැන මිනිසුන් බොහෝ විට වාද කරන්නේ මේ නිසාය. වාහන අනතුරුවල දී, පැය බාගයකට උඩ දී සිදු වූ සිද්ධියක් ගැන වුව ද, එය සියැසින් දුටු පුද්ගලයින් දෙදෙනකු අවංක ව එය සිදු වූ ආකාරය විස්තර කරන්නේ දෙවිධියකට බව ඒවා විභාග කරන පොලිස් නිලධාරීන් හොඳින් දන්නා කරුණෙකි.

අපේ මතකය විශ්වාස කළ තො හැකිය. මතකය, කොතරම් අවිශ්වාසදයක ද කියා ඔබ සලකා බලන්නේ නම් භාවනාවේ දී අතීතය ගැන සිතා බැලීමෙහි සහ මෙනෙහි කිරීමෙහි එතරම් අගයක් නොමැති බව ඔබට වැටහෙනු ඇත. එවිට එයින් අත්මිදීමට ඔබට හැකි වන්නේය. මියගිය පුද්ගලයකු වළලා දමන අයුරින් අතීතය ඔබට වැළලිය හැකිය. එම මතකයන් මිනී පෙට්ටියක දමා "භුමදනය" කොට නැති නම් ආදහනය කොට අවසාන කරන්න. අතීතයෙහි කල් නො හරින්න. මළ ගිය මොහොතවල් සහිත මිනීපෙට්ටි හිස මත තබා ගෙන යෑම තව දුරටත් නො කරන්න. එසේ කරනවා නම් ඇත්ත වශයෙන් ම තමාට අයත් නැති බරපතල වගකීම්වල බරින් ඔබ යට කර ගෙන සිටීමට ඔබ ඉඩ දී ඇත. මේ මොහොතේ ම අතීතය සම්පූර්ණයෙන් ම අතහැර නිදහස් වීමට ඔබට හැකියාව ඇත.

## අනාගතය අවිතිශ්චිතය

අනාගතය පිළිබඳ ව ඇති උද්වේග, බලාපොරොත්තු, බිය, සැලසුම් හා අපේක්ෂා..... මේ සියල්ල ම ද බැහැර කරන්න. බුදුරජාණන් වහන්සේ විටක දී අනාගතය සම්බන්ධ ව මෙසේ පවසා ඇත: "යම් අයුරකින් සිදු වේයයි ඔබ සිතන සෑම දෙයක් ම, හැම විටම සිදු වන්නේ ඊට වෙනස් වූ ආකාරයකින්ය." අනාගතය විශ්වාස කළ නොහැකි, නො දන්නා, අවිතිශ්චිත දෙයක් සේ පුදොවන්තයින් වටහා ගෙන ඇත. ඉදිරිය මේ ආකාර වේයැයි බලාපොරොත්තු සහගත වීම අතිශයින් ම අනුවණ කිුයාවක් වන අතර භාවනාවේ දී අනාගතය ගැන සිතමින් සිටින හැම මොහොත්ක් ම නිකරුණේ කාලය අපතේ හැරීමකි.

### පුදුමාකාර මනස

මනසෙහි ඇති සැභවුණු අද්භූත ස්වභාවය වැටහී යනුයේ එය සමහ කටයුතුවල යෙදෙන විට දීය. එයට නොයෙකුත් මනස්කාන්ත හා බලාපොරොත්තු නො වූ දේවල් කළ හැකිය. භාවනාවේ දී මනසෙහි සාමය උද නොවීම නිසා වෙහෙසට පත් ව සිටින භාවනා යෝගීන් "කවත් වැදගැම්මකට නැති පැයක් ලැග සිටීමට සිදු වී ඇතැ"යි සිතමින් කල් ගෙවීම බොහෝ විට කෙරෙන දෙයකි. මෙසේ සිතමින් අධෛයෳීයට පත් ව සිටිය දීත් සමහර විට, බලාපොරොත්තු රහිතව ම, අද්භූතජනක දෙයක් සිදු වී භාවනාව ඉතා සියුම්, සාමකාමී තත්ත්වයකට පරිවර්තනය විය හැකිය.

මැතක දී දින දහයක භාවතාවකට මුල් වරට සහභාගී වූවකුගෙන් මට මෙසේ අසන්නට ලැබිණ. මුල් දිනයේ දී ම ඔහුගේ ගතේ රිදී ම්, කැක්කුම් ඉවසා ගත නොහැකි වීම තිසා ගෙදර යාමට අවසර ඉල්ලා සිටි විට භාවතා ගුරුවරයා පවසා සිටියේ "යන්න එපා, තව එක් දිනක් නතර වන්න, ඔය අමාරු මහ ඇරී යන බව මා සහතික කරනවා" යනුවෙති. ඔහු තව දිනක් නතර විය. එදින අවසානයේ දී අපහසුකම් තවත් උගු වූයෙන් ඔහු නැවත ගෙදර යාමට අවසර ඉල්ලීය. ගුරුවරයා නැවතත් අවවාද කර සිටියේ "තවත් දවසක් නැවතී බලන්න, ඔය වේදනාව නැති ව යයි" යනුවෙනි.

තුන්වන දවස ගත වුවත් ඇති වූයේ වේදනාවෙහි අඩු වීම නො ව වැඩි වීමෙකි. දින නවයේ දී ම සවසට වේදනාවෙන් මිරිකෙමින් ගුරුවරයා වෙත ගොස් ගෙදර යාමට අවසර ඉල්ලා බැගෑපත් වුව ද, නැවතනැවතත් ගුරුවරයා කියා සිටියේ, "තවත් එක් දිනක් ඉන්න, ඓදනාව නැති ව යනවා" කියායි. අවසාන දිනයේ උදසන මුල් භාවනා වාරයේ දී ඔහු සිදු වේයයි සිතා සිටි සියල්ල ම බිඳ හෙලමින් ගතෙහි කැක්කුම් සියල්ල ම අතුරුදහන් විය. මොනයම් අපහසුකමක් වත් නැවත ඉස්මතු නො වීය. රිදී ම්වලින් තොර ව බොහෝ වේලාවක් භාවනාවෙහි නිරත වීමට ඔහුට හැකි විය.

මනස දක්වූ මේ අපූරු කුසලතාවය ඔහුගේ සිත කුල්මත් කළ අතර, එය කෙසේ සිදු වී දයි ඔහුට අදහා ගත නොහැකි විය. මින් පැහැදිලි වන්නේ අනාගතය ගැන අප කිසිවක් නො දන්නා බවයි. එය පුදුමසහගත හෝ අද්භූතජනක හෝ විය හැකිය: ඔබේ බලාපොරොත්තු සියල්ලක් ම ඉක්මවා ලිය හැකිය. අනාගතය පිළිබඳ ව සෑම සිතිවිල්ලක් ම ඉක්මවා ලිය හැකිය. අනාගතය පිළිබඳ ව සෑම සිතිවිල්ලක් ම, සෑම බලාපොරොත්තුවක් ම අත හැර දමීමට මෙවැනි අත්දකීම් ඔබට අවශා ධෛයාහිය හා පුදොව ලබා දෙනු ඇත.

"තව මිතිත්තු කීයක් තිබෙනවා ද? මේ අසහනය තව කොතෙක් වේලා ඉවසන්න ද?" ආදී වශයෙන් සිතමින් භාවනාවෙහි යෙදී සිටින්නේ නම් ඔබ නැවතත් අනාගතයෙහි සැරිසැරීම අරඹා ඇත. දුක්-වේදනාවත් මොහොතකින් දුරු වී යා හැකිය. තිදහස් වීම ඊළහ මොහොතේ දී වන්නට පුලුවත. සිදු වන්නට යන්නේ කුමක් දයි තිශ්චය කිරීමට ඔබට හැකියාවක් තැත.

### හොඳට නොකෙරෙන භාවනාව

මීට පෙර ඔබ සහභාගි වූ භාවතා මුඑවල දී සමහර විට "මෙතෙක් මා එක් භාවතා වාරයක දී වත් සතුටුදයක පුතිඵලයක් ලබා නො ගත්තෙම්"යැයි ඔබට යම් විටෙක සිතෙන්නට ඇත. නමුත්, ඊළභ වාරයේ භාවතාවට හිඳ ගත් විට සියල්ල ම සන්සුන්ය, පහසුය. එව්ට "මේක මහ පුදුමයක්. මට දුන් භාවතා කළ හැකිය"යි කියා උදම් වූවත් ඊළභ භාවතා වාරය තවත් අවුල් ජාලයකි. මෙහි රහස කුමක් ද? "මගේ මුල් භාවතා ගුරුවරයා කියා සිටි දෙයක් එකල මගේ අදහස්වලට එකභ නො වූ හෙයින් ඒ ගැන වැඩි සැලකිල්ලක් නො දක්වූයෙමි. ඔහු කියා සිටියේ නරක භාවතා වාරයක් කියා දෙයක් නොමැති බවය." ඒ කියමන සතායෙකි. අසහනය ගෙන දුන් කමාගේ අපේක්ෂාවන්ට අනුකූල ව සිදු නො වූ, ඔබ නරකයයි කියා හඳුන්වන සෑම භාවනා වාරයක් ම සාධාරණ ව විගුහ කර බලන්නේ නම් ඇත්ත වශයෙන් ම, 'වැටුප් චෙක්පත' සඳහා ඉතා මහන්සි වී ඔබ වැඩෙහි යෙදුනු වාරයන් ලෙස එම භාවනා වාර හැඳින්විය හැකිය.

මෙය වෙනත් අයුරකින් පෙන්වා දෙන්නේ නම්, යම් කිසිවෙක් සඳුද, මුළු දවස ම වැඩෙහි යෙදී දිනය අවසානයේ දී කිසි වැටුපක් නො ලබයි. "මොන දෙයක් සඳහා මා මෙපමණ මහත්සි වූයේ ද?" කියා ඔහු සිතයි. ඔහු අභහරුවාද වැඩට ගොස්, එදින ද කිසි ම වැටුපක් නො ලබයි. තවත් නරක දවසක්. බදද මුළු දවසත්, බුහස්පතින්ද මුළු දවසත්, බොහෝ වෙහෙස මහත්සි වී වැඩ කළේ වුව ද, ඒ සඳහා කිසි වැටුපක් නො ලබයි. ඔහුට එක දිගට තරක දවස් හතරක් ම ගත කිරීමට සිදු වූවා සේය. සිකුරාද උද විය. එදින ද පෙර දිනයන්හි දී මෙන් වැඩ කර අවසානයේ දී පුධානියා වැටුප් චෙක්පත ඔහු අතට පත් කරයි. "සැමද ම වැටුප් දිනයක් නම්" ඔහු සිතයි. සතුට මොනවට කියන්න ද?

සෑම භාවතාවක් ම 'වැටුප් දිනයක්' විය තොහැක්කේ ඇයි? ඉහත දක්වූ උපමාවෙත් එය ඔබට වැටහෙතවා ද? ඒ අසීරු භාවතා වාර තුළ දී ඔබ ස්වයං විශ්වාසය ශක්තිමත් කර ගත්තා අතර, භාවතාවේ උත්තතිය සඳහා අවශා හේතූත් ගොඩනභා ලයි. අසහතයට පත් වත භාවතා වාරවල දී සහතය උද කර ගැනීම සඳහා කටයුතු කිරීමෙත් ඔබ සාමය උදෙසා අවශා ශක්තිය හා බලවේගය දියුණු කර ගනී. සැහෙත පමණ හොඳ ජයගුාහී ගුණයත් ඔබ සුරක්ෂිත කොට ගෙන ඇත්තම් මතස හොඳ භාවතාවකට යොමු වී තවත් 'වැටුප් දිනයක' රසාස්වාදය ඔබට ලබා දෙනු ඇත. එම නිසා ඇත්ත වශයෙන් ම, ඔබ වැඩෙහි යෙදෙන්තේ "තරක" භාවතා වාර තුළ දීය.

පසු ගිය දිනක සිඩ්නි නගරයේ පවත්වන ලද භාවනා පංති මාලාවක දී එයට සහභාගී වූ මහත්මියක සමභ සම්මුඛ සාකච්ඡාවක් පවත්වද්දී එදින මුඑ දවස ම ඇය මා හා උරණ ව සිටි බව පැවසුවාය. ඒ හේතූන් දෙකක් උඩය. මුල් පරිනා වාර තුළ දී සිතෙහි මතු වූ අපහසුකම් නිසා ඇය ඉතා වෙහෙසට පත් වූයෙන්, ඒවා අවසාන කිරීමට මා සීනුව නාද නො කොට උවමනාවට වඩා කල් ගත්තේයයි ඇය මා කෙරෙහි ද්වේෂ සහගත සිතක් ඇති කර ගත්තාය. අවසාන භාවනා වාරවල දී ජීතිය හා සාමය පහසුවෙන් අත් කර ගැනීමට ඇයට හැකි වූයෙන්, ඒවා නිම වීමට අවශා පමණ කල් නො දී ඉක්මතින් මා සීනුව නාද කළේයයි ඇය නැවතත් මා හා සිත් අමනාප කර ගත්තාය. නමුත්, සෑම භාවනා වාරයක් ම පැවැත්වූයේ එක් පැයක් පමණි. භාවනා ගුරුවරයකු ලෙස සීනුව නාද කිරීමෙන් වත් දිනුමක් ලබා ගත නො හැකිය.

"සීනුව නාද වීමට තව කොතෙක් වේලා ඇත් ද"යි? අනාගතය ගැන සිතමින් භාවනාවෙහි යෙදෙන්නන් හට අත් වන ඉරණමයි මේ. තමා විසින් ම වදවේදනා විදීම ඇති කර ගන්නේ, තමාට කිසි අයිතියක් නැති, අනුන්ගේ බර කරට ගන්නා විටය. "තව මිනිත්තු කීයක් ගත වීමට තිබෙනවා ද?" හෝ "මීළගට මා කළ යුත්තේ කුමක් ද?" යනාදී බඩුපොදි උසුලා නො ගැනීමට ඔබ විශේෂයෙන් ම පුවේසම් විය යුතුය. මෙවැනි සිතිවිලි පහළ වනවා නම් ඔබ සිටින්නේ මේ මොහොතේ සිදු වන දෙය පිළිබඳ ව අවධානයකින් නො වේ. ඔබ භාවනාවෙහි යෙදී නැත. ඔබේ සැලසුම් විසිරී ගොස් බලා සිටිනුයේ අසහනයට ආවඩමිනි.

## බලගතු මේ මොහොත

"අද දිනය කුමක් ද? දන් වේලාව කීය ද?" යනුවෙන් වත් හැහීමක් නැති තරමට මේ මොහොත වෙත අවධානය රඳවා ගෙන සිටින්න. "මේ උදසන ද? සවස ද?" ඔබ නො දනී. දන්නේ 'මේ මොහොත කුමක්' ද කියා පමණකි. "මේ දන්" මේ අයුරින් ඔබ ළහා වන්නේ 'මේ මොහොතෙහි' භාවනාවෙහි යෙදී සිටීම මිස "කෙතෙක් වේලා භාවනා කර ඇද්ද? තව මිනිත්තු කීයක් ඉතිරි ව ඇද්ද? හෝ අද දවස කුමක් ද?" කියා වත් නො දන්නා ඉතා ලස්සණ, කාලය සනිටුහන් කිරීමේ අාරණායික පිළිවෙතක් වෙතටය.

තරුණ හිකුළුවක ලෙස මා තායිලන්තයේ සිටි එක් අවධියක දී, "මේ මොන අවුරුද්ද ද?" කියා වත් මට නිශ්චිත අවබෝධයක් නො වීය. කාලයෙන් මිදුණු එවත් පරිසරයක ජීවත් වීමට ඉඩ ලැබීම ඉමහත් වාසනාවෙකි. අපට ජීවත් වීමට සිදු වී ඇති කාලයත් සමහ තරහ කළ යුතු, කාලය විසින් මෙහෙයවෙන පරිසරයකට වඩා එවන් පරිසරයක් සෑම අතකින් ම නිදහස්ය. කාලයට වහල් නො වූ මෙවත් පරිසරයක දී ඔබ 'මේ මොහොතේ සුවය විදිනුයේ අවුරුදු දහස් ගණනාවක් සිට ම, සෑම දොනවන්ත උත්තමයකු ම මේ මොහොතේ සුවය විදි ලෙසට මය. එම

තත්ත්වය සෑම විට ම එලෙසින් ම පවතී. දනුදු එහි කිසි වෙනසක් නැත. ඔබ 'මේ මොහොතෙහි' සතාාය, යථා ස්වභාවය වෙත එළඹ ඇත.

'මේ මොහොතේ' යථාවබෝධය තේජාත්විතය, මහානුහා සම්පත්තය. සියලු අතීතයන් හා සියලු අතාගතයන් අත්හැර දමූ විට ඔබට දනෙන්නේ අඑක් ජීවිතයක් ලැබූවකු සේය. ඔබ මෙතැන මේ මොහොතේ දනුවත් ව සිටී. ඔබේ අවධානය වර්කමානයෙහි පමණක්-එනම් මේ මොහොතෙහි-රඳවා ගෙන සිටීම 'මේ මොහොතේ අවධානය'යි. මෙය භාවනාවේ මුල් පියවරයි, මුල් අවධියයි. මෙතැනට ළහා වීමට ඔබ ඉටු කර ඇත්තේ ඉතා වැදගත් කටයුතු රාශියකි.

හාවනාවේ ගැඹුරට යෑම ඇතහිටුවන, සිත අතීතයට හා අනාගතයට ඇදී යාමේ මුල් බාධාවෙන් ඔබ අත්මිදී ඇත. එම නිසා මෙම මුල් අවධියට පිවිස, එය ශක්තිමත් ව, ස්ථීර ව, නොසැලෙන සේ පවත්වා ගැනීමට මුළු ධෛයෳීය ම යොදන්න. ඉන් පසු ව 'මේ මොහොකේ අවධානය' තවත් පිරිසිදු කර ගනිමින් දෙවන අවධියට එළඹෙමු. එය මේ 'මොහොතේ නිහඩ අවධානය'යි.

#### 06

## මේ මොහොතේ නිහඩ අවධානය (දෙවන අවධිය)

### ඔබ සූදුනම් ද?

මෙතෙක් දුරට මා පැහැදිලි කර සිටියේ සිත අලවත තිහඩතාවය, තිසලතාවය සහ ගැඹුරු පුඥාත්විත අත්දකීම්වලින් හෙබි, තිර්මල මතසක් ගොඩනභා ගැනීම මේ භාවතාවේ පරමාර්ථය බවයි. සෑම භාවනාවක දී ම අඛණ්ඩ ව දිව යන්නා වූ නූලක් සේ මතු වී පෙනෙන ශාරීරික හා මානසික බැදීම්වලින් අක්මිදීම අපගේ පුධාන කර්තවෳය වන බව තව දුරටත් පෙන්වා දී සිටියෙමි. දීර්ඝ කාලයක් තුළ නො කඩවා මේ මොහොතෙහි පහසුවෙන් රැදී සිටීමට භාවනා යෝගියා හැකියාව අත් කර ගත් විට ඔහු පළමුවන අවධිය උද කර ගෙන ඇත.

මා භාවතාවේ මූලික අවස්ථාව ලෙස හඳුන්වන මෙම තත්ත්වයට ළහා වීම සඳහා පිළිපැදිය යුතු දේ ඉතා දීර්ඝ ලෙස අවසාන වශයෙන් විස්තර කර දුනිමි. එහි දී මා පුකාශ කළ ආකාර "මේ මොහොතෙහි" යථාවබෝධය ඉතා බලසම්පත්තය, තේජාත්විතය. මෙතැනට ළහා වීම සඳහා අවශා කටයුතු රාශියක් ඔබ ඉටු කොට ඇත. භාවතාවේ ගැඹුරට යෑම වළකන මුල් බාධකයෙන් ඔබ අත්මිදී ඇත. මෙතරම් දුරට දස්කම් පෑමට ඔබ සමත් වූයේ නම් මනසේ මීටත් වඩා චමත්කාර වූ සැබෑ නිහඩතාවය කරා ඔබ තවත් ඉදිරියට යා යුතුය.

#### සතායට විස්තරයක් අනවශාය

'මේ මොහොතේ තිහඩ අවධානය' සහ 'ඒ පිළිබඳ ව සිතමින් සිටීම' අතර වෙනස මෙතැන දී පැහැදිලි කර දීම පුයෝජනවත්ය. රූපවාහිණියේ පෙන්වන කිකට් තරහයක් නැරඹීම උපමාවක් ලෙස ගෙන හැර දක්වීමෙන් මෙය විස්තර කර දීම පහසුය. මෙවැනි තරහයක් නරඹද්දී ඇත්ත වශයෙන් ම කිවහොත් එතැන තරහ දෙකක් එකවර පැවැත්වෙන බව ඔබට පෙනී යනු ඇත. තිරය මත නරඹන තරහය එකකි, තරහ පුකාශකයාගේ විස්තරයත් සමහ ඔබ නරඹන තරහය අනෙකකි.

තරහ වැද සිටින්නේ ශී ලංකා හා ඕස්ටේලියානු පිලවල් දෙක නම්, ලාංකික හෝ ඕස්ටේලියානු හෝ පුකාශකයකුගෙන් අසන්නට ලැබෙන විස්තරය බොහෝ විට ඇත්ත වශයෙන් ම සිදු වූ දෙයට වඩා වෙනස් වීමට ඉඩ ඇත. තරහ විස්තරය සැම විට ම එක් පිලකට බරය. තිරය මත විස්තර පුකාශයක් රහිත ව කරන නැරඹීම මේ මොහොතේ නිහඬ අවධානය ලෙසත්, විස්තර පුකාශයට අවධානය යොමු කරමින් නැරඹීම ඒ පිළිබඳ ව සිතමින් සිටීම ලෙසත් මෙහි දී උපමා කර දක්වම්. සතානාවයට ඔබ වඩාත් සමීප වන්නේ අර්ථකථනයෙන් තොර ව තරහය නරඹන විටය. එලෙසින් ම මේ මොහොතේ අවධානය නිහඬව අත්විදිනා විටය. මෙය ඔබ හොඳින් අවබෝධ කර ගත යුතුය.

## ඇතුළත කථාව අභිතකරය

සමහර විට දී අප මේ ලෝකය හඳුනා ගෙන ඇතැයි සිතා සිටිනුයේ මනසෙහි මේ ඇතුළතින් කෙරෙන විස්කරය තුළිනි. නමුත් සතා වශයෙන් මනසෙහි එම අභාාන්තර කථාව ලෝකය පිළිබඳ ව කිසිවක් නො දනී. දුක්වේදනාවලට මුල් වන මුලාව ගොතනුයේ එම අභාාන්තර කථාවයි. අපේ විරුද්ධවාදීන් වෙත වෛරය දක්වීමටත්, හදබැඳි සෙනෙහෙවතුන් සමහ කඩ නොකළ හැකි ලෙස හයානක අන්දමින් තද බැඳීම් පැවැත්වීමටත් මුල් වනුයේ මෙම අභාාන්තර කථාවයි. ජීවිතයේ සෑම පුශ්නයකට ම මූලිකයා ද මෙම අභාන්තර කථාවයි. අභාන්තර කථාව බිය උපදවන අතර, එය සෑම විට ම ඔබේ තිදෙස් බව ද තහවුරු කරයි. මෙම මුලාවන් මැවීමට අභාන්තර කථාව දක්වන තිපුණත්වය, රූපවාහිණී පුකාශකයකු සිය නරඹන්නන් වසභයට ගෙන ඔවුන් තුළ ද්වේෂය හෝ ශෝකය හෝ ඇති කිරීමට දක්වන හැකියාවට සම කළ හැකිය. ඔබේ පරිශුමය යොමු ව ඇත්තේ සතාය අවබෝධ කර ගැනීමට නම් තිහඩ අවධානයේ අගය වටහා ගෙන භාවනාවේ දී එය වෙන මොනයම් ආකාරයේ හෝ සිතිවිල්ලකට වඩා අතිශයින් ම වැදගත් බව තරයේ සිතට ගන්න.

#### සිකිවිලි නිස්සාරය

තමාගේ සිතිවිලි මහත් සේ අගය කිරීමට තමා දක්වත කැමැත්ත තිහඬ අවධානයේ මූලික බාධකයයි. දෙවන අවධිය, එනම් 'මේ මොහොතේ තිහඬ අවධානය' වෙත එළඹීමට ඔබට ඉඩ සලසන්නේ තමාගේ සිතිවිලි ඇගයීමේ පුරුද්ද හෙමින් සීරුවෙන් අත්හැර දම්මේක්, තිහඬ අවධානයේක් වටිනාකම අවබෝධ කර ගැනීමේ විදර්ශනා දොනයයි හෙවත් ඇති තතු දකීමේ නුවණයි.

සෑම මොහොතක් දෙස ම මහත් ඕතැකමින්, ඉතා සමීප ව බලා සිටින විට එම මොහොතෙහි සිදු වූ දේ විගුහ කිරීමට කාලයක් කිසිසේත් ම ඔබ සතු ව නැත. මෙය සිත තුළ කෙරෙන කතාව නතර කිරීමට යොද ගත හැකි සූකෂ්ම උපකුමයකි. බොහෝ විට සිතිවිල්ලක් වනුයේ ඒ මොහොතෙහි සිදු වූ දේ ගැන තමා දක්වන මතයයි. උදහරණයක් වශයෙන්, "එය හොඳයි" "එය වැරදියි", "මොකක් ද ඒ?" යනාදී සියල්ල ම මොහොතකට උඩ දී සිදු වී අභාවයට ගිය අත්දකීම් පිළිබඳ තමාගේ විවේචනයි. ඔබේ සැලකිල්ලට භාජනය වූ අභාවයට ගිය අත්දකීම විවේචනය කරද්දී එම මොහොතේ ම ඔබ වෙත ළහා වූ අත්දකීම පිළිබඳ ව කිසි හැණීමක් ඔබ වෙත නැත. එය ඉවත ලා ඇත. පරණ අමුත්තන් සමභ කටයුතු කරන විට, දන් ළභා වන අලුත් අමුත්තන් ගැන ඔබ කිසි ම තැකීමක් නො කරයි.

## සිතිවිලි සමහ සංවාදය නතර කිරීම

සාදයක දී අමුත්තන් දෙරෙන් ඇතුල් වූ විට ඔවුන් පිළිගන්නා තැනැත්තා ඔබේ මනසයයි සිතන්න. එක් අමුත්තකු පිවිසි විට, ඔහු හා කථාවට වැටී, අර දේ මේ දේ ගැන දෙඩමඑ ව සිටිය හොත්, ඔබ දෙරෙන් ඇතුඑ වන අනෙකුත් අමුත්තන් පිළිගැනීමක් නොකරන හෙයින්, ඔබේ යුතුකම පැහැර හැර ඇත. සෑම මොහොතක ම අමුත්තන් දෙරෙන් ඇතුල් වන බැවින් ඔබට කළ හැකි එක ම දෙය එක් අමුත්තකු පිළිගෙන, හැකි ඉක්මතින් ඊළහ අමුත්තා පිළිගැනීමය. කිසි ම අමුත්තකු සමහ ඉතා කෙටි සංවාදයක් වත් පැවැත්විය නොහැක්කේ දෙරෙන් ඇතුල් වන ඊළහ අමුත්තා ඔබට මහහැරෙන බැවිති. ඇස, කන, නාසය, දිව, ශරිරය යන පසිඳුරන්ගේ දෙරින් පිවිසෙන සෑම අත්දකීමක් ම මනසට ඇතුල් වන්නේ එකකට පසු එකක් යන අනුපිළිවෙළිනි.

ඔබේ සිහිකල්පතාව මින් එක අක්දකීමක් පිළිගෙන එය හා සතුටු සාමිවියේ යෙදුන හොත් ඒ පිටුපසින් ම පැමිණෙන ඊළහ අක්දකීම ඔබට මහහැරෙනු ඇත. සෑම සිදුවීමක් ම අක්විදිමින්, සම්පූර්ණ වශයෙන් ම ඔබ මේ මොහොතේ ගිලී, මනස වෙත පැමිණෙන කිසි ම අමුත්තකු මහ නොහරින්නේ නම්, අභාන්තර කථාව සදහා ඔබට කිසි ම ඉඩක් නොමැත. ඔබට, ඔබ හා සතුටු සාමීචි කථාවක යෙදිය නොහැකි නම් මනසට ඇතුල් වන සෑම දෙයක් ම එම මොහොතෙහි දී ම සිහි කල්පනාවෙන් යුතු ව පිළිගැනීමෙහි ඔබ සම්පූර්ණයෙන් ම නිරත ව ඇත. එසේ නම්, 'මේ මොහොතෙහි අවධානය' ඔබ දන් පිරිපහදු කර ගෙන ඇත්තේ සෑම මොහොතක දී ම එය 'එම මොහොතේ නිහඩ අවධානය' වන පරිදිය. මෙම මට්ටමට ඇතුළත නිහඩතාවය දියුණු වූ විට ඉතා විශාල බරකින් මිදුණු ලෙස ඔබට හැහෙනු ඇත. මෙය අවුරුදු හතලිහක, පනහක කාලයක් තිස්සේ බර ගෝනියක් පිටේ එල්ලා ගෙන, එම කාලය මුඑල්ලේ ම නො නැවකී සැතපුම් බොහෝ ගණනක් ඉතා වෙහෙස මහන්සියෙන් එය ගෙන ගියා හා සමානය. එම ගෝනිය පිටෙන් උනා, සුළු කාලයකට හෝ බිමින් තැබීමට ඔබට අවශා ධෛය්‍රීය හා පුඳොව ලැබිණ. අභාන්තර කථාව නමැති බර ගෝනියෙන් මිදීමත් සමභ ම තමා විදින්නා වූ සැනසුම, සැහැල්ලුව සහ නිදහස අතිමහත් බව ඔබට වැටහෙනු ඇත.

## අතරමැද නිහඩතාවය

සිතිවිලි අතරමැද පවතින නිහඩතාවය සහ අභාන්තර කථාවන් අතරමැද පවතින නිහඩතාවය දන හඳුනා ගැනීම නිහඩ අවධානය දියුණු කර ගැනීමේ තවත් වැදගත් කුමයකි. එක් සිතිවිල්ලක් අවසාන වී, ඊළහ සිතිවිල්ලේ ආරම්භය දෙස ඉතා සමීප ව ඉතා තියුණු සිහිකල්පනාවකින් බලා සිටින්නේ නම්, එතැන ඇති පරතරය, හිඩැස ඔබේ අවධානයට හසු වේ. අන්න එයයි "නිහඩ අවධානය". පටන් ගැනීමේ දී එය ඉතාමත් සුළු මොහොතකට සීමා වන නමුත්, ඉක්මතින් අතුරුදහන් වී යන්නා වූ එම නිහඩතාවය හඳුනා ගත් විට ඔබ එයට හුරු වනු ඇත. එම හුරු වීමත් සමහ ම එය දිගු කාලයක් තුළ පවතිනු ඇත. කෙසේ හෝ ඔබ එම නිහඩතාවය සොයා ගෙන එහි රස විදීමට පටන් ගත් විට එහි වැඩීම සිදු වේ. නමුත් නිහඩතාවය ඉතා මත් කුලෑටි බව සිහියට ගන්න. ඔබ ඇය ගැන කථා කරන බව නිහඩතාවයට ඇසුන හොත් ඇය එම මොහොතෙහි ම අතුරුදහන් වන්නීය.

## පිරුණු කළේ දිය නො සැලේ

මෙම අභාන්තර කථාව අත හැර දමා, මේ මොහොතේ නිහඩතාවය සැහෙන කාලයක් තුළ රැක ගැනීමෙන් ඇති වන මහත් සොම්නස දන හඳුනා ගැනීමට අප සෑම දෙනාට ම අවකාශ ලැබෙන්නේ නම්, එහි අගය කියා නිම කළ නො හැකිය. මනසෙහි පුඥාව සහ නිර්මලත්වය වර්ධනය කර ගැනීම සඳහා භාවනාවේ දී මහත් සේ උපකාරී වන්නේ සිතීම නො ව නිහඩතාවයයි. ඇතුළතින් නිහඩ වීමෙන් ඇති වන ජීතිය හා වටිනාකම අවබෝධ කර ගත් වීට එය ඔබට ඉතා වැදගත්, සිත් ගන්නා දෙයක් වනු ඇත. එවිට මනස නැඹුරු වනුයේ මෙම නිහඩතාවය වෙතටය.

සිතීම ඉතා මත් අතාාවශා අවස්ථාවත්ට පමණක් සීමා කරමින්, මනස නිරතුරුව ම නිහඬතාවය සොයා යනු ඇත. මේ තත්ත්වයට පැමිණි විට අප බොහෝ විට ගිලී සිටිත්තා වූ සිතිවිලිවල ඇති නිස්සාර භාවය හා එවැනි සිතිවිලි හිසරදයකට වඩා වැඩි යමක් ලබා නොදෙන බව අවබෝධ කර ගැනීමෙන් ඔබ බොහෝ විට, ඉතා පහසුවෙන් හා පීතියෙන්, අභාාන්තර නිසලතාවයෙහි මනස පවත්වා ගනිමින් කල් ගෙවනු ඇත.

හාවතාවේ දෙවත අවධිය ලෙස හඳුන්වන මේ මොහොතේ තිහඩ අවධානය තුළ සාමය හා ජීතිය භුක්ති විදීමට ඔබට ඉඩ ලැබෙන අතර, ඒ තුළින් පුඥාවේ උපත ද සිදු වනු ඇත.

මෙම අවධීන් දෙක පුගුණ කර ගැනීම සඳහා ඔබේ කාලයෙන් බොහෝ කොටසක් වැය කර මෙතැනට ළහා වීමට ඔබට හැකියාවක් ඇත්නම්, ඇත්ත වශයෙන් ම ඔබ භාවනාවේ බොහෝ දූරක් දනටමත් ගමන් කොට ඇත.

## හුස්ම වෙත රඳවා ගත් අවධානය (තෙවන අවධිය)

### එක් දෙයක් තෝරා ගන්න

මෙතැතින් ඉදිරියට යාමට නම්, සිතෙහි මතු වන්නා වූ සෑම දෙයක් ගැන ම නිහඬ ව සිටිනු වෙනුවට එක් දෙයක් මත පමණක් රැළුණු මේ මොහොතේ නිහඬ අවධානය ඔබ තෝරා ගත යුතුය. එක් දෙය ලෙස, ආශ්වාස-පුශ්වාසයෙහි වේදිතය (ආනාපාන සතිය), මෛතී සහගත අදහස (මෛතීය), මනසෙහි මවා ගන්නා වූ වර්ණවත් වකුයක ඡායාව (කසිණ) හෝ සාමානා වශයෙන් භාවිතයෙහි නොයෙදෙන, එහෙත් අවධානය යොමු කළ හැකි වෙනත් යමක් හෝ මේ සඳහා උපයෝගී කර ගත හැකිය. ආශ්වාස-පුශ්වාසය මත රඳවා ගන්නා වූ මේ මොහොතේ නිහඬ අවධානය හෙවත් ආනාපානසති භාවනාව මම මෙහි දී විස්තර කර දෙමි.

## ආනාපාන සකිය

අාතාපාත සකිය ඉතා ලෙහෙසි, තොගැඹුරු උපදෙස් අඩංගු භාවතා කුමයක් සේ මතුපිටිත් පෙනුණත්, එම ලිහිල් උපදේශයත් තිවැරදි ව අනුගමතය කරමිත්, ඉතසිකිත් එහි යෙදෙන්නකුට අත් කර ගත හැකි අභාත්තර මානසික සුවය, සන්සුත් බව ඉතා මත් බල සම්පත්ත බව මෙහි දී මතක් කර දිය යුතුය. අවධානය එක් දෙයක් මත පිහිටුවා ගැනීමට තෝරා ගැනීමෙන් තමා කරන්තේ, තාතාවිධත්වය අතහැර දමා, ඊට විරුද්ධ වූ ඒකාගුතාවය වෙත මනස යොමු කිරීමය. එක් දෙයක් වෙත පමණක් අවධානය පවත්වා ගැනීමෙන්

උද්දී පනය වන්නා වූ සාමය, පුබෝධය හා බලය, මනස එක්තැන් වීමට පටන් ගත් විට සැලකිය යුතු අන්දමින් වර්ධනය වේ.

ඇස, කත, තාසය, දිව, ශරිරය හා මතස ඇසුරෙත් හටගත්තා වූ දකීම, ඇසීම, සුවද, රසය, ස්පර්ශය හා සිතිවිලි ආදී සංස්කාරයත් කරණ කොට ගෙත, මේසයක් මත ඇති දුරකථත හයක් එක වර තාද වත්තා සේ, විඥාතයෙහි ඇති වත තාතාවිධත්වය ගෙත දෙත හිරිහැරය කෙතරම් දයි වටහා ගත්තේ, තාතාවිධත්වය දුර ලා ඒකාගුතාවය වෙත තැඹුරු වීම මහිත් මේසය එක දුරකථතයට පමණක් සීමා කිරීමෙත් ජතිත වත සහතය, පුබෝධය අත්විදීමෙති. ආශ්වාස-පුශ්වාසය මත පමණක් සිහි එළවා සිටීම සඳහා මෙම තාතාවිධත්වය ඇති කරත පීඩාව දත හඳුතා ගැනීම අතිශයින් ම වැදගත්ය.

## අානාපාන සකිය දියුණු නොවීම

'මේ මොහොතේ නිහඩ අවධානය' ඉතා සැලකිල්ලෙන් පුගුණ කර ගෙන ඇත් නම්, ඉතා පහසුවෙන් එම අවධානය ආශ්වාසය හා පුශ්වාසය වෙත යොමු කොට, මොහොතක් මොහොතක් පාසා නො කඩවා එම ආශ්වාසය හා පුශ්වාසය දෙස බලා සිටීමට ඔබට හැකි වනු ඇත. ආනාපානසති භාවනාවට එරෙහි ව නැහී සිටින පුධාන බාධක දෙකක් මේ වන විට ඔබ තුනී කර ගෙන සිටීම ඊට හේතුවයි.

අතීතයටත්, අනාගතයටත් විටින් විට පැන යාමට මනස දක්වන ඇල්ම මුල් බාධකයයි. දෙවැන්න මනසේ අභාන්තර කථාවයි. ආනාපානසති භාවනාවේ ගැඹුරට යෑම සඳහා ඉතා වැදගත්, එමෙන් ම ඉතා අතාවශා පුහුණුවක් ලෙස, 'මේ මොහොතේ අවධානය' හා 'මේ මොහොතේ නිහඩ අවධානය' යන මූලික අවධීන් දෙක මා උගත්වන්නේ එම නිසාය.

## දුව-පනිමින් භාවනා කළ නොහැකිය

තමන්ගේ සිහි කල්පනාව අතීතය හා වර්තමානය අතර දුව පනිමින් සිටිය දී සහ තමන්ගේ අභාන්තරයෙහි කෙරෙන අර්ථ කථනයෙහි ගිලී පවතිද්දී, ආනාපානසති භාවනාව ඇරඹීම බොහෝ විට භාවනායෝගීන් කරනා අනුවණ කියාවෙකි. සූදනමක් නොමැතිකම නිසා අසහනයට පත් ව, ආනාපානසති භාවනාව ඉතා දුෂ්කර හෝ කිසිසේක් ම කළ නොහැකි හෝ දෙයක් සේ සලකා ඔවුහු එය අත්හැර දමති. එසේ අත්හරින්නේ නිසි තැනින් එය ආරම්භ නොකරන හෙයිනි.

අවධානය යොමු කරන ආරම්මණය ලෙස ආශ්වාස-පුශ්වාසය ඔවුන් තෝරා ගත්තේ ඒ සඳහා අවශා මූලික පුහුණු වීමේ කටයුතු කිසිවක යෙදී මෙන් තොර වය. එය එසේ වුවත්, මෙම මූලික අවධීන් දෙක සම්පූර්ණ කර ගෙන, මනස හොඳින් පිහිටුවා ගැනීමෙන් පසු තම අවධානය ආශ්වාසය-පුශ්වාසය වෙත යොමු කළ විට ඔබට එහි රස විදීමට කිසිම අපහසුවක් නො වන්නේය. ආශ්වාස-පුශ්වාසයෙහි රැදී සිටීමට අපහසු බව ඔබට හැභේ නම් එයින් පෙන්නුම් කෙරෙන්නේ ඔබ මූලික අවධීන් දෙක 'හැකි ඉක්මනින්' අවසන් කොට ඇති බවෙකි. නැවත මූලික අභාාාසයන්හි යෙදෙන්න. සැලකිලිමත් ව ඉවසීම ඉක්මන් මහය.

## වැඩි විස්තර සිතට තො ගන්න

නුස්ම ඉහළ -පහළ හෙළීම භාවතා අරමුණ ලෙස තෝරා ගත් විට, ඔබේ සම්පූර්ණ සැලකිල්ල යොමු විය යුත්තේ මේ මොහොතේ හුස්මෙහි වේදිකය වෙකටය. ඔබ විදින්නේ "හුස්ම විසින් කෙරෙන කාර්යය කුමක් දයි ඔබට අභවා සිටින දෙයයි." එනම් එය ඉහළට යයි ද, එය පහළට යයි ද, නැති නම් එය අතරමැද ද යන වගයි. මනසට දනෙන දේ, හැහෙන දේ, අවශා පමණට වඩා වැඩි වුවොත් එය මනස අවුල් කිරීමට ඉවහල් වනු ඇත. එම නිසා අපේ දතීම හුස්ම වටයේ කොතැනක ඔබ සිටී දයි යන්නට පමණක් සීමා කිරීම මෙහි දී වැදගත් වන්නේය. හුස්ම වටයේ දී ඇති වන දනීම සුවදයක ද? පීඩාදයක ද? යනුවෙන් විමසිලිමත් නො වන්න. ශරීරයේ කොතනක එය පිහිටා සිටී දයි නො සොයා ඔබ සිටින්නේ ශුස්ම ගනිමින් ද, හරිමින් ද යන්න ගැන පමණක් සිහියෙන් සිටින්න. එපමණකින් සෑහීමකට පත් වන්න.

## ගැටෙන තැනක් අනවශාය

හුස්ම ගැනීම හා හෙළීම පිළිබඳ අවධානය ශරීරයේ අසවල් අසවල් ස්ථානවල පිහිටුවා ගත යුතුයැයි ඇතැම් භාවනා උපදේශකයෝ තියම කර සිටිති. සමහර භාවනා උපදේශකයින් හුස්මෙහි වේදිතය නාසයෙහි කෙළවරෙහි ද, සමහරු එය යටි බඩෙහි ද විදින ලෙස දක්වන අතර තවත් සමහරෙක් එම විදීම, අතන හෝ මෙතන හෝ වශයෙන් පවත්වා ගන්නා ලෙස උපදෙස් දෙකි. මගේ පළපුරුද්දට හා අවබෝධයට අනු ව හුස්ම ගැනීමේ දී හා හෙළීමේ දී එම සුවය දනෙන ස්ථානය වෙත එල්ල කෙරුණු අවධානයක් ඇති කර නොගැනීමෙන් වඩා හොඳ පුතිඵලයක් ලැබේයයි දන්වා සිටීමට කැමැත්තෙම්. එම සුවය කෙනකුගේ උඩු තොල මත පිහිටන්නට පුළුවන. තව කෙනකුගේ උදරය හා සම්බන්ධ වන්නට පුළුවන. තවත් සමහරකුට එම දනීම ඔහුගේ ශරීර ස්වභාවය අනු ව නොයෙක්නොයෙක් තන්හි ඇති වීමට පුළුවන.

එය විඳින තැන තො වැදගත්ය. ඇත්ත වශයෙන් ම එය තැනකට සීමා නො කරන්නේ නම් වඩා හොඳය. ඔබ හුස්මෙහි වේදිතය නාසය කෙළවරෙහි පවත්වා ගත හොත් එය හුස්ම පිළිබඳ සිහි කල්පනාවක් නො ව නාසය පිළිබඳ සිහි කල්පනාවකි. එමෙන් ම ඔබ එය යටි බඩෙහි පවතින්නේයයි සලසා ගත හොත් එය යටි බඩ පිළිබඳ සිහි කල්පනාවෙකි. මෙම භාවනාවෙහි වැදගත්කම රඳා ඇත්තේ විදීම ඇති වන ස්ථානය මත නො වේ. භාවතාවේ මේ අවධිය පටත් ගැනීමේ දී ඔබ විසිත් කළ යුතු ව ඇත්තේ හුස්මෙහි සුවය වෙත, තමාගේ සිහිය මතා කොට පිහිටුවා ගැනීමය. ආරම්භයේ දී දත යුක්තේ "හුස්ම ගත්තා බව ඔබ දනී ද? හුස්ම හෙළතා බව ඔබ දනී ද?" යත්ත පමණෙකි. හුස්මෙහි සුවය ගතට දැතෙත ස්ථාතය වෙත ඔබේ අවධාතය යොමු කිරීමට යෑමෙත් දෙආකාරයකිත් සිත වියවුලට පත් විය හැකිය.

# සිත විසිර යෑම

ඇතැම් විට ඔබ සිතා සිටින ස්ථානයෙහි එම සුවය බලවත් ව තො පිහිටීම සිදුවන්නට පුළුවන. එම නිසා ඔබ කොතෙකුත් සිත එතැනට යොමු කළ ද හුස්මෙහි සුවය ඔබේ ගුහණයට හසු තො වන්නට ඉඩකඩ ඇත. එවිට සිතෙහි පෝෂණය සඳහා පැහැදිලි දෙයක් නොලැබීමෙන් සිත වෙන දෙයක් සොයා යෑමට අවකාශ ඇති බැවින් ඔබට හාවනාවෙන් හොඳ පුතිඵලයක් බලාපොරොත්තු විය තො හැකිය. හුස්මෙහි සුවය, ගතෙහි යම් තැනක පැහැදිලි ව උද්ගත වේයැයි යන අදහස මුල් කොට ගෙන හාවනාවෙහි තිරත වීමෙන් සිත අයාලේ යා හැකිය. මෙය පළමු වන දුෂ්කරතාවයයි.

ශරීරයේ යම් ස්ථානයක හුස්ම ඉහළ-පහළ යාම සටහන් ව පවතිද්දී, එම දනීම තවත් ස්ථානයක ඉස්මතු වූ විට ඔබේ අවධානය එතැනට යොමු කළ හොත් සිදු වන්නේ හුස්ම ශරීරයේ තැන්තැන්වල ගැටීම පසුපස අවධානය නැඹුරු කරමින් යෑම නිසා සිතෙහි නිසියාකාර සාමයක් ගොඩ නො නැඟී සමාධිය තැනින්තැනට පැන යෑමෙන් සිත චංචල බවට පත් වීමය. මෙය හුස්ම ශරීරයෙහි යම් තැනක ගැටෙන්නේයයි කියා එය සටහන් කර ගැනීමට යෑමෙන් ඇති වන අවුලයි.

මෙය විසඳීමට භාවතා උපදේශකවරයා දෙන උපදේශය වනුයේ "හුස්ම ගැටෙන තැන් පසුපස නො ගොස්, සාමානායෙන් එය හොඳින් ඉස්මතු වී දනෙන පෙදෙස වෙකට පමණක් සිත යොමා ගත්ත" යත්තය. එසේ කළ ද, විටිත්විට ඔබට පෙනී යතු ඇත්තේ එම පෙදෙස ආශිත ව හුස්ම නොපවතින බවයි. හුස්ම එතැතින් අතුරුදහත් වීම තිසා සිදු වන්නේ සිත විසිර යෑමය. මීට විසඳුමක් වශයෙන් මා ඔබට පවසා සිටිත්තේ හුස්ම ගැටෙන්නේ ශරීරයේ කොතනක දයි විපරම් කිරීමෙන් වැළකී සිටීමට යත්න දරන ලෙසටයි.

හුස්ම කොතැනක ඉස්මතුවේ දයි නො සොයා ඔබේ හැඟීම හුස්ම ඉහළට යන්නේ ද නැති නම් පහළට යන්නේ දයි විමසීමට පමණක් සීමා කොට හුස්ම ගැනීම මොන අවධියේ ද නැතිනම් හුස්ම හෙළීම මොන අවධියේ ද එනම් එහි මුල ද, මැද ද, අග ද, කියා දන සිටින ලෙසටයි. සිරුරේ ඇති වන දනීම ඉවත ලා මේ මොහොකෙහි හුස්ම වටයේ කොතැනක ඔබ සිටී දයි යන්නට සිත යොමු කිරීමෙන් ඉහත දුෂ්කරතාවයෙන් මිදිය හැකිය.

අත්දකීමෙන් මෙය අවබෝධ කර ගැනීම සඳහා මේ පුශ්නය ඔබෙන් අසා බලන්න. දස පියා ගෙන තමාගෙන් ම මෙසේ අසන්න: "මම හුස්ම ගන්නෙම් ද, එසේ නැති නම් හරින්නෙම් ද?" 'ශරීරයෙහි අසවල් කැන හුස්ම ගැටෙන්නේය' යන හැනීම ඇති වීමට පළමු ව, ඊට පිළිතුර ඔබට ලැබෙනු ඇත. ශරීරයේ කොතැනක ඒ හුස්ම ගැටෙන්නේ දයි යන දෙවන පුශ්නය ඒ සඳහා අවශා නොවන බව ඔබට ම පැහැදිලි වනු ඇත. පුශ්නයට පිළිතුරු සොයා ගැනීම සඳහා අවශා වන්නේ හුස්ම වටයේ එම මොහොතෙහි ඔබ සිටින්නේ කොතැනක දයි යන්න පමණකි.

# ගත වෙත සිත යොමු වීම

නුස්මෙහි සුවය දනෙන ස්ථාන වෙත සිත යොමු කිරීමට යෑමෙන් හුස්ම ගැනීමේ කටයුත්ත (සන්තතිය) කෙරෙහි සිත යොමු කිරීමට පමණක් නො ව, ගත ආශිුත ව ද හැභීමක් සිතෙහි ඇති කර ගැනීමට සිදු වීම දෙවන දුෂ්කරතාවයි.

හුස්මෙහි සුවය දනෙන ස්ථානය අවට ගතෙහි කොටස් වෙත සිත ඇදී යෑම ද මෙහි දී පහසුවෙන් සිදු විය හැකිය. එම ස්ථානය අවට කැසීම්, රිදීම් සහ සීතල හෝ ඌෂ්ණය හෝ ඉස්මතු වීමෙන් ගතෙහි උද්ගත වන නලියනසුඑ ගතිය බලවත් වූ විට හුස්ම වෙතට වඩා ගත කෙරෙහි සිත ඇදී යෑමෙන් ගතත්, සිතත් සන්සුන් වීම පහසුවෙන් සිදු නොවනු ඇත. හුස්මෙහි සුවය වෙතට සිත නැඹුරු කර ගැනීම සඳහා ගතෙහි යම් තැනකට සිත යොමු කිරීමෙන් සිදු වන්නේ ගත ඔබේ අවධානය පැහැර ගැනීමය. නොදනුවත් ව ම ගත වෙත ඔබේ අවධානය වර්ධනය වීමෙන් එය ගෙන එන ඉහත කී මැසිවිලිවලින් මිදීමට නොහැකි ව අවසානයේ දී ඔබට ඒවාට පිළියම් යෙදීමට සිදු වනු ඇත.

# දත යුත්තේ හුස්මෙහි වේදිතය පමණී

"මා දත් හුස්ම ඉහළට ගතී ද? තැති තම් පහළට හෙළයි ද?" යන්න ඔබ දත්තේ කෙසේ ද? ඒ අනු ව යම් විත්දතයක් හුස්ම කරන කාර්යය කුමක් දයි ඔබට අභවා සිටී ද, ආනාපානසති භාවනාවේ කේන්දුය විය යුත්තේ එයයි. 'මෙම විත්දනය කොතැන ආශික ව පවතින්නේ ද?' යන උද්වේගය අතහැර දමා, එම විත්දනය වෙතට තම අවධානය යොමු කරන්න. ගතෙහි ඇති වන විදීමකින් හෝ වෙන කොයියම් ආකාරයකින් හෝ වේවා යමකින් ඔබට මේ හුස්ම ඉහළට යෑමයයි ද, මේ හුස්ම පහළට යෑමයයි ද අභවා සිටී නම්, එපමණකින් ඔබ සෑහීමකට පත් විය යුතුය. සැනසීම උද කර ගැනීම සඳහා එම හැඟීම පමණක් ඔබේ භාවනා අරමුණ විය යුතුය.

බුදුරජාණන් වහන්සේ ඉගැන්වූයේ ආනාපානසකි භාවනාව ආරම්භයේ දී "හුස්ම ගැනීමේ කාලය දිග ද? හුස්ම හෙළීමේ කාලය දිග ද? හුස්ම ගැනීමේ කාලය කෙටි ද? හුස්ම හෙළීමේ කාලය කෙටි ද?" ආදී වශයෙන් සිහි එළවා සිටීමටය. මෙය හුස්ම කෙරෙහි අවධානය උපදවා ගැනීම සඳහා යොද ගන්නා උපකුමයෙකි. හුස්ම පිළිබඳ ව පරීක්ෂාකාරී වීමෙන් පමණක් එය කෙරෙහි කැමැත්තක් ඇති කර ගැනීම සමහරකුට ඉතා මත් අසීරුය. ඒ සඳහා කියා සිටිත්තා වූ උපදෙස් පිළිපැදී මෙත් පමණක් එම කැමැත්ත ඇති තො වේ.

නුස්මෙහි දිගු බව හෝ කෙටී බව හෝ පිළිබඳ දනුමක් ඇති ව සිටීමට, කෙනකුගේ සිහි-නුවණ තරමක් බලගතු විය යුතුය. මෙහි දී මා කියා සිටින්නේ හුස්මෙහි දිගු බව හෝ කෙටි බව හෝ ගැන පරීක්ෂාවෙන් සිටීමට කලින් "මේ මොහොතේ හුස්ම ඉහළට යන බව දනී ද? මේ මොහොතේ හුස්ම පහළට යන බව දනී ද?" යනුවෙන් වීමසිලිමත් වීමටය.

මේ අයුරින් භාවනාවෙහි යෙදී සිටින කාල පරිව්ඡේදය තුළ දී අතිශයින් වැදගත් වන්නේ හුජම පිළිබඳ ව පිහිටුවා ගත් එම අවධානය නො කඩවා පවත්වා ගැනීමය. එය එක් හුජමක් හා තව එක් හුජමක් පමණකට සීමා නො කොට ඇත්ත වශයෙන් ම එම අවධානය හුජම වාර සිය ගණනක් තුළ දී පවා එකක් පාසා එකක් කෙරෙහි ම යොමු කර ගෙන සිටීම අවශාය. ඔබ ගන්නා සෑම හුජමක් මක්, ඔබ හෙළනා සෑම හුජමක් මත් පිළිබඳ ව දනීමක් ඇති ව එකක් වත් මහ හැරී යෑමට ඉඩ නො දී සිහිබුද්ධියෙන් විසීම මෙයින් අදහස් කෙරේ.

#### සමාධ්ය

මෙතැන දී "අප යෙදී සිටින්නේ කුමක් කරමින් දයි?" යන ඉතා වැදගත් කරුණ හරියාකාර ව තේරුම් ගැනීමට එසේත් නැති නම් 'සමාධි' යන බෞද්ධ වචනයේ අදහස තේරුම් ගැනීමට දන් අවස්ථාව එළඹ ඇත. ඔබ මේ වචනයේ විවිධ තේරුම් මීට කලින් අසා දන සිටින්නට පුඑවන. ඒ කෙසේ වෙතත් තෝරා ගත් භාවනාමය අරමුණ, "ආරම්මණය" වෙත නො කඩවා සිහිය රඳවා ගැනීමට මනසට ඇති හැකියාව සමාධිය' වශයෙන් තේරුම් ගැනීම ඔබට වඩාත් වැඩදයී වනු ඇතැයි මා සිතන අතර එය භාවනාවෙන් උසස් පුතිඵල උද කර දීමට ද ඉවහල් වනු ඇත. මෙහි ඉතා මත් වැදගත් කරුණ සිහිය රඳවා ගෙන සිටීමය. එක් වාරයක් හුස්ම ගැනීමත්, එක් වාරයක් හුස්ම හෙළීමත් වෙත සිහිය රඳවා ගෙන සිටීම ඕනෑ ම කෙනකුට පහසුවෙත් කළ හැකි දෙයක් වුවත්, එම සිහිය නො කඩවා හුස්ම ගැනීම-හෙළීම වාර සීයයක්, දෙසීයයක් තුළ මහහැරීමක් තැති ව පවත්වා ගැනීමට පුළුවත්කමක් ඇත්නම් ඔබ පළපුරුදු හවතායෝගියකු විය යුතුය.

#### නිහඩ-නිශ්චල භාවය

යමකු මෙම අවස්ථාවට එළඹ තෝරා ගත් ආරම්මණය වෙත ඒකාකාර අවධානයක් ඇති කර ගත් විට එම මනස සමාධිගත ව ඇතැයි කිව හැකිය. මෙය සමාධිය පමණක් නො ව නිශ්චල භාවය හෝ නිහඩතාවය හැටියට ද හැඳින්විය හැක්කේ මනස විවිධාකාර සිතිවිලිවල, ආරම්මණවල නො ගැටී, වියවුලට පත් නො වී, එක දෙයක් කෙරෙහි පමණක් සිහි එළවා ගෙන සිටින හෙයිනි. මනස විවිධාකාර අදහස් ඔස්සේ නො ගොස්, නානාපුකාර දිසාවන්හි දිව නො යා, එකලස් ව තිබෙන විට එය නිශ්චල භාවයට පත් වේ. ඔබ ශරීරය නො සොල්වා සිටිය දී එය නිශ්චල භාවයට පත් වත්තේ යම්සේ ද, එලෙස ම මනස එක් දෙයක් වෙත දිගු කලක් සිහි එලවා සිටිද්දී එය නොසැලෙන නිසා මනස නිශ්චල භාවයට පත් වේ.

### ඒකාගුතාවය

මනස පිහිටි තැන ස්ථීර ව ම පවත්වා ගනිමිත්, එය බලා සිටිත දෙස ම දිගට ම බලා සිටීමට හැකියාවක් ලත් විට සිත නිශ්චලතාවයට හෝ නිහඩතාවයට හෝ පැමිණියේයයි කීම නිවැරදිය. එක් දෙයක් වෙත සිහි එළවා සිටීමෙන් ලබා ගන්නා වූ සමාධිය, සිතෙහි එකහ බව, ඒකාගුතාවය වශයෙන් ද නම් කළ හැකිය. තවත් ආකාරයකින් දක්වතොත් ඒකාගුතාවය යනු දී ර්ඝ කාලයක් තිස්සේ එක ම දෙයක් වෙත සිත යොමා ගෙන සිටීමය. ආනාපානසති භාවනාවේ දී මෙය 'අවකාශයේ යම් තැනක එක්තැන් වූ' යන අදහසට වඩා 'කාලයත් සමභ එක්තැන් වූ' යන අදහසිට ගැනීම වඩා සුදුසුය. මේ සමාධි යන්නෙහි අරුතයි.

# හුස්ම වෙත රැඳුණු අවධානය තක්සේරු කිරීම

සමාධිය වෙත එළඹීම සඳහා හුස්ම කෙරෙහි අවධානය රඳවා ගෙන සිටීමට ඔබ මහත් වෙහෙසක් දරිය යුතුය. හුස්ම ගන්නා වාර ගණන දන සිටීම මේ සඳහා යොද ගත හැකි එලදයී කිුයා මාර්ගයක් ලෙස හඳුන්වා දීමට මම කැමැත්තෙමි. ඔබ අවුරුදු ගණනාවක් කිස්සේ භාවනාවේ යෙදුණු කෙනකු වුවත්, මේ කුමය ඉතා වැඩදයී වනු ඇත. විටින්විට මම මේ ගණන් කිරීමේ කුමය උපයෝගී කර ගැනීමෙන් "මගේ සිත සන්සුන් ද? පැහැදිලි ද? අවධානාත්මක ද?" කියා තක්සේරු කර ගනිමි.

ගණන් කිරීම පහසු කුමයෙකි. නමුත් හුස්ම වාරයන් ගණන් කරමින් සිටිය දී වුව ද සිත විසිර යා හැකි බැවින් සිහි-කල්පනාව බලවත් කර ගැනීම සදහා එය යම්කිසි රටාවකට අනු ව කිරීම වඩාත් සුදුසුය.

මෙහි දී එක් වටයක් හුස්ම වාර 45කින් සමන්විත වූයේ යැයි සලකමු. මෙම හුස්ම වාර හතලිස්පහ එක දිගට, 1 සිට 45 දක්වා ගණින්නේ නැති ව, එය නව කොටසකට බෙදා හුස්ම වාර නවයක්, හුස්ම වාර අටක්, හතක්, හයක්, පහක්, හතරක්, තුනක්, දෙකක් හා එකක් වශයෙන් වෙන්වෙන් ව ගණන් කිරීම මෙහි ඇති විශේෂ ලකුෂණයයි.

මේ කුමයට අනු ව කොටසින් කොටසට හුස්ම වාර ගණන එක බැගින් අඩු කරමින්, නිවැරදි ව හුස්ම වාරයන් ගණන සිතෙහි සටහන් කර ගැනීම සඳහා "පසුගිය කොටසේ දී ගණන් කළේ හුස්ම වාර කීය ද? දන් ගණන් කරන මේ කොටස හුස්ම වාර කීයකින් අවසන් කළ යුතු ද?" යනුවෙන් දනුවත් ව සිටීමට සිදු වන හෙයින් හොඳ සිහිකල්පනාවකින් එය කළ යුතුය. උදාහරණයක් වශයෙන් පසුගිය කොටසේ දී 1 සිට 5 දක්වා හුස්ම වාර පහක් ගණන් කළේ නම්, දන් කොටස හුස්ම වාර හතරකින් අවසන් කළ යුතුය. ඊළඟ කොටසේ දී ඔබ ගණන් කළ යුත්තේ හුස්ම වාර තුනක් පමණකි.

තවදුරටත් මෙය පැහැදිලි කරත හොත් වටයක ආරම්භයේ දී ඔබ හුස්ම ඉහලට ගත්තා විට "එක" කියා සිතෙහි සටහත් කර ගත්ත. හුස්ම පහළට හෙළත විට තැවතත් "එක" කියා සිතෙහි සටහත් කර ගත්ත. "එක-එක" යයි සිතෙත් කියමිත් ඔබ ඒ සටහත් කර ගත්තේ පළමුවත හුස්ම වාරයයි. ඔබ සිටිත්තේ වටයේ පළමුවන කොටසේ බැවිත් එයට හුස්ම වාර තවයක් ඇතුළත් විය යුතුය. එම නිසා ඊළඟ හුස්ම ඉහළට ගත්තා විට "දෙක" කියාත්, පහළට හෙළත විට තැවතත් "දෙක" කියාත් සිතෙහි සටහත් කර ගත්ත. මේ ආකාරයට "තුන-තුත", "හතර-හතර" ආදී වශයෙන් "තවය-තවය" දක්වා හුස්ම වාර තවයක් සිතෙත් ගණිත්ත. ඒ පළමුවත කොටසේ අවසාතයයි.

දන් ඔබ පැමිණ සිටින්නේ දෙවන කොටසේ ආරම්භයටයි. පසුගිය කොටසට වඩා එක් හුස්ම වාරයක් අඩුවෙන් මෙහි දී ගණන් කළ යුතු බැවින් මෙම කොටසට ඇතුළත් විය යුත්තේ හුස්ම වාර අටකි. පසුගිය කොටසේ දී මෙන් හුස්ම ඉහලට ගන්නා විට "එක", හුස්ම පහළට හෙළන විට "එක" කියා ආරම්භ කොට ඊළභ හුස්ම "දෙක-දෙක" කියා සිතෙන් ගණන් කරමින් "අට-අට" දක්වා හුස්ම වාර අටක් ගණන් කර දෙවන කොටස අවසන් කරන්න. දන් තුන්වන කොටසේ ආරම්භයයි. ඊට හුස්ම වාර හතක් ඇතුළත් විය යුතුය. එම හුස්ම වාර හත ගණන් කළ පසු ඔබ එළඹෙන්නේ වටයේ හතරවන කොටසටය. එහි දිග හුස්ම වාර හයකි.

මේ අයුරිත් පස්වන කොටසට හුස්ම වාර පහක් ද, හය වන කොටසට හුස්ම වාර හතරක් ද, හත්වන කොටසට හුස්ම වාර තුනක් ද, අට වන කොටසට හුස්ම වාර දෙකක් ද තවවන කොටසට එනම් වටයේ අවසාන කොටසට එක හුස්ම වාරයක් ද සිතෙත් ගණන් කර කොටස් තවය අවසත් කරන්න.

මේ අවස්ථාව එළඹි විට ඔබ හුස්ම ගණන් කිරීමේ එක් වටයක් නිම කොට ඇත. මේ සඳහා ඔබ හුස්ම ඉහළට ගැනීමේ හා පහළට හෙළීමේ වාර 45ක් කෙරෙහි අවධානය නො කඩවා පවත්වා ගෙන ඇත. මේ ආකාරයෙන් තව වට දෙකක් හුස්ම වෙත සිහිය රඳවා ගත තැකි නම්, වට තුන අවසානයේ දී නො කඩවා පිළිවෙළින් හුස්ම වාර 135ක් අවසාන වන තෙක් පරීකෂාකාරී ව සිට ඇත. මේ අතරතුර දී "මා දන් සිටින්නේ වටයේ කිනම් අවස්ථාවක ද? අටවැන්නේ මැද ද?, ගිය වාරයේ මා ගැන්නේ එකේ සිට හයට ද? තැති නම් එකේ සිට පහට ද?" යනුවෙන් සැකයක් පහළ වූයේ නම් ඊට පිළිතුරක් සෙවීමට උත්සාහ නො ගෙන එකවර ම අඑත් වටයක් මුල සිට ආරම්භ කරන්න.

අවිශ්වාසයකින් තොර ව වට තුනක අවසානය තෙක් හුස්ම වෙත සිහි රඳවා ගැනීමට හැකි නම් ඔබ හුස්ම ගැනීම සහ හෙළීම කෙරෙහි අවධානය තො කඩවා පවත්වා ගැනීමේ හැකියාව සැලකිය යුතු අන්දමින් වර්ධනය කර ගෙන ඇත. එනම් භාවනාවේ තුන්වන අවධිය වන හුස්ම වෙත රඳවා ගත් අවධානයෙහි රසය කෙබඳු දයි ඔබ වටහා ගෙන ඇති බව කිව හැකිය.

# කැළඹීමෙන් පිබිදීම

ඇතැම් විට භාවතාව මහත් අසීරු කාර්යයක් වන්නේ විටිත්විට ඇති වන අධික තිදිමත ගතියත්, සිතෙහි දඩබ්බර ගතියත්, සිත අයාලේ විසිර යෑමත් යතාදිය හේතු කොට ගෙනය. බොහෝ විට තමා සිටිත්තේ කොතැනක ද කියා වත් දනීමක් නැත. තමා කරන්නේ කුමක් ද හෝ සිටින්නේ කොතැනක ද හෝ යනුවෙන් සැකයක් ඇති වුව හොත්, එය අවධානය රැක ගැනීමට ඔබට තිබූ ශක්තිය පිරිහී ගිය බවට ඉහියක් සේ සිහියට ගත යුතුය. දත් මුල සිට ආපසු පටන් ගැනීම හැර වෙන කළ යුත්තක් නැත.

ආපසු මුලට යෑමෙන් භාවනා යෝගියාට ඇති වන මානසික කම්පනය ඔහු තුළ උනන්දුවක් ඇති කර ලීමටත්, අවධානය ගැන සුපරීකෂාකාරී වීමටත්, මනස පුබුදුවා ලීමටත් උපකාරී වේ. නැවත-නැවතත් මුල සිට පටත් ගැනීමට සිදු වීමෙන් කෙනකු තුළ ඇති විය හැකි අසහනය බලවත්ය. එයින් ඇති වන මානසික කැළඹීම සිතෙහි උනන්දුවක්, ධෛය්‍යාියක් සහ නිවැරදි සැලකිල්ලක් උපදවන අතර, එම කැළඹීම ම භාවනාවේ තෙවන අවධිය හෙවත් 'හුස්ම වෙත රදවා ගත් අවධානය' පුගුණ කර ගැනීමට උපකාරී වනු ඇත.

## සිත එක්තැන් නොවීම

අවධානය හුස්ම වෙත යොමු ව තිබිය දී සිතෙහි අන් තැනක් සිතීමෙහි යෙදී සීටිය හැකිය. අප මෙහි දී පුවේසම් විය යුත්තේ දෙයාකාරයකින් මෙය සිදු විය හැකි බැවිනි. එක්කෝ මනස හුස්ම වෙත අවධානය යොමු කර ගෙන සිටිය දී එය වෙන තැනකට ගොස් ඒ හා සැණකින් ආපසු පැමිණ තැවතත් වෙන තැනකට යෑමයි. මේ අයුරින් ඉදිරියට හා ආපස්සට වේගයෙන් දිවෙන මනසක් කෙසේ වත් නිශ්චලතාවයට තො පැමිණෙනු ඇත. එසේත් නැති නම් මනස හුස්ම සිය කේන්දය කොට ගෙන සිටිය දී එම අරමුණ අවට දේවල් කෙරෙහි ද සිහියෙන් සිටින බවෙකි.

ඒ නිසා භාවනාවේ පරමාර්ථය සපුරා ලීම සඳහා කළ යුතු ව ඇත්තේ හුස්ම සමභ අනිකුත් දේවල් ඔබේ මනසෙහි තවමත් රැඳී ඇත්නම් හුස්ම වෙත ඇති අවධානයෙහි වැදගත්කම මෙනෙහි කොට එය තම අවධානයෙහි කේන්දුස්ථානය සේ පිහිටුවා අනිකුත් ද පිළිබද අවධානය ඊට දුරස්තර ව පිහිටීමට කටයුතු සැලසීමය. ඒවා මනස නැමැති තිරයෙහි මැද පිහිටීමට ඉඩ නොදිය යුතුය. හුස්ම තිරයේ මැද පිහිටුවා ගෙන එය වෙත සම්පූර්ණ අවධානය යොමු කරන විට බාහිර දේ තිරයෙන් ඉවත් ව යන්නේය.

මෙය හොදින් වටහා ගැනීම සදහා, උදහරණයක් ලෙසට විහාර ගෙයක පිහිටි බුදු පිළිමයක් සිහියට ගන්න. බුදු පිළිමය වෙත සිත යොමා ගෙන සිටින විට එයට පිටුපසින් පිහිටි විශාල බිත්තිය ද, එය ඉදිරියෙන් ඇති පූජාසනය ද, ඒ මත කබා ඇති මල් ද එම අවධානයට එක් වනු ඇත. නමුත් ඔබ නො කඩවා බුදුපිළිමය දෙස බලා සිටිය හොත් වෙනත් ද ඔබේ අවධානයෙන් ගිලිහී යනු ඇත. මිනිත්තු පහකින් හෝ දහයකින් හෝ ඔබ දකින්නේ බුදු පිළිමය පමණී. එය අසල ඇති මල් පවා ඔබට නො පෙනී යනු ඇත. මෙය අවධානයේ ස්වභාවයයි. ඔබ යම් දෙයක් වෙත අවධානාත්මක ව සිටින විට සිත එය එල්ල වූ තැනට කිදා බසී.

මෙය සවසට රූපවාහිණීය නැරඹීමට බෙහෙවින් සමානය. එය කිුයාත්මක කළ විට එහි පිහිටා ඇති, එය පාලනය කරන නොයෙකුත් බොත්තම් ද, එය මත හා එහි දෙපසින් පිහිටි දේවල් ද මුල දී ඔබේ ගුහණයට අසු වුව ද සුඑ වේලාවකට පසු අවධානය හොඳින් එල්ල වූ විට ඔබට පෙනෙන්නේ රූපවාහිණී තිරයේ ඇති ද පමණකි. මුල දී හුස්ම සමහ ඇඳුන වෙනත් ද ඔබේ අවධානයෙහි රැඳී ඇත්නම් හුස්ම මනසෙහි මැදට ගෙන, අනික්වා ඉන් ඈත් කොට තැබීමට කටයුතු කරන්න. එසේ කළ විට අනිකුත් ද අතුරුදහන් වී යනු ඇත. එසේ නො කොට අනිකුත් ද මනසේ මැදට එන්නට ඉඩ හළොත් හුස්ම අතුරුදහන් වී එය මනස නමැති තිරයෙන් මැකී යන්නේ ඔබ නොදනුවත් වී මය.

හුස්ම ගැනීම-හෙළීම කෙරෙහි යොමු කළ අවධානය වැඩිදියුණු කිරීම මෙහි දී පරමාර්ථය කර ගත යුතුය. මේ අවස්ථාව වන විට හුස්ම ඉහළට ගැනීමේ දී අඩු තරමින් මොහොතක හෝ දෙකක හෝ කාලය තුළවත් ඒ ගැන සිහියෙන් සිටීමෙන් හුස්ම ගන්නා බවත්, හුස්ම පහළට හෙළීමේ දී ද අඩු තරමින් මොහොතක හෝ දෙකක හෝ කාලයක් තුළවත් ඒ ගැන සිහියෙන් සිටීමෙන් හුස්ම පහළට හෙළන බවත් තහවුරු කර ගැනීමට ඔබට හැකියාවක් ඇත.

#### පාලනය නුසුදුසුය

තමා හුස්ම පාලනය කිරීමට නොදනුවත් ව ම ගත්තා තැත මේ අවධියේ දී බොහෝ විට උද්ගත වන බාධකයෙකි. එය හුස්ම ගැනීම වේදනා දෙන කටයුත්තක් බවට පත් කරයි. මෙම බාධකයෙන් මිදී ම සඳහා කළ යුත්තේ වාහනයක ගමන් කරන මහියකු එහි කවුඑවක් තුළින් පිටත බලා සිටින්නා සේ හුස්ම දෙස බලා සිටීමය. තමා මහියකු මිස එහි රියැදුරා නොවන අතර, "පිටුපස ආස්නයේ හිඳ ගෙන අණ දෙන රියැදුරා" නොවන බව ද සලකා, අණ දී ම් සහ විධාන කිරීම් අත්හැර දමා ගමනෙහි ආශ්වාදය විදින්න. ගතට හුස්ම ගැනීමට ඉඩ දී, ඊට අතපොවන්නේ නැති ව එදෙස බලා සිටීමෙහි පමණක් යෙදෙන්න.

හුස්ම ඉහළට ගන්නා බව ඔබ දනී ද? හුස්ම පහළට හෙළනා බව ඔබ දනී ද? මෙසේ එක් හුස්මක් වත් අත නැර, හුස්ම වාර සියයකට වැඩි ගණනක් කෙරෙහි අවධානය පවත්වා ගෙන සිටිය හැකි නම් භාවනාවේ තුන්වන අවධිය ලෙස හැඳින්වෙන "හුස්ම වෙත රඳවා ගත් අවධානය" වෙත ඔබ එළඹ ඇත.

අාතාපාතසති සූතුයෙහි සඳහන් වන "ඉහළට ගත්තා හුස්ම දිගු හුස්මකි, තැති තම් කෙටි හුස්මකි, පහළට හෙළතා හුස්ම දිගු හුස්මකි, තැති තම් කෙටි හුස්මකි, කියා භිකුළුව දතී" යන උපදේශයෙන් විස්තර කෙරෙන මට්ටමට, මේ අවස්ථාවේ දී ඔබේ භාවතාව දියුණුවට පත් වී ඇත. එක් හුස්මක් එය අවසානයේ දී, තවත් හුස්මක් එය අවසානයේ දී, තවත් හුස්මක්.......

## අනුකුමයෙන් ගොඩ නැහීම

එළඹ ඇති අවධිය මීට ඉහත අවධීත්ට වඩා සාමකාමීය, ජීතිමත්ය. භාවතාවේ තවත් ගැඹුරට යාමට නම් අවධානය හුස්ම වෙත සම්පූර්ණයෙන් ම පවත්වා ගැනීමට ඔබ දත් දිරි ගත යුතුය. අප යෙදී සිටිත්තේ තෝරා ගත් අරමුණ වෙත ඇති අවධානය පුගුණ කරමිනි. එය ටිකිත්ටික ගොඩනභා ගත යුත්තකි. මුල දී එය හොඳිත් පවතිත අවධානයක් ලෙස තො දුටුවත් එය සැලකිය යුතු අවධානයෙකි. සෑහෙන කාලයක් අවධානයෙන් සිට සිත ඉවතට ඇදී යයි. එය වටහා ගත් විගස සිත තැවත අරමුණ වෙත දිව එයි.

තව දුරටත් මෙය පැහැදිලි කරනවා නම් හුස්ම වෙත ඇති අවධානය වැඩීමට හුස්ම ගැනීම වෙත යොමු කළ සිත සුළු මොහොතකට හෝ වෙනතකට යොමු වූවොත්, ඊළහ හුස්ම හෙළීම වෙත එය ගෙන ආ යුතුය. එය සිදු වන බව දුටු පසු සිත නැවතත් ටිකකට හෝ ඉන් ඉවත් වුව හොත්, ඊළභ හුස්ම ගැනීම වෙත එය ගෙන ආ යුතුය. ඔබ මෙහි දී යෙදී සිටින්නේ සිත ඉවතට ඇදී යැමේ කාල සීමාව පාලනය කරමිනි, කෙටි කරමිනි.

මේ අවධියේ දී එම අවධානය වෙනතකට ඇදී යාමට කිසි සේත් ම ඉඩ නො දිය යුතුය. මෙය හරියට කෙනකු සිරගත කිරීම හා සමානය. මුල දී මේ කැනත්තා (සිත) දිනකට මිනිත්තු පහක කාලයක් සිර ගෙයි වාතාවරණයට හුරු කළ යුතුය. හැම දිනක ම මිනිත්තු පහක කාලයක් සිර ගෙයි විකාවයක් සිර ගෙයි විසීමට හුරු වීමෙන් පසු එම කාලය මිනිත්තු දහය දක්වා දිගු කොට, අනුකුමයෙන් මුළු දින ම, හැම දිනක ම, ඔහු එහි රඳවා ගත යුතුය. එනමුත් එය ඉතා මත් සැපවත්, සුවදයක, සිත් අලවන සිර ගෙයක් වනු නො අනුමානය. උත්සාහ ගෙන බලන්න.

# හුස්ම වෙත රඳවා ගත් සම්පූර්ණ අවධානය (සිව්වන අවධිය)

# සෑම මොහොතක් ම දන හිදින්න

සතරවන අවධිය වන "හුස්ම වෙත රදවා ගත් සම්පූර්ණ අවධානය" ඇති වන්නේ, යමකු හුස්මෙහි සෑම මොහොතක් වෙතට ම තම අවධානය විහිදුවා ගත් විට දී ය. හුස්ම ඉහළට ගැනීමේ දී මුල්ම වින්දනය උපදිත විට ම එය හුස්ම ඉහළට ගැනීමේ අාරම්භක අවස්ථාව බව ඔබ දනී. එතැන් සිට, හුස්ම ඉහළට ගැනීම කෙරෙද්දී කුමයෙන් දියුණු වන්නා වූ සෑම වින්දනයක් දෙස ම එකක් වත් මහ නොහැර අවධානයෙන් සිටින්න. හුස්ම ඉහළට ගැනීම අවසන් වූ විට, එම මොහොත ද ඔබ දනී. එය හුස්ම ඉහළට ගැනීමේ අවසාන මොහොත ලෙස මනස තහවුරු කර ගනී. ඊළභ මොහොත, හුස්ම ගැනීමත්-හුස්ම හෙළීමත් අතර පවතින ඉඩකඩයයි, අවකාශයයි.

නුස්ම හෙළීම අරඹන තෙක් කිසිවක් සිදු නොවන මෙම ඉඩකඩය සෑදී ඇත්තේ මොහොතවල් රාශියකිනි. ඊළභට හුස්ම හෙළීමේ ආරම්භය ඇති වන මොහොතත්, ඉන් අනතුරු ව එය වැඩෙමින් පවතින සෑම මොහොතක් මත්, අවසාන වශයෙන් හුස්ම හෙළීමේ කටයුත්ත සම්පූර්ණ වී, හුස්ම හෙළීම අතුරුදහන් වී යන මොහොත ද ඔබ දනී. මේ සියල්ල ම කෙරෙන්නේ නිහඩ ව, දන්, මේ මොහොතේ දීය.

එම අවධානය මොහොතකට හෝ දෙකකට හෝ සීමා තො කොට, හුස්ම ගැනීමේ දී හා හෙළීමේ දී මුල සිට අගට තො කඩවා, සම්පූර්ණ වශයෙන් ම පවත්වා ගත යුතුය. හුස්ම ඉහළට ගැනීම ආරම්භ කළ මොහොතේ සිට එහි අවසානය දක්වා හුස්ම ඉහළට යෑම පවත්තා කල් දනෙත වේදිතය හුක්ති විදීමට සිත තම්මා ගත යුතුය. මෙලෙස ම හුස්ම පහළට හෙළීමේ දීත් එහි ආරම්භයේ සිට එහි පහස තුනී වී ගිලිහී යන තෙක් සිහිය රඳවා ගත යුතුය. "හුස්ම කඳ වෙත පවත්වා ගත්තා වූ සම්පූර්ණ අවධාතය" යනුවෙත් ආතාපාතසති සූතුයෙහි විස්තර කෙරෙන්නේ මෙයයි.

## මනසට තනිකර ඉඩ දෙන්න

මේ අත්දමිත් තො කඩවා හුස්ම වාර සිය ගණනක් තුළ හුස්ම ඉහළට ගැනීමේ හා පහළට හෙළීමේ සෑම මොහොතක ම ආශ්වාදය විදින්න. මෙම අවධිය "හුස්ම වෙත රඳවා ගත් සම්පූර්ණ අවධානය" ලෙස හැදින්වෙනුයේ එම නිසාය. දක්මිටි විකා බලය යෙදී මෙත් වත්, කදින් අල්ලා ගැනීමෙත් හෝ තද කර ගැනීමෙත් වත්, මෙම අවස්ථාවට එළඹිය තො හැකිය.

මෙබඳු නිසලතාවයක් වෙත ළහා විය හැක්කේ මේ මොහොතේ නිහඩ ව කෙරෙන්නා වූ ආශ්වාස-පුශ්වාසය ගෙන දෙන කෂණික ආශ්වාදය හැර අනෙකුත් සෑම ලෞකීය දෙයක් මත් අත්හැර දමීමෙනි. 'ඔබ' මේ අවධිය වෙත නො එළඹෙයි. මේ අවධිය වෙත එළඹෙන්නේ මනසයි. මනස විසින් ම ඒ සඳහා අවශා වැඩ කොටස සැපයේ. ආශ්වාස-පුශ්වාසය පමණක් දන හිඳීමෙන් ළහා කර දෙන මේ අවධිය ඉතා මත් සුවදයක මෙන් ම සැනසිලිදයක ද බව මනස වටහා ගනී.

නුස්ම වෙත සම්පූර්ණ අවධානය ඇති කර ගත් විට එය හැර වෙනත් දේ මනසෙහි ඇති නම්, ඒවා හුස්ම හා බැඳුණු සිතිවිලි හෝ එහි සුවය හෝ ඒ පිළිබඳ විස්තර හෝ විය යුතුය. වෙනත් අයුරකින් කියන හොත් ඒ හැර මෙලොව වෙනත් කිසිවක් නැති ලෙසට ඔබට හැහෙනු ඇත.

#### ඉක්මන් නො වන්න

පළපුරුදු යෝගාවචරයනට මෙම අවස්ථාව එළඹි විට සිත ගැඹුරු, දුර්බෝධ සමාධියකට රැහැණකින් බැඳ ඇද ගත් ලෙසට සමාන හැඟීමක් පහළ වනු ඇත. සමහර විට මෙතැන දී 'සමාධි නිමිත්ත' යනුවෙන් හැඳින්වෙන සළකුණ පහළ වීමට පුඑවන. 'සමාධි සළකුණ' හෝ 'සමාධි නිමිත්ත' හෝ යනුවෙන් අදහස් කෙරෙනුයේ සිත එකහ වීමේ සළකුණයි.

මනසෙහි මැවෙන මෙම සළකුණ හුස්මෙහි එක්තරා ස්වරූපයෙකි. ගැඹුරු සමාධියකට එළඹීමට හැකියාව ලත් විට මෙම සළකුණ ඉතා වැදගත් වන්නේ එය ධාානයකට පිවිසීමට උපකාර වන හෙයිනි. සතරවන අවධියට එළඹීමට ආසන්න ව සිත සන්සුන් බවට පත් වන කාලසීමාව තුළ දී මෙම සමාධි නිමිත්ත මතු වීමට බොහෝ විට ඉඩ ඇත. ඔබ එය නො සලකා හැර, සතරවන අවධියට සුදුසු පුකාර මානසික ශක්තිය ඇති කර ගැනීමට මෙහි දී සිතට ගත යුතුය.

මේ අවධියේ දී අවශා තරමේ සමාධියක් නොමැති ව සතරවන අවධියට අදළ පුමාණයේ අවධානය රැක ගෙන සිටීමේ බලයක් සිතෙහි උපදවා ගන්නේ නැති ව මේ සමාධි නිමිත්ත පහළ වූ විට එය ලුහුබැඳ යැම යෝගාවචරයන් පොදුවේ කරන අනුවණ කිුිිියාවෙකි. එයින් සිදු වන්නේ සමාධි නිමිත්ත පමණක් නො ව හුස්ම ගැන තිබූ අවධානය ද සිතින් ගිලිහී යාමය. එසේ කළ හොත් භාවනාවේ මූලාරම්භයට අකමැත්තෙන් වුව ද නැවත යෑමට සිදු වේ.

#### බලවේගය ගොඩ නහන්න

මෙය උපමා කොට දක්වීම සඳහා මා ආරණායෙහි වෙසෙන භික්ෂූන් වහන්සේලාට ගෙන හැර දක්වනුයේ කුඩා කාලයේ දී සෙල්ලම් කාරයකි. දති රෝද සහිත එම කුඩා කාරය බිම අතුල්ලා අතහැරි විට ඉදිරියට දිව යයි. වේග ශක්තිය ගොඩ නභා ලීමට එය කිහිප සැරයක් ඉස්සරහට පස්සට ගෙන යමින් බිම ඇතිල්ලිය යුතුය. ඇතුළත දති රෝද ඉතා වේගයෙන් කරකැවීමට පටත් ගත් විට අත හැරියොත් පමණක් එය කාමරයේ එහා කොනට ම ගොස් නතර වෙයි. එසේ හරියාකාර ව වේග ශක්තිය ගොඩ නභත්තේ නැති ව ඉක්මනින් අත හැරිය හොත් එය අඩියකට දෙකකට වඩා ඉදිරියට දිව නො යයි.

මෙලෙස ම සතරවන අවධියේ දී බලවත් සන්සුන්කමක් ගොඩ නභා ගනිමින් ඉන් අනතුරු ව පමණක් සමාධි නිමිත්ත පසුපස යා යුතුය. එසේ නොකළ හොත් ගැඹුරු සමාධියකට එළඹි විට එය පවත්වා ගැනීම ඉතාමත් අසීරු වන්නේය. ඔබ සමාධියට ඇතුල් වූ සැණින් එයින් පිට වීම ද සිදු වේ. එය ධාානයකින් ලබන පරිපූර්ණ අත්දකීමකට සමාන කළ නො හැකිය. සුළු මොහොතකට හෝ ළභා කර දෙන සැනසුම අාශ්චර්යමත් වුව ද, මනස තමා ඉදිරියේ මැවී පෙනුණ ද ඔබ එය මේ අවස්ථාවේ දී පුතිකෙෂ්ප කළ යුතුය. අමාරුවෙන් හෝ සතරවන අවධිය සඳහා අවශා සම්පූර්ණ අවධානය ගොඩ නභා ගන්න. ඉන් පසු එය දිගු කාලයක් තුළ පවත්වා ගැනීමට ධෛයාීය ගන්න.

# ගත සන්සුන් වීම

හුස්ම කෙරෙහි සම්පූර්ණ අවධානය ඇති කර ගෙන සිටින මේ අවධියේ දී සැහෙන වේලාවක් තුළ ඔබේ මනස එක් ආරම්මණයක් මත රැඳී සිටින නිසා සිත කලබලයට පත් කරන්නා වූ සිතිවිලිවලින් එය මිදී ඇති බව ඔබට වැටහී යනු ඇත. තවමත් ශරීරය පිළිබද හැහීමක් ඔබේ අවධානයේ රැඳී ඇත්තම් එය ඉතාමත් දුරස්ථ, සියුම් හැහීමක් වනු ඇත. මෙතැන දී ඇත්තේ හුස්ම ගැන හැහීමක් පමණි. ඔබේ ශරීරයේ දෙකකුල්, තට්ටම්, පිටකොත්ද, දත්, හිස යනාදිය ගිලිහී ගියාක් මෙන් අතුරුදහන් වී ඇත. මේ ශරීරය නිසංසල බවට පත් ව ඇති අවස්ථාවයි. ශරීරය සමථයකට පත් වන්නේ ඒ වෙත ඇති අවධානය ඇත් වූ විටයි. අවධානය ශරීරය වෙත පවතින තාක් කල් එහි අවශාතාවන්, ඉල්ලීම් නතර නොවන නිසා ශරීරය සන්සුන් කළ නො හැකිය.

එහෙයින් තමාගේ අවධානය වෙනතකට යොමු කළ හොත් නැති නම් භාවනාවේ දී තම අවධානය සම්පූර්ණයෙන් ම ශරීරයෙන් ඉවත් කොට හුස්ම මත රැඳ වුව හොත්, ශරීරය අන්තර්ධාන වීමේ පහස ඔබට විදීමට හැකි වන්නේය. ශරීරය අතුරුදහන් වීමේ සලකුණින් පෙන්නුම් කරනුයේ කාය පස්සද්ධියයි: එනම් ශරීරය නිශ්චලතාවයට පත් වීමයි.

මෙතැන දී මනසේ නිසංසලතාවය ද පිළිබිඹු වනු ඇත. එය පූර්ණ නිසංසලතාවය නො වූවත්, මනසේ චංචල ස්වභාවය බොහෝ දුරට මහහැරී ඇති අවධියෙකි. දනෙන්නේ හුස්ම පමණි. යම් කිසි සිතිවිල්ලක් සිතේ පහළ වේ නම්, එය හාවනාව පිළිබඳ ව හෝ හුස්ම පිළිබඳ ව හෝ විමසීමක් වනු ඇත. සිත හුස්ම වෙත රැදී ඇතත් සිතිවිලි පිළිසිඳ ගැනීම තවදුරටත් කෙරෙනු ඇත. මේවා බොහොමයක් ම සිත දිරි ගැන්වීම, එක්තැන් කිරීම, අාරකෂා කර ගැනීම, පරීකෂා කිරීම ආදී ද අරමුණු කොට ගත් ඒවාය. සිතේ කෙරෙන විවරණ, නියෝග, තවදුරටත් කෙරී ගෙන යතත් ඒවා සිදු වන්නේ තමාගේ අනුමැතිය, අනුදනුම ඇති ව හුස්ම වෙත පවත්වා ගත් අවධානය නො කඩවා පවත්වා ගෙන යාමේ අභිපාය උදෙසාය.

#### ිකරන්නා''

භාවතාවේ මේ තත්ත්වයට එළඹීමත් සමභ ම එය ති්රායාසයෙන් ම වාගේ දියුණුවට පත් වන බව ඔබට පුතාකෂ වනු ඇත. තම ස්වාභිමානයෙහි බලවත් කොටසක් වන ඇතුළතින් අණ දෙන්නා, සිතන්නා, කියවත්නා නැති නම් 'කරන්නා' සෙමින් අතුරුදහන් වී යාම අරඹන්නේ මෙතැන දීය. ඔබ පැත්තකට වී මහ අහුරත්තේ තැති ව, අත දමීමක් තො කර, සියල්ල ඉබේ ම සිදුවත අයුරු තරඹත්ත. ඔබ ඉඩ හළොත් මතස තිතැතිත් ම ඇදී යත්තේ මෙම ඉතා සාමකාමී හා ඉතා පුීතිමත් එක් දෙයක් සමහ කල් හැරීමේ එතම් හුස්ම ගැන පමණක් දත හිදීමේ ඒකාගුතාවය වෙතටය. මෙය මතසේ ඒකාගුතාවයයි, මේ මොහොතේ ඒකාගුතාවයයි, තිහඩත්වයේ ඒකාගුතාවයයි.

# සතරවන අවධියෙන් එහා

භාවතාවේ සතරවත අවධිය පිහිතුම් තටාකවල ගැඹුරට කිම්දීම සඳහා යොද ගත්තා දුණුපුවරුවක් ලෙස මා හඳුන්වත්තේ මෙතැන සිට භාවතාවේ පුබෝධමත් අවස්ථාවත් වෙත කිම්දීමට එය ඉඩ සලසන බැවිනි. ඔබ මැදිහත් වත්තේ තැති ව විඥාතයේ මේ ඒකාගුතාවය පවත්වා ගත් විට, හුස්ම කුමයෙන් අතුරුදහත් වී යාම ඇරඹෙනු ඇත. මෙසේ හුස්ම අතුරුදහත් වී යන්තා සේ ඔබට හැභෙත්තේ, හුස්ම කේත්දය කොට මෙතෙක් පැවති මතසෙහි අවධානය කුමයෙන් ඉත් ඉවත් වෙමිත් ඊටත් වඩා තේජාත්විත වූ සාමය, තිදහස හා පුමෝදය වෙත මනස තැඹුරු වී යන බැවිනි.

බොහෝ කාලයකට ඉහත දී ඔබ සතුටු-සාමීච් කථා අතහැර දමීය. එලෙසින් ම විස්තර කිරීම්, විගුහ කිරීම්, තක්සේරු කිරීම් ද ඉවත ලීය. හුස්ම, ශරීරය, සිතිවිලි, ශබ්ද හෝ බාහිර ලෝකය ගැන දන් කිසිම හැඟීමක් නැත. මනස කෙතරම් තිසල දයි කිව හොත් ඔබට කිසිවක් පැවසීමට නො හැකිය. ඔබ දන සිටින්නේ පිුයංකරත්වය, සාමය, පුමෝදය, ආලෝකය (ඔබේ සංදොනය, යම් පුකාර නාමයකින් හඳුන්වා දෙන දෙය) ගැන පමණි.

ඔබ දන් භුක්ති විදින්නේ මනසේ පුමෝදය නමැති පුථම මල් පලදවයි. මෙම පුමෝදය වැඩිදියුණු වී, එය තවදුරටත් ස්ථීර හා ශක්තිමත් බවට පත් වනු ඇත. භාවනාවේ ධෳාන නමින් හැඳින්වෙන අවස්ථාවන් තුළට ඔබ පිවිසෙන්නේ මෙතැන දීය.

# මූලික අවධීන් හතර වැදගත්

අප මෙහි හඳුන්වා දුන් පරිදි භාවනාවේ මූලික අවධීන් හතර, එනම්

- \* මේ මොහොතේ අවධානය
- \* මේ මොහොතේ නිහඩ අවධානය
- \* මේ මොහොතේ හුස්ම වෙත රඳවා ගත් නිහඩ අවධානය
- \* හුස්ම වෙත රඳවා ගත් සම්පූර්ණ අවධානය

ඒ පිළිබඳ විස්තරයක් මබ වෙත ඉදිරිපත් කෙරී ඇත. ඊළහ අවධියට යාමට පුථම මේ සෑම අවධියක් ම හොඳින් පුගුණ කර ගැනීම ඉතා වැදගත්ය. මේ අත්හැරීමේ අවධීන් ඔබ කඩිමුඩියෙන් අවසාන කළ හොත් ඉහළ අවධීන් වෙත ළංවීම කිසිසේත් ම කළ නොහැකි වන්නේය. පුමාණවත් නොවන අත්තිවාරමක් මත, උස ගොඩනැගිල්ලක් ඉදි කිරීමට මෙය සැසඳිය හැකිය. පළමුවන තට්ටුව ඉක්මතින් ගොඩ නංවා, එයාකාරයට ම දෙවන හා තුන්වන තට්ටු ද ගොඩ නංවා සතරවන තට්ටුවක් ගොඩ නංවා ගත්තේ වුව ද මුඑ ගොඩනැගිල්ල ම මඳක් වෙව්ලීමට පටන් ගනී. පස්වන තට්ටුව එකතු කිරීම ඇරඹු විට ඒ සියල්ල ම ඇද වැටේ.

එම නිසා කරුණා කර පස්වන අවධියට යාමට කලින් මෙම අරම්භක අවධීන් හතර සඳහා බොහෝ කාලයක් මිඩංගු කොට, ඒවා සියල්ල ම හොඳින් ශක්තිසම්පන්න හා ස්ථීර කර ගන්න. සතරවන අවධිය වන 'හුස්ම වෙත රඳවා ගත් සම්පූර්ණ අවධානය' එනම්-එකක් වත් මහ හරින්නේ නැති ව ආශ්වාස-පුශ්වාසයේ සෑම මොහොතක් ම පිළිබඳ දනීම-හුස්ම වාර දෙසීයක් හෝ තුන්සීයක් තුළ එක දිගට ම පවත්වා ගැනීම-ඔබට පහසුවෙන් කළ හැකි විය යුතුය. මේ අවධියේ දී, හුස්ම වාර ගණන් කිරීමක් මෙයින් අදහස් නො කරම්. මෙය සතරවන අවධිය අභිබවා යාමට පුථම එහි කෙතෙක් වේලා රැඳී සිටීමට හැකි විය යුතු දයි පෙන්නුම් කිරීමක් පමණී. භාවනාවේ ඉක්මන් මහ ඉවසීමයි.

#### තමාගේ උපදේශකයා තමා ම වීම

හුස්ම ගැනීම හා හෙළීම සම්පූර්ණයෙන් දන සිටීමට අතිමහත් දක්ෂතාවයක් තිබිය යුතුය. මෙය සපුරා ලීමට කළ යුත්තේ එහාමෙහා යාමට සිතට කිසිම ඉඩකඩක් නො තැබීමය. මොහොතකට හෝ සිත ඉවතට ඇදී ගියේ නම්, ඉන් පෙන්නුම් කෙරෙනුයේ සතරවන අවධියට සිත පමුණුවා ගැනීමට නොහැකි වූ බවයි: අඛණ්ඩ ව, සම්පූර්ණ අවධානයකින් යුක්ත ව හුස්ම ගැනීම නොකෙරෙන බවයි. තෙවන අවධියේ දී, හුස්ම වෙත තම අවධානය නො කඩවා පවත්වා ගැනීමට ඔබ සමත් වූයේ නම්, එය සතරවන අවධිය පුගුණ කිරීමට මහත් රුකුලක් වනු ඇත.

නුස්ම ගැනීම වෙත අවශා තරමේ අවධානයක් තබා ගෙන සිටිය හැකි නම් අනෙකුත් කටයුතු පිළිබඳ සිතිවිලිවලින් ඔබ කොතෙක් දුරට ඈත් වී ඇද්දයි ඔබට අවබෝධ වනු ඇත. පිටතින් ඇසෙන ශබ්ද හෝ ශරීරයේ ඇති වන රිදීම් හෝ සිතෙහි හට ගන්නා සිතිවිලි හෝ තම සිහිකල්පනාවේ කෙලවරට ආසන්න ව උද්ගත වූ වේදනා හැටියට හැණී යනු ඇත. හුස්ම ගැනීමේ දී, හෙළීමේ දී විකසිත වන සුවය තම සිහිකල්පනාවේ කේන්දුය ලෙස පවතින බව ද, මූලස්ථානය ගන්නා බව ද පැහැදිලි ව පිළිබිඹු වනු ඇත.

ඉහත කී සිත වල්මත් කරවන ශබ්ද, රිදී ම්, සිතිවිලි යන ද සිහි කල්පනාවෙහි කේන්දුයට ආසන්න ව නොපිළිසිදීම නිසා හුස්ම මුල් කොට ගෙන පවත්නා සිහිය සිඳ දමීමට හෝ දුර්වල කිරීමට හෝ ඒවා අසමත් වන්නේය. එහෙයින් ඇතින් ඇසෙන ශබ්ද හෝ ශරීරයේ දනෙන රිදී ම් හෝ මනසෙහි යන්තමට මතු වූ සිතිවිලි හෝ සිහියේ පවතිද්දී වුව ද, ඒවායෙහි බලය පෙරට වඩා බොහෝ සේ දුර්වල බැවින් ඔබ හුස්ම වෙත සම්පූර්ණ අවධානය සතුටුදයක අන්දමින් පවත්වා ගෙන යන බව පැවසිය හැකිය.

භාවතාවේ සතරවත අවධියට අදළ වන, හුස්ම ගැනීම පිළිබඳ ව මුළුමතින් ම දනුවත් ව සිටීමේ හැකියාවක් ඇති කර ගැනීම අතිශයින් ම වැදගත්ය. මෙයින් අදහස් වනුයේ තුන්වත අවධිය අවසානයේ දී ලබා ගත්තාට වඩා ගැඹුරු සමාධියකට එළඹීමට හැකියාව ලත් වගයි. මෙවැනි සලකුණු හෙළිදරව් වීම භාවතාවේ යෙදෙන්තත් හට වැදගත් වත්තේ තම උත්සාහයත් කොතෙක් දුරට සාර්ථක වී ඇත්දයි පුතාකෂ කර ගැනීම සඳහා ඒවා ආධාර වන බැවිනි.

භාවතා උපදේශකයකුගෙන් අසා දන ගැනීමට අවකාශ ඇතත්, මේ සදහා වඩාත් සුදුසු උපදේශකයා තමා මය. අවංක ව තම භාවතාව පිළිබඳ ව විමසිලිමත් ව හිඳිමින් සිතෙහි මතු වන සලකුණුවල ආධාරයෙන් භාවතාවෙන් ලබන පුතිඵල තමාට ම මැනගත හැකිය. එම නිසා ඔබ සතරවන අවධියට එළඹ, සම්පූර්ණ අවධානය රැක ගනිමින්, හුස්ම වාර 100, 200, 300 තුළ නොකඩවා හුස්ම ගැනීම-හෙළීම පිළිබද ව දනුවත් ව සිටීමට ඉතා හොඳින් පුහුණ වන්න.

# පියකරු හුස්ම වෙත සම්පූර්ණ අවධානය (පස්වන අවධිය)

# පියකරු හුස්ම

පස්වන අවධිය හඳුන්වා දෙන්නේ පියකරු හුස්ම වෙත රඳවා ගත් සම්පූර්ණ අවධානය' නමිනි. බොහෝ විට ඉහත අවධියේ සිට මෙම අවධියට සම්පුාප්ත වීම නිරුත්සාහයෙන් ම, ස්වාභාවික ව ම සිදු වන දෙයකි. සමබර ව කෙරෙන හුස්මට, මොනයම් අයුරකින් වත් බාධා වීමට ඉඩ නො දී, තමාගේ අවධානය සීරුවෙන්, නො කඩවා ම හුස්මෙහි වින්දනය වෙත රඳවා ගෙන සිටින විට එය සංසිදීමට පටන් ගනී. සාමානා හුස්මෙහි පවතින රඑ ස්වභාවය ගිලිතී ගොස් එය ඉතා සිනිඳු, සාමකාමී 'පියකරු හුස්මක්' බවට පෙරළේ. මනස මෙම පියකරු හුස්ම හඳුනා ගෙන, එහි අසාමානා වූ සන්තුෂ්ටිය බලවත් වේ. පියකරු හුස්ම දෙස බලා සිටීමෙන් ම එය සතුටට පත් වන්නේය. ඒ සඳහා මනසට බලපෑමක් කිරීම අනවශාය. සිය කැමැත්තෙන් ම මනස පියකරු හුස්මෙහි රැදී සිටී. 'ඔබ කිසිවක් නො කරන්න.

මේ අවධියේ දී ඔබ යමක් කිරීමට තැත් කළ හොත් මුළු සංකතිය ම දෙදරා ගොස් හුස්මෙහි ප්‍රියංකරත්වය ද ගිලිහී යනු ඇත. මෙය හරියට 'තයින් හා ඉනිමං' දදු සෙල්ලමේ දී ඉත්තා, තාගයකුගේ ඔළුව පටත් ගත්තා කොටුවට ගොඩ වීමට සමාතය. එවිට කොටු බොහෝ ගණනක් පසුබැසීමට සිදු වේ. මෙතැන් සිට භාවනාවේ 'කරන්නා' ඉවත් විය යුතුය. 'දන හිඳින්නා' කිසිවක් නො කොට බලා හිඳීම පමණක් කළ යුතුය.

## සන්සුන් වන ලෙස දන්වන්න

මේ අවධියේ දී ඔබ මනස අරමුණු කොට ගත් ආරම්මණය ශාත්ත භාවයට ගෙන ආ යුතුය. එනම් හුස්ම සන්සුන් බවට, සාත්ත බවට පත් කළ යුතුය. "සන්සුන් වත්ත"යයි සුඑ ඉභියක්, අණක් මනසට දීමෙන්, හුස්ම සන්සුන් බවට පත් කළ හැකිය. මේ අවධියේ දී මනස බලසම්පන්න බවට පත් වෙමින් පවතින නිසා මොළොක් බසින් ඇතුළතින් කෙරෙන මේ ඇයැදුම, හුස්ම ශාත්ත භාවය කරා ළභා කරවීමට සමත් වනු ඇත. ඒ සඳහා මොහොතකට අභාාත්කර තිහඩතාවය බිඳ "සන්සුන් වත්ත"යැයි සිතින් තමාට ම පවසා ගත්න. ඔබ කළ යුත්තේ එපමණයි. භාවනාවේ මේ අවධියේ දී මනස මටසිඑටු තත්ත්වයක පවතින බැවිත් මෙවත් සුඑ ඉහියක් පමණක් දීමෙන් වුව ද මනස ඉතා කීකරු ව ඊට අවනත වේ. හුස්ම සන්සුන් වී "පියකරු හුස්ම" විකසිත වන්නේ එවිටය.

# අාරම්මණය අක් නො හරින්න

ඇතුළතින් කෙරෙන පාලනය, අණ දීම් ආදිය අක්හැර අාරම්මණය පමණක් අත් නොහැර සිටීම තවත් කුමයෙකි. මනසෙහි කලබලකාරී ස්වභාවයට මූලික හේතුව වූයේ අවධානයේ දුබල බව නිසා ලෙහෙසියෙන් හඳුනා ගැනීමට අසමත් වූ ඇතුළතින් කෙරෙන පාලනය හා අණ දීම් තුළින් බව දන් ඔබට වැටහෙනු ඇත. මනසෙහි ස්වාභාවික ව පවතින නිසලතාවය කරා සිත ඇදී නො ගියේ ද එබැවිනි. එම පාලනය අණ දිම්, ඇතුළතින් කෙරෙන ව්ගුහ ආදිය අක්හැරීම ආරම්භ කළ විට හුස්ම ඉතා සියුම්, මෘදු ස්වභාවයට පත් වන බැවින්, හුස්ම ගැනීම සිදු වන බව සිහියෙහි රඳවා ගෙන සිටීම ද මඳක් අපහසු වනු ඇත.

# 'පියකරු හුස්ම' කොහි දයි විමසන්න

මේ අවධියේ දී ආධාරකයක් ලෙස 'පියකරු හුස්ම' කොහි දයි විමසිලිමත් වීම ද ඉතා වැඩදයකය. පියකරු වූ හුස්ම කොහි දයි සිතට ගැනීමෙන් හුස්මෙහි ඇති ප්රියංකරත්වය වෙත සිත ඇදී යන්නේ මේ වන විට හුස්ම ඉතා සියුම් ශාන්ත භාවයට පත් ව ඇති හෙයිනි. හුස්මෙහි ඇති පියකරු බව, එයට ආවේණික වූ ස්වරූපයක් වූව ද ඔබ එය මෙතෙක් නො දුටුවේ ඒ හා බැඳුණු අනෙකුත් රඑ ස්වභාවයන් එය යටපත් කොට තිබුණු නිසාය. යමකු හුස්ම ශාන්ත බවට පත් කොට ගෙන, පියකරු වූ හුස්ම වෙත සිත යොමු කළ විට ඔහුට එම පියකරු වූ හුස්ම විදමාන වනු ඇත. එය ඉතා මත් සිත් අලවන ආස්වාදයෙකි. මේ පියකරු ආශ්වාදය ඔබ ධාානය වෙත රැගෙන යන වාහනයයි.

# අකුීය ව බලා ඉන්න

අත පෙවීමක් නො කොට පියකරු හුස්ම දෙස පමණක් මේ මොහොතේ බලා සිටිමින්, 'හුස්ම ගනිම්', 'හුස්ම හෙළම්' යනුවෙන් හෝ හුස්මෙහි මුල, මැද හෝ අග හෝ යන සංදොනයන්ට ගිලිහී යාමට ඔබ ඉඩ දිය යුතුය. දන් පවත්නා එක ම දේ මේ මොහොතේ සිදු වන පියකරු හුස්මෙහි වේදිතය පමණකි. හුස්ම වටයේ කොතැනක සිටින්නේ ද, එසේත් නැති නම් ශරීරයේ කොතැනක එය ඉස්මතු වී පෙනේ ද යන උද්වේගයන්ගෙන් මනස දන් නිදහස්ය. මෙතැන දී ඔබ යෙදී ඇත්තේ භාවනාවේ ආරම්මණය හැකි තරම් දුරට ලිහිල් කර ගතිමින්, මේ මොහොතේ විදින්නා වූ හුස්මෙහි ඇති නුවමනා විස්තර සියල්ල ම ඉවත ලමින්, 'ගතිම්', 'හෙළම්' යන ද්විධත්වයෙන් ඇත් වෙමින්, දන ගත හැකි අන්දමේ වෙනසක් නොමැති ව, ඉතා සියුම් ව, නො කඩවා පවතින 'පියකරු හුස්ම' ගැන පමණක් සිහි එළවා ගෙන සිටීමෙහිය.

කිසිවක් නො කොට බලා හිඳින විට අාශ්වාසය හා පුශ්වාසය ඉතා පියකරු හා ඉතා සෞමා බවට පත් වී කාලයේ ගත වීමක් නො දනී ම එය සිදු වන ආකාරය බලන්න. එය කොතෙක් දුරට සන්සුන් වීමට ඉඩ හළ හැකි දයි පරීකෂා කරන්න. තවතවත් සන්සුන් වෙමින් හා රසවත් වෙමින් සිදු වන්නා වූ පියකරු හුස්මෙහි රසාස්වාදය විඳුමට කාලය යොදවන්න. අත්දකීම් දහරාවේ කිසි ම බිඳීමක් නොමැති ව, මොහොතක් මොහොතක් පාසා නො කඩවා මේ පියකරු හුස්ම පිළිබඳ දනීමක් ඔබ වෙත පවතිනු ඇත. ආයාසයක් නොමැති ව බොහෝ කාලයක් තුළ ඔබ දන සිටින්නේ මේ පියකරු හුස්ම ගැන පමණකි. හුස්ම අතුරුදහන් වීමට දන් ඉඩ හරින්න.

# පියකරු බව පමණී

පියකරු බව පමණක් ඉතිරි කරමින් හුස්ම අතුරුදහන් වී යන්නේ එය සැහෙන තරමට සන්සුන් වූ විටය. එය කෙලෙස වත් 'ඔබට' අවශා වූ විට සිදු නො වේ. ඉංගීසි සාහිතායෙන් උපුටා ගත් උපමා කතාවක් මෙතැනට යෝගා වන්නේය. ලුවිස් කැරොල්ගේ "ඇලිස් ඉන් වන්ඩර්ලන්ඩ්" පොතේ දක්වෙන පරිදි, ඇලිස්ට සහ සුදු රැජිනට සිනාසෙන පූසකු අහසෙහි දශාමාන විය. ඔවුන් බලා සිටිය දී මුලින් ම පූසාගේ වලිගය ද, ඊළහට පහුරු-පාදයන් ද, ඉන් පසු පස්සා ගාත් ද, නො පෙනී ගියේය. ඉන් පසු ව මුඑ ශරීරය ම අතුරුදහන් වී ගොස් ඉතිරි වුයේ තවමත් සිනාව රැඳි පූසාගේ ඔඑව පමණකි.

අනුකුමයෙන් පූසාගේ ඔඑව ද නොපෙනී යාම ආරම්භ වූයේ කන් හා රැවුල්ගස්වලිනි. ටික වේලාවකට පසු, පූසාගේ ඔඑව සම්පූර්ණයෙන් ම නො පෙනී ගියේ තවමක් අහසෙහි රැ ඳුණු සිනාව පමණක් ඉතිරි කරමිනි. මෙය තොල් පෙති විරහිත ව කෙරෙන සිනාවක් වුව ද අගයේ කිසිම අඩුවක් එහි නො වීය. භාවනාවේ මේ අවධියේ දී අක්හැරීම් සිදු කෙරෙන ආකාරය පෙන්වා දීම සඳහා තත්වාකාරයට ආසන්න සැසඳීමක් ලෙස එම උපමාව ගෙන හැර දක්විය හැකිය. මුහුණෙහි සිතාවක් සහිත පූසා යනුවෙන් අදහස් කළේ පියකරු හුස්මයි. පූසා තො පෙනී යාම හුස්ම තො පෙනී යාමට සමානය. ගතින් තොර, අහසෙහි රැඳුණු සිතාව ලෙසින් පෙන්නුම් කරනුයේ මනසෙහි පැහැදිලි ව පුදී පනය කෙරෙන 'පියකරු' බවය.

මෙහි දී අපට හුරුපුරුදු ලෝකයෙන් උදහරණයක් ගත් විට එය ඇපල් ගෙඩියක් දෙස බලා සිටීමට සමාන කළ හැකිය. එය දෙස බලා සිටින විට ඔබට දකින්නට ලැබෙන ගුණාංග නම් එහි හැඩය, වර්ණය, සමහර විට එහි සුවඳක් ඇත්නම් එම සුගන්ධය යනාදීයයි. ටික වෙලාවකට පසු ඔබ එහි එක් ගුණාංගයක් තෝරා ගනී. උදහරණයක් වශයෙන් ඔබ තෝරා ගන්නේ එහි වර්ණය නම්, ඔබ දකින්නේ එපමණකි. ඇපල් ගෙඩියේ අනිත් ගුණාංගයන් නො පෙනී, නො දනී යනු ඇත.

හුස්ම සමහ සිදු වන දේ ද මේ හා සමානය. එහි එක් ගුණාංගයක් ඉස්මතු වී වැඩෙන අතර අනෙක් ගුණාංග හීන වී යයි. වඩාත් පුබල වන ගුණාංගය හුස්මෙහි මානසික ගුණාංගයයි, මානසික ලකුණයි, 'සමාධි නිමිත්ත'යි. පියකරු වූ හුස්ම, මනහර වූ හුස්ම, සිත්කඑ හුස්ම, පුමෝදජනක හුස්ම යනාදී ලෙසට ඔබට පැහැදිලි වන්නේ අනෙකක් නො ව සමාධි නිමිත්තයි. සුඑ කාලයක දී පියකරු වූ හුස්ම යන හැනීම, සටහන වෙනස් වී හුස්ම ගන්නා බව සිතින් ගිලිහී, එහි පියකරු බව, විසිතුරු බව, අලංකාරය පමණක් සිතෙහි රැඳෙනු ඇත.

අාරම්මණය ඇසුරෙහි පමණක් සිත රඳවා ගෙන සිටීමට හැකි කරන මනසෙහි ගුණාත්මක භාවය තව දුරටත් සියුම්, පරිපූර්ණ බවට පත් වීම කුමයෙන් වර්ධනය වනු ඇත. ආරම්මණය පවිතු කරන, මනස පිරිපහදු කෙරෙන, විශිෂ්ට ගමන් මභකට ඔබ දන් පිවිස ඇත. ඔබ සමාධියේ ගැඹුරට යෑම දන් අරඹා ඇත. ආරම්මණය පිරිසිදු වන විට, එහි රඑ පැතිකඩවල් ගිලිහී යාම සිදු වේ. නො කඩවා ම ඔබ දන් අත්විදිනුයේ පියකරු බව පමණකි. එය යම් දෙයක පියකරු බව නො වේ. දන් මනස පිළිගනුයේ මනසෙහි ම අරමුණු පමණකි. ගතින් වෙන් වූ මෙම පිරිසිදු මානසික අරමුණ වන පියකරු බව මනසෙහි එක ම ආරම්මණය වන්නේය. මෙම පිරිසිදු මානසික අරමුණ දන

## නිම්ත්ත ආලෝකයක් ද?

මෙම සමාධි නිමිත්ත මනස නමැති භුම්භාගයෙහි (චිත්ත) සැබවින් ම පවතින දෙයක් වුවත්, මුල් වතාවට එය දිස් වූ විට එය ඉතාමත් විශ්මයජනකය. කෙටියෙන් පවසනවා නම්, "මෙවන් දෙයක් ජීවිතයේ මින් පෙර කිසි දිනක අත්විද නැති ලෙස දනේ." ඒ කෙසේ වුවත්, 'සංඥානය' නමින් හඳුන්වන මානසික කි්යාව ඉතා යුහුසුළු ව, මුළු ජීවිත කාලය තුළ දී ලත් අත්විදීම් එක් රැස් කර ගත් 'මතක බැංකුව' හාරා අවුස්සමින්, මීට යන්තමින් හෝ සමාන දෙයක් ඇත්දයි සොයා බලන්නේ, මනසට මේ දෙය පිළිබඳ ව යම් අත්දමක හෝ විස්තරයක් සැපයීම සඳහාය. භාවනායෝගීත් බොහෝ දෙනකුගේ සංඥානයට, මෙම 'ගතක් නොමැති පියකරු බව', මෙම මානසික උද්දමය හැහෙනුයේ විසිතුරු ආලෝකයක් ලෙසටය. එහෙත් එය ආලෝකයක් නො වේ.

දස වසා ගෙන චක්ඛු විඥානය හෙවත් දකීමෙ දී ඇස හා වස්තුව ආශිත ව උපදින විඥානය නතර කර දමුයේ බොහෝ කාලයකට ඉහත දීය. ලෝකයත් සමභ බැඳුණු පසිඳුරන්ගේ ආස්වාදයෙන් මිදී, මුල් වතාවට නිදහස ලැබූ චිත්ත විඥානයයි මේ වසා සිටි වළාකුල්වලින් මෑත් වූ පුරසඳ මෙන් බබළනුයේ. ඒ පසිඳුරන්ගේ ගුහණයෙන් මිදුණු පුහාස්වර සිතයි. තමා ඉදිරියේ දශාමාන ව ඇත්තේ මනස මිස ආලෝකයක් නො වේ. නමුත් බොහෝ දෙනකුට එය ආලෝකයක් ලෙස සංඥානනය වන්නේ තමාගේ සංඥානයට ඉදිරිපත් කළ හැකි හොඳ ම නමුත් අසම්පූර්ණ විස්තරය එපමණක් වන බැවිනි.

තවත් සමහර භාවතායෝගීන් මෙම මුල් වතාවට මනස දකීමේ සංඥානය විස්තර කරනුයේ ශාරීරික සංවේදනයක්, බලවත් සන්සුත්කමක් තැති නම් ධාාන සුවයක් ලෙසිති. තැවතත් කාය විඥානය හෙවත් සැප වේදනා සහ දුක් වේදනා, සීතල සහ උෂ්ණය ආදිය පුභේද කොට දක්නා විඥානය, බොහෝ කාලයකට ඉහත දී තතර කර දමූ හෙයින් මෙය ශාරීරික ව පවත්නා වූ වින්දනයක් විය නො හැකිය. නමුත් එය සංඥානනය වන්නේ හුදු සුඛ වේදනාවක් ලෙසටය. කෙනෙක් මෙය සුදු ආලෝකයක් ලෙසත්, තවත් කෙනක් රත්වත් තරුවක්, තවත් කෙනක් නිල් මුතු කැටයක් ලෙසත් දකී. මෙහි දී දන ගත යුතු වැදගත් කරුණ වන්නේ මොවුන් සියලු දෙනා ම විස්තර කරනුයේ එක ම සංසිද්ධියක්, එක ම ආශ්චර්යයක් වීමයි. සියලු දෙනාගේ ම අරමුණට විෂය වනුයේ පිරිසිදු මනස වුවත්, මේ විවිධාකාර විස්තරයන් ඔවුන් එකතු කරනුයේ තමතමන්ගේ විවිධාකාර වූ පුතාක්ෂ ඥානයන්ට අනුකූල වය.

## නිමිත්ත හඳුනා ගැනීම

පහත දක්වෙන අංගලකුෂණ හයෙන් ඔබට නිමිත්ත හඳුනා ගත හැකිය:

- (1) එය පුකට වන්නේ පස්වන අවධියෙන් ඔබ්බටය: එනම් භාවතායෝගියා පියකරු හුස්ම සමභ බොහෝ වේලාවක් ගත කළාට පසු වය.
- (2) එය පුකට වන්නේ හුස්ම අතුරුදහන් වූ විටය.
- (3) එය පහළ වන්නේ බාහිර ආයතන පස අතහැර දමීමෙන් පසු ව පමණකි: එනම් ඇස, කන, නාසය, දිව, ශරීරය යන දෙරටු පහෙන් ඇතුළු වන සෑම අරමුණක් ම, සම්පූර්ණයෙන් ම අත් හැරුණු විටය.
- (4) එය දශාාමාන වන්නේ මනස නිහඬ නම්ය: මොනයම් ආකාරයක හෝ විස්තරාත්මක සිතිවිලි (අභාන්තර කථාව) සම්පූර්ණයෙන් ම අත් හැරුණු විටය.
- (5) එය පුදුමාකාර වුවත් තදින් සිත් අලවනසුඑය.
- (6) එය අතිශයින් ම සරල, පියකරු දෙයකි.

මා මේ අංගලකුෂණ විස්තර කළේ ඇත්ත නිමිති හා බොහෝ විට තමා ම සිතින් මවා ගත්තා වාාාජ නිමිති මොනවා දයි තමාට ම වෙන් කොට හඳුනා ගැනීම පහසු වීම සඳහාය.

#### 10

# පියකරු නිමිත්තේ ආශ්වාදය (සවන අවධිය)

#### නිම්ත්ත පමණයි

සයවන අවධිය පියකරු නිමිත්තේ ආශ්වාදය විදීම ලෙස හඳුන්වමි. මේ අවධිය උද කර ගත හැක්කේ හුස්ම පිළිබඳ අවධානය, ශරීරය, සිකිවිලි හා පසිඳුරන් ආශිත අරමුණු යන සියල්ලක් ම සම්පූර්ණයෙන් ම අත්හැර දමා පියකරු නිමිත්ත පමණක් ඉතිරි කර ගැනීමෙනි.

#### නිමිත්ත ස්ථාවර නොවීම

සමහර විට නිමිත්ත මුල් වතාවට දිස් වන විට එය අපැහැදිලි' ස්වරූපයක් ගනු ඇත. එසේ තම් විගසින් ම ඔබ භාවනාවේ පෙර අවධිය කරා යා යුතුය: එනම්, පියකරු හුස්ම වෙත නො කඩවා පවත්වා ගත්තා වූ තිහඬ අවධානයයි. ඔබ කඩිනමින් නිමිත්ත වෙත ගොස් ඇත. තවත් විටෙක එය අස්ථීරය. පුදී පාගාරයකින් නිකුත් වන ආලෝකධාරාවක් මෙන් අඩුවැඩි වෙමින් තිබී ඉන් පසු නො පෙනී යයි. නැවතක් පෙන්නුම් කරනුයේ ඔබ ඉක්මතින් පියකරු හුස්ම වෙතින් ඉවත් වූ බවයි. පියකරු හුස්ම වෙත තම අවධානය දිගු කාලයක් තුළ පහසුවෙන් පවත්වා ගැනීමට පුරුදු-පුහුණු කර ගෙන ඇත්තේ නම් එවැන්නකුට පමණක් ඊටත් වඩා බොහෝ සෙයින් සියුම් වූ නිමිත්ත මත තම අවධානය රඳවා ගෙන සිටීමට හැකි වනු ඇත. එම තිසා පියකරු හුස්මෙහි මනස හොදින් පුහුණු කරන්න. අනලස් ව, ඉවසීමෙන් එම පුහුණුවෙහි යෙදෙන්න. එවිට නිමිත්ත වෙත යාමට කාලය එළැඹි විට එය ඉතා දී ප්තිමත්ය, ස්ථිරය, පහසුවෙන් රඳනසුඑය.

යමකින් සැහීමට පත් වීමේ ගුණාංගය ඔබේ සිතෙහි තවමත් තදින් තහවුරු වී නොතිබීම නිමිත්තේ අපැහැදිලි ස්වභාවයට පුධාන හේතුව ලෙස දක්විය හැකිය. ඔබ තවමත් යමක් 'බලාපොරොත්තු' වන්නෙහිය. බොහෝ විට ඔබ පසු වන්නේ එක්කෝ ඉතා දී ජතිමත් නිමිත්තක්, නො එසේ නම් ධාානයක් බලාපොරොත්තු වෙමිනි. හොඳින් මතක තබා ගන්න, මෙය ඉතා වැදගත්ය. එනම් 'ධාාන' යනු සියල්ල අත්හළ, සියල්ලෙන් ම අත්මිදුණු අවස්ථාවන්ය. ඒ විශ්වාස කළ නොහැකි අන්දමින් මනස සෑහීමට පත් ව ඇති අවස්ථාවන්ය. එම නිසා කෑදර සිත ඉවත ලන්න. පියකරු හුස්මෙන් සෑහීමට පත් වීම දියුණු කර ගන්න. එවිට නිරුත්සාහයෙන් ම නිමිත්ත සහ ධාාන පහළ වීම සිදු වනු ඇත.

# 'කඩාකප්පල් කරන්නාගෙන්' මිදීම

'කරන්නා' තවමත් අත පෙවීම නතර නොකිරීම, නිමිත්ත අස්ථිර ව පැවතීමට පුධාන හේතුව වශයෙන් දක්විය හැකිය. පිටුපස ආසනයේ හිදිමින් රිය පැදවීමෙහි නියුතු අයකු මෙන් අණ දෙමින්, නුවුවමනා තැනට සෑම විට ම අනවසරයෙන් රිංගමින් මෙම 'කරන්නා' සෑම දෙයක් ම වියවුලට පත් කරයි. නිසලතාවය වෙත ස්වාභාවික ව සංකුමණය වන සංතතියක් ලෙස භාවනාව හැඳින්විය හැකිය. ඒ සඳහා අවශා වන්නේ 'ඔබ' මහ නො අහුරා පසෙකට වීම පමණකි. භාවනාවේ ගැඹුරට යාමට හැකි වන්නේ, ඔබ සතා වශයෙන් ම ඇත්හැරීම සිදු කළ විටය. මෙයින් අදහස් කරනුයේ එම සංතතියට අත පෙවීමට 'කරන්නාට' කිසිම ඉඩකඩක් නැති පමණට සතා වශයෙන් ම අත්හැරීමය.

එවත් බලගතු අත්හැරීමක් වෙත හිත නම්මා ගැනීම සඳහා නිමිත්ත වෙත තම අකලංක විශ්වාසය පිරිතැමීම යොද ගත හැකි දකෙෂා්පායකි. මොහොතකට නිහඩතාවය බිඳ, තමා මනස තුළ සිටින්නේයයි සලකා, තමාගේ සම්පූර්ණ විශ්වාසය තිමික්ත වෙත පවරත බැවින්, සියලු ම අණ දීම් අක්හිටුවා, කරන්නාට දත් අතුරුදහන් වත ලෙස ඉතා මොළොක් බසින් කොඳුරත්ත. එවිට, ඔබ බලා සිටිය දී ම, තිමිත්ත ලෙස ඔබ ඉදිරියේ පිළිබිඹු වන මනස, තව දුරටත් ඔබට 'කිරීමට' දෙයක් ඉතිරි නො කොට, සංකතිය මුඑමතින් ම සිය තට ගනු ඇත.

මෙහි දී ඔබ කිසිවක් කිරීම අනවශා වන්නේ ඔබගේ උදව්-උපකාර නොමැති ව අවධානය රැක ගැනීමට නිමිත්තේ ඇති අසාමානා පියකරු බව සමත් වන බැවිනි. තක්සේරු කිරීමෙන් වැළකීමට මෙතැන දී ඔබ පුවේසම් විය යුතුය. "මොකක් ද මේ?", "ධානතයක් ද?", "මා මීළභට කුමක් කළ යුතු ද?" යනාදී වශයෙන් මතු වන පුශ්න අන් කිසිවක් නොව නැවතත් මැදිහත් වීමට කරන්නා ගන්නා කපටි පුයත්නයකි. එය සංතතියේ වාසනය ඇති කරයි.

ගමන අවසාන වූවාට පසු සියල්ල ම තක්සේරු කර බැලිය හැකිය. දකු විද දෙයකු පරීක්ෂණයක් තක්සේරු කර බලන්නේ, සියලූ ම දක්තයන් ලබා ගත් පසු වය. එම නිසා දන් තක්සේරු කිරීමෙහි හෝ සියල්ල ම සිතින් තීරණය කොට ගැනීමෙහි හෝ නො යෙදෙන්න. "නිමිත්තේ අද්දර ස්වභාවය රවුම් ද? නැති නම් බිත්තරයක හැඩය ද?" ආදී ද ගැන විමසිලිමත් නො වන්න. ඒ සියල්ල අනවශාය. ඒවා යොමු කෙරෙන්නේ නානාවිධත්වය, 'ඇතුළත' සහ 'පිටත' යන ද්විධාකාරත්වය යනාදී තවත් නොයෙකුත් වියවුල් වෙතටය.

#### 11

# ධා නාන (සක්වන අවධිය)

### කේන්දුගත අවධානය

කැමති දෙසකට නැඹුරු වී යාමට මනසට ඉඩ දෙන්න: ඒ බොහෝ විට ම නිමිත්තේ කේන්දුය දෙසටය. නිමිත්තේ ඉතාමත් පියකරු කොටස එහි කේන්දුයයි. ආලෝකය පැහැපත් සහ ඉතා දී ප්තිමත් වනුයේ මේ අසලය. සියල්ලෙන් ම අත්මිදෙමින් කේන්දුය දෙසට අවධානය ඇදී ගොස් එතුළට ම වැටෙන්නට ඉඩ හරිමින් එම ගමනේ රසය විදින්න. එසේත් නැති නම් ආලෝකයෙන් තමා සහමුලින් ම වසා ගැනීමට ඉඩ දෙන්න. මෙය ඇත්තෙන් ම එක ම අත්දකීමක විවිධ ආකාරයන්ය. මනසට පුමෝදයෙහි ගිලී යාමට ඉඩ දෙන්න. භාවනා මහෙහි සත්වන අවධිය වන 'ධාාන' උද වීමට ඉඩ දෙන්න.

#### ධාානයට බාධක

ධානයට පිවිසෙන දෙරටුවේ දී පොදු වශයෙන් මුහුණ පැමට සිදු වන බාධක දෙකකි: අධික පුමෝදය හා බියයි. අධික පුමෝදය, කුතුහලය උපදවයි. මෙතැන දී "ඕ.....මේ ඒක තමා"යයි මනස සිතුවොත්, ධානනයට පිවිසීම බොහෝ විට සිදු නො වේ. මේ "ඕ....." ගෑම් යටපත් කළ යුත්තේ මොන ම අන්දමක වත් මැදිහත් වීමක් නො කොට නිහඩ වීම අගයමිනි. ඊට නිසි අවස්ථාව වූ ධානනයෙන් මිදී මෙත් පසු ව කිරීමට මේ "ඕ....." ගෑම් අනපසු කරන්න.

නමුත්, බොහෝ විට ම මතු වන බාධකය විය හැක්කේ බියයි. මෙම බිය පහළ වන්නේ ධාානයෙහි ඇති ඉතා බලගතු බව හා ඉමහත් පුමෝදය අවබෝධ වීමෙන් හෝ ධාානයට පිවිසීම සඳහා යම් කිසිවක් අත්හැර යා යුතු බව හැණී යාමෙනි: ඒ 'ඔබ' යි! ධාානයට පෙර 'කරන්නා' නිහඩ ව සිටියත් ඔහු තවමත් රැඳී සිටී. ධාානය තුළින් 'කරන්නා' සම්පූර්ණයෙන් ම ඉවත් විය යුතුය.

නමුත්, 'දන හිදින්නා' තවමත් කිුයාශීලීය. ඔබ මුළුමනින් ම දනුවත් ව සිටී. නමුත් පාලනය කිරීම් සියල්ලක් ම ඔබේ ගුහණයෙන් ඉවත් ව ඇත. තීරණයක් ගන්නවා තබා එක් සිතිවිල්ලක් වත් මවා ගැනීමට ඔබට හැකියාවක් නැත. චේතනා කිරීමේ හැකියාව කිුියාවිරහිත වීම, ආධුනිකයාගේ සිත භීතියෙන් වෙලීමට සමත්ය. සම්පූර්ණ සිහියෙන් හා අවදියෙන් සිටින්නේ නමුත්, යමක් සිතීමට හෝ පාලනය කිරීමට හෝ තිබූ හැකියාව තමා වෙතින් සම්පූර්ණයෙන් ම පැහැර ගත් මෙවන් අත්දකීමක්, ඔබ ජීවිතයේ කිසිදක අත්විඳ නැත. බිය ලෙස උද්දී පනය වන්නේ තමාගේ පෞද්ගලික උරුමය සේ මෙතෙක් සිතා සිටි යමක් කිරීමට ඇති හැකියාව පවරා දීමට ඇති අකමැත්තය.

### භක්තිය සහ විශ්වාසය අවශායි

මේ අවස්ථාව එළඹී විට පිටස්තර ලෝකයට අයිති වූ පාලනය කිරීම්, අණ දීම්, විතිශ්චය කිරීම් සහ නිගමන ආදිය අතහැර, චිත්තාකර්ෂණීය වූ එහෙත් සමහරකුට ඇතුළු වීමට බිය උපදවන, මෙම ලෝකයේ ස්වරූපය කිනම් ආකාර දයි අප සොයා බැලිය යුතුය. බිය උපදවන්නේ එය අප කිසිසේත් නො දන්නා පරිසරයක් බැවිති. එය අනතුරුදයක නොවන අතර ඇත්ත වශයෙන් ම ගතට හා සිතට මේ සොයා බැලීම ඉතා වැඩදයී වනු ඇත. නමුත් අප ඒ පිළිබඳ කිසි ම හැභීමක් මින් පෙර ලබා නොමැති බැවින් භීතිය ඉස්මතු වීමට බොහෝ විට අවකාශ ඇත.

භීතිය මතු වුව හොත් මෙතෙක් ගොඩනභා ගත් මානසික සුවය ඉක්මතින් ම නැති වී ගොස් මතස භාවනාවේ මූලාරම්භයට ම ඇද වැටෙනු ඇත. එම නිසා මේ භීතිය ගැන වීමසිලිමත් වෙමින් එය මතු වීම පටන් ගන්නා සැණින් ශුද්ධාව මතු කර ගැනීමෙන් හා නොයෙකුත් මහණුන්, මෙහෙණින් හා යෝගාවචරයින් විසින් මීට ඉහත දී කරගෙන ඇති "බිය වීමට කිසි ම හේතුවක් නොමැතියැ"යි යන පුකාශය සිහිපත් කිරීමෙන් තව පියවරක් ඉදිරියට තබා ඉතා ගැඹුරු වූ මේ ශාන්තියේ සුවය පරීකෂා කර බැලීමට ඔබට හැකි වනු ඇත. මේ පියවර ගැනීමෙන් පසු එහි සුවදයකත්වය සහ ආරක්ෂිත බව ඔබට ම පුතාංකෂ වනු ඇත. ඉදිරියට ගත්තා සෑම පියවරක් පාසා මත් එය තවතවත් පියකරු වනු ඇත. බිය තුරත් කර ලිය හැක්කේ එම පියවර ගැනීමෙන් හා එහි ආදී නව විශුහ කිරීමෙන් පමණකි.

එම නිසා මේ බිය නැති කර ගැනීම සඳහා බුදුරජාණන් වහන්සේගේ ඉගැන්වීම මත සහ පුතිලාහය ලෙස අත්කර ගැනීමට ඉතා සමීප ව ඇති චිත්තාකර්ෂණීය පුමෝදය මත විශ්වාසයක් සහ හක්තියක් ඇති කර ගන්න. තථාගතයාණන් වහන්සේ බොහෝ විට වදළේ, ධාාන වෙත පිවිසීමෙන් අත් කර ගන්නා වූ පුමෝදය ගැන "බිය නො වී, ඒවායේ රසය විදිමිත්, තවතවත් ඒවා දියුණු කර ගැනීමටත්, තිරතුරු ව ම එහි යෙදෙන්නටත්ය"(ලටුකිකොපම සුත්ත, මජ්කටීම නිකාය).

එම නිසා බිය මතු වීමට මත්තෙන් එම පුමෝදය හා බුදුරජාණන් වහන්සේගේ ඉගැන්වීම් කෙරෙහි භක්තිය පවත්වා ගතිමින්, උන්වහන්සේගේ ආර්ය ශුාවකයන් ආදර්ශ කොට ගන්න. ධර්මය කෙරෙහි විශ්වාසය ඇති කර ගෙන, ආයාසයකින් තොර, ගතක් නැති, ස්වාහිමානයෙන් මිදුණු ඔබට ජීවිතයේ ලද හැකි අද්විතීය පුමෝදය ලබා දීම සඳහා, උණුසුම් සුහදතාවයකින් ඔබ වැළඳ ගැනීමට ධාානයන්ට ඉඩ හරින්න. සුළු කාලයකට පාලනය කිරීම සම්පූර්ණයෙන් ම අත්හැර දමීමට ධෛයාහිය උපදවා මේ සෑම අත්දකීමක් ම තමා විසින් ම විද බලන්න.

### ධාාන හඳුනා ගැනීම

ධාානයක් නම් එය බොහෝ වේලාවක් පවතිනු ඇත. එහි පැවැත්ම මිනිත්තු කිහිපයක සුළු කාලයකට සීමා වූයේ නම් එය ධාානයක් ලෙස හැඳින්වීම නුසුදුසුය. සාමානා වශයෙන්, ඉහළ ධාාන පැය කීපයක් තුළ ම පවතී. ඊට ඇතුළ් වූ විට කළ හැකි අන් දෙයක් නොමැත. ඔබ ධාානයෙන් මිදෙන්නේ ඉන් ඉවත් වීමට මනස සූදනම් නම් පමණි. වෙනත් අයුරකින් පවසනවා නම් ඔබ ඉවතට එන්නේ මෙතැනට ළහා වීම සඳහා සියල්ලෙන් ම අත්මිදෙමින් තමා එක් රැස් කර ගත් මානසික ඉන්ධනයන්ගේ බලය සහමුලින් ම දවී ගියාට පසු වය. වික්ඤාණයේ මෙම නිසල, තෘප්තිමක් අවස්ථාවන් බොහෝ වේලාවක් තුළ පැවතීම ඒවාට අාවේණික ස්වාහාවික අංග ලකුණෙයකි.

ඉහත දී විස්තර කර දුත් ආකාරයට නිමිත්ත මතා කොට අවබෝධ කර ගැනීමෙන් පමණක් ධාානයකට පිවිසීමට හැකි වීම තවත් එක් ගුණාංගයකි. ධාානයකට පිවිසි විට ශරීරයෙහි දුක් වේදනා පිළිබද හැහීමක් ඇති වීමට හෝ පිටත ඇති වන ශබ්ද ඇසීමට හෝ 'හොඳ' සිතිවිල්ලක් වුව ද ඇති කර ගැනීමට හෝ කිසි සේත් ම හැකියාවක් ඔබට නොමැති බව හොඳින් දත යුතුය. මෙතැන ඇත්තේ සංඥානයේ පරිශුද්ධ ඒකාගුතාවයයි.

බොහෝ කාලයක් තුළ නොවෙනස් වෙමින් පවතින ද්විධත්වයක් නොමැති, පුමෝදයේ හුදු වේදිතයයි. මෙය සිහි මුර්ඡා වීමක් නො වේ. සිහි කල්පනාව, සතිය, ඉතාමත් උසස් මට්ටමකට උද්දී පනය වී පවතින අවස්ථාවකි. මේ විස්තරය ඉදිරිපත් කළේ ඔබ ධාානයක් ලෙස සලකන දෙය සැබෑවක් ද, නො එසේ නම් සිතින් මවා ගත්තා ලද්දක් දයි තමාට ම වටහා ගැනීමට හැකියාවක් ලබා දීම සඳහාය.

### 12

# අනුශාසනය

### මතු සම්බන්ධයි

භාවතාවට මීට වඩා බොහෝ දේ අඩංගු වන නමුත් අවධීත් හතක් උපයෝගී කර ගතිමින් පුථම ධාානයේ තත්ත්වයට එය දියුණු කර ගැනීම සඳහා ඉතා සරල කුමයක් මෙතෙක් සැකෙවින් විස්තර කර දුනිම්. මීට අමතර ව, පංචතීවරණ මොනවා ද, ඒවා මැඩ පවත්වා ගත්තා අත්දම, සතිය යන්නෙන් අදහස් කරන්නේ කුමක් ද, එය යොද ගත්තා ආකාර වන සතර සතිපට්ඨානය, ජයගුහණය කරා ගෙන යන මාර්ග සතර (සෘද්ධිපාද), පංච තියාම ආයතන, ඉන්දිය සහ ඉහළ ධාානයන් පිළිබඳ වත් බොහෝ දේ පැවසිය හැකිය. භාවනාවේ පුගතිය සඳහා මෙකී-නොකී සෑම දෙයක් ම හේතු-සාධක වන නමුත්, එවන් අවස්ථාවක් ලැබෙන තුරු ඒවා පසෙකට ලම්.

## සක්මන් භාවනාව ආදිය

භාවනාව දියුණු කර ගැනීමට සක්මන් භාවනාව ඔබ උපයෝගී කර ගන්නට අදහස් කරන්නේ නම්, හිදිමින් කරන භාවනාව සමභ එය සැසඳුව හොත් තබන්නා වූ සෑම පියවරක් පාසා මත්, සෑම වම් සහ සෑම දකුණු පියවරක් පාසා මත්, නො කඩවා සිහි එළවා සිටීම තුන්වන අවධිය ලෙස නම් කළ හැකිය. එකක් වත් අත් නෑර සෑම පියවරක් ම ඔබ දත යුතුය. එක් වම් පියවරක් හෝ දකුණු පියවරක් හෝ අත හැරෙන්නේ නැති ව සක්මන් මඑවේ ඉදිරියට හා ආපස්සට දහවරක් වත් පියවර තැබීමට හැකි නම්, ඔබ තුන්වන අවධිය පුගුණ කොට ඇති බව නිගමනය කළ හැකිය. පාදයක් ඔසවත විට එහි මුල් අවස්ථාවෙහි සිට ම එනම් එය ඉහළට එසවී පොළොවෙන් ඉවතට ඇදී ඒමේ දී සහ පාදය ඉදිරියට ගෙන යෑම, බිම තැබීම හා එයට බර දීම ආදී සෑම ඉරියව්වක දී ම මතු වන වේදනාව හොදාකාර ව දනෙන පරිදි තම අවධානය දියුණු කිරීම ඉන් පසු ව කළ යුතුය. වම් කකුල හා දකුණු කකුල මත රැඳුණු මෙම අවධානය, සෑම පියවරක ම මූලාරම්භයේ සිට අවසානය දක්වා ම නො කඩවා රැක ගනිමින් සක්මන් මඑවේ ඉදිරියට හා ආපස්සට දහවරක් වත් පිය නැභිය හැකි නම්, ඔබ සක්මන වෙත සම්පූර්ණ අවධානය ඇති කර ගෙන ඇති බව කිව හැකිය. මේ සතරවන අවධියයි.

ඇවිදී මේ කිුයාව ගැන ඔබේ සිත මුහුකුරා ගොස් ඇති බැවින් සිත වෙනත් දෙයකට ඇදී යැමෙන් වළකිනු ඇත. මනස ඉතාමත් සන්සුන් ව, සම්පූර්ණ අවධානය රැක ගතිමින් සමාධිය කරා එළඹීම එයට සාධකයක් බව ඔබට පෙනී යනු ඇත. කුරුල්ලන්ගේ නාදය පවා නෑසී ගොස්, ඔබේ දනීම ඇවිදී මට පමණක් සීමා වනු ඇත. ඔබේ අවධානය එක දෙයකට යොමු ව එක් දෙයක් මත රැදී, එක් දෙයකින් ම සෑහීමට පත් වනු ඇත. මෙය ඉතා සිත්කලු ආශ්වාදයක් වනු නො අනුමානයි.

හැකියාවක් ඇත් තම්, හිඳීමේ භාවතාවෙහි ගුණාංග සක්මත් භාවතාව හෝ ඔබ එදිතෙද යෙදෙන්නා වූ වෙනත් ඕනෑ ම කටයුත්තක් සමභ හෝ සසදා බලන්න. කෑම කන විට කටෙහි තබන සෑම ආහාර පිඩක් ගැන ම දන සිටීම තුන්වන අවධියයි. ආරම්භයේ සිට ම අත එසවීම, ආහාර පිඩ මුඛයෙහි තැබීම, විකීම, ගිළීම ආදී කෑම ගැනීමේ දී කෙරෙන සෑම කිුියාවක් ම ඔබ දන යුතුය. මෙය හෙමිහිට කිරීම අනවශාය. නමුත් දනුම ඇති ව එය පරිස්සමින් කළ යුතුය. එවිට කරන්නා වූ කටයුත්තෙහි සම්පූර්ණ සිහියෙන් ඔබට යෙදිය හැකිය. එම තත්ත්වයට මනස පුහුණු කර ගත හැකි නම්, සිරුරෙහි අවශාතාවයන් සඳහා කළ යුතු කාර්යයන් කාලය නසන්නා වූ කාර්ය ලෙස ඔබ කිසිසේත් නො සලකනු ඇත.

### සමථය හා විපස්සනාව වෙන් කළ හැකි ද?

යම් කිුයාවක් සිතෙහි වංචල බව දුර ලා, සිත සන්සුන් බවට පත් කොට, සමබරතාවයට ගෙන ඒමට ඉවහල් වේ ද, එවැනි කිුයා පාලි හාෂාවෙහි 'සමථ' යන වචනයෙන් අදහස් කෙරේ. මෙම වචනය බුදුරජාණන් වහන්සේ විසින් නොයෙකුත් අවස්ථාවල දී යොද ගන්නා ලද්දේ සිතෙහි කලබලකාරිත්වය දුර ලා, සිතිවිලි බහුලතාවය ලිහිල් කොට, නොසන්සුන්කම පළවා හැරීමට ඉවහල් වන කිුයා සඳහායි. එම නිසා මෙම භාවනාව පුඥාව උපයෝගී කර සිතෙහි තැන්පත් බව වර්ධනය කර ගැනීමෙන් සිතට සැනසීම ළහා කර ගැනීමේ මාර්ගයක් හැටියට ඔබට සලකා ගත හැකිය.

මේ සියල්ලක් ම ඇති තතු දක්තා තුවණින්, විපස්සනා වෙන් බැහැර වූ සමථය පමණක් දියුණු කරන කුමයක් සේ පිළිගැනීමට සූදනම් අයට, විපස්සනා කියා හෝ සමථ කියා හෝ වෙන්වෙන් ව දියුණු කළ හැකි දෙයක් නොමැති බව කරුණාවෙන් මතක් කර දීමට කැමැත්තෙමි. මෙය හඳුන්වන්නේ හාවනාව යනු 'මනස දියුණු කිරීම' යනුවෙනි. එය බුදුරජාණන් වහන්සේ උගන්වා වදළ කුමයයි. තවමත් හාවිතයේ යෙදෙන උතුරු-තැගෙනහිර තායිලන්තයේ ආරණාගත සම්පුදයට අයත් මාගේ ගුරු හිමිපාණන් වන අජාත් වා හිමි බොහෝ විට පැවසූයේ සමථ හා විපස්සනා දෙක වෙන් කළ නොහැකි මෙන්ම එම යුගලය නිවැරදි දෂ්ටිය, නිවැරදි සිකිවිලි, නිවැරදි ඉන්දිය සංවරය යනාදියෙන් බැහැර ව දියුණු කළ නොහැකි බවයි.

ඉහත දක්වූ අවධීන් හතෙහි දියුණුවක් දකීමට නම්, තථාගතයාණන් වහන්සේගේ ඉගැන්වීම් පිළිබඳ දනුමක් ද, විශ්වාසයක් ද, සංවර සීලයෙහි පිරිසිදු පැවැත්මක් ද අතාාවශා බව නොකියා ම බැරිය. මේ සෑම අවධියක් ම ළහා කර ගැනීම සඳහා විදර්ශනා ඥානය අවශාය. එනම් 'අත් හැරීම' යන්නෙන් අදහස් කෙරෙන්නේ කුමක් දයි වටහා ගන්නා, අත්හැරීමේ දී සතායෙන් ම වන්නේ කුමක් දයි දක ගන්නා, විදසුන් නුවණයි. මේ අවධීන් ඔබ කෙතෙක් දුරට දියුණු කර ගත්තේ ද, එපමණට ම ඔබේ විදසුන් නුවණ ද පුබල ව වැඩෙනු ඇත.

ඔබට ධාානයක් කරා එළඹිය හැකි නම්, ඔබේ අවබෝධය සහමුලින් ම වෙනස් වී යනු ඇත. වෙනත් අයුරකින් පවසනවා නම් විපස්සනා නුවණ ධාාන වටා ද, ධාාන විපස්සනා නුවණ වටා ද රහ දක්වනුයේ අත්වැල් බැඳ ගෙනය. මෙය නිවනට මහ වන්නේය. බුදුරජාණන් වහන්සේ වදළ පරිදි, ධාානයන්හි වැඩ වසන්නන්ට පුතිඵල හතරක් අපේක්ෂා කළ හැකිය: එනම්, මාර්ගය දිනුවකු වීම, එක් වරක් පැමිණෙන්නකු වීම, නැවත නොපැමිණෙන්නකු වීම හෝ සියලු කෙලෙස් නැසුවකු වීම යන මාර්ග ඵල හතරය.(පාසාදික සූක්ත, දී ස තිකාය).

### ඉවසීමෙන් සැනසීම ලැබේ

ඉතා සරල භාවතා කුමයක් දත් මා ඉතා විස්තරාත්මක ව පැහැදිලි කොට දී ඇත. මේ අවධීත් වෙත ළභා වීම සදහා සහ ඒවා පුගුණ කර ගැනීම සදහාත් අධිෂ්ඨාතය සහ වීර්යය මෙත් ම ආසාව හා තණ්හාව ද ඇති කර ගත යුත්තේ, ආසාවත් තැසීම සදහා අවශා වත ආසාව ද, තණ්හාව දුරු කිරීම සදහා අවශා වත කණ්හාව ද භාවතා මහෙහි දී අතාවශා වත හෙයිති. ආසාව තොමැති ව වීර්යය ඉපදවිය තො හැකිය. එම නිසා අධිෂ්ඨාතය සිතෙහි ඇති කර ගෙත, එය සඵල කර ගැනීමට උත්සාහ ගත්ත.

අධිෂ්ඨානය ඇති කර ගත් ලෙසට ම, ඉවසීම තැතිකමිත් ඒවා සම්පූර්ණ කර ගැනීමට නොහැකි වූ විට ඇති වන සිත් වේදනාව ගැන ද ටිකක් පරිස්සම් වන්න. එම නිසා, ඔබේ අධිෂ්ඨානය මෙම භාවතා වාරයේ දී සඵල තො වූයේ තම් හෝ කිසියම් භාවතා මුළුවක දී එය ඉටු කර ගැනීමට අසමත් වත්තේ නම් හෝ දුක් තො වත්ත. එය එතරම් වැදගත් නැත. ඊළහ භාවතා මුඑවේ දී ඔබට එය සපුරා ලීමට හැකි වතු ඇත. එසේ සිදු නොවුව හොත් තවදුරටත් මහත්සි ගත්ත. ඊළහ ජීවිතයේ දී එය ඉටු විය හැකිය. අවශා වත්තේ තොපසුබට උත්සාහයයි. සමහර අය සිත් තැවුලට පත් වී භාවතා වාර දෙකක් හෝ තුනක් හෝ වැති සුළු කාලයක් තුළ දී භාවතා කිරීම අත්හිටවනු ඇත. එය නොඉවසීම ලෙස මම හඳුන්වමි.

සතාාවබෝධය ලබා ගැනීමේ උතුම් පරමාර්ථය සපුරා ගැනීමට කළ යුතු භාවතාව දියුණු කර ගැනීම සඳහා අවශා ධෛයාාීය තොමද ව ඔබහට ලැබේවා යනු මගේ පැතුමයි.

## කරණීය මෙත්ත සූතුය – කවියෙන්

"භාවතාවෙහි පහසුවෙන් නියැලී සිටිය හැක්කේ, ප්රීතියෙන් පිරුණු සැනසුන හදවතක් ඇත්තකුටය"යි අජාන් බුහ්මවංසෝ මහතෙරුන් වහන්සේ නිතර ම පවසන දෙයකි. සිතේ ජ්රීතියක් නැති නම් කෙසේ භාවනා කරන්න ද? එම නිසා, ඇදකුද සොයන මනස අත හැර, කරුණා සහගත, මෛතී සහගත මනසක් ඇති කර ගැනීමට භාවනා යෝගියකු වශයෙන් දඩි අධිෂ්ඨානයක් ඇති කර ගන්න.

මෛතී සහගත සිතක් ඇති කර ගැනීම සඳහා කරණිය මෙත්ත සූතුය උපයෝගී කරගත හැකිය. එහි අඩංගු වත්තේ, සැනසීම සොයන්නකු විසින් (අවසාන වශයෙන් නිවන) ඒ සඳහා කළ යුතු දේ පිළිබඳ උපදෙස්ය.

"මහණෙනි, භිකුෂුවක් යම් දෙයක් ගැන, සිතමින්, මෙතෙහි කරමින්, ඒ ගැන බලවත් උනන්දුවකින් කල් හරී නම්, ඔහුගේ මනස ඒ වෙතට නැමී යයි" යනුවෙන් බුදුරජාණන් වහන්සේ පුකාශ කොට ඇත.(**ද්වේධාවිතක්ක සුත්ත,** මජ්ඤිට්ම නිකාය).

අප ධම්ායතනයේ සිකුරාද දිනවල පැවැත්වෙන භාවනාවට සහ ධර්ම දේශනයට කලින් කරන්නා වූ තෙරුවත් ගුණ සජ්ඣායනයට අමතර ව, ලිහිල් ඉංගුීසි බසින් රචිත "කරණීය මෙත්ත සූතුය" සජ්ඣායනය කරති. එය කටපාඩම් කර ගෙන, තිතරතිතර සිතෙන් සජ්ඣායනය කිරීමෙන් එහි අඩංගු උපදෙස් තදින් සිතට කාවද්ද ගැනීමටත්, ඒ අනු ව හැසිරීමටත් බෙහෙවින් උපකාරි වන බව තිහය ව පැවසිය හැකිය. නොතේරෙන භාෂාවකින්, රිද්මයානුකූල ව කෙරෙන සජ්ඣායනයකින් හෝ එවැන්නකට සවත් දී මෙන් හෝ සිතෙහි යම්කිසි තාවකාලික සැනසීමක් උද වූවත්, දනුම් තේරුම් ඇතිව නිතර දෙවේලේ යම්කිසි මාහැහි උපදෙසක් හෝ යහ ගුණයක් හෝ සජ්ඣායනය කරන්නේ නම් එයින් අත් කර ගත්තා වූ ශාන්තිය ඊට වඩා බලගතුය. එසේ කරන්නේ නම් නැති යහගුණ ඇති

කර ගැනීමටත්, ඇති දුර්ගුණ නැති කර ගැනීමටත් මනස නිතැතින් ම නැඹුරු වන්නේය.

අප දන්නා තරමින් එම උපදෙස් ඇතුළත්, මතක තබා ගත හැකි, සිංහල සජ්ඣායනයක් අප අතර නොමැති බැවින් මතක තබා ගත හැකි වන අයුරින් එය කවියට නැභීමට අදහස් කළෙමි. පද ගැළපීම සඳහා ධම්යට අනුකූල අමතර අදහස් කිහිපයක් එක් කිරීමට සිදු වුව ද, ඉන් යහපතක් විනා අයහපතක් වූයේයයි මම නො සිතමි:

| පිතට තොමැලි සිත තිකි සැත   | <u>ජේ</u> | වා |
|----------------------------|-----------|----|
| තිවත් පැතුම හද පතුළෙ       | තැභේ      | වා |
| අමා මහෙහි කළ යුතු ද        | බෝ        | වා |
| පැවසූ ඔවදන් මුනිඳුන්       | මේ        | වා |
|                            |           |    |
| කුල බල මානය තුරන්          | කෙරේ      | වා |
| අවංක ගුණ තිති අගය          | කෙරේ      | වා |
| සුවච සුමුදු ගුණ දියුණු     | කෙරේ      | වා |
| ලද පමණින් සිත සතුටු        | කෙරේ      | වා |
| _                          |           |    |
| තද ඇල්මෙන් හද කිළිටි නො    | වේ        | වා |
| කළ යුතු කටයුතු බහුල නො අ   |           | වා |
| කිසිවිට අනුනට බරක් නො ෙ    |           | වා |
| සැහැල්ලු ලෙස දිවි පෙවෙත ගෙ | ාවේ       | වා |
|                            |           |    |
| සුපුරුදු පැවතුම් සංවර      | වේ        | වා |
| සුළු වූ වරදක් වත් තො       | කෙරේ      | වා |
| ගුණවත් දනගෙන් දෙස් නො      | ආසේ       | වා |
| ගරු කළ යුතුහට කීකරු        | වේ        |    |

| පිවිතුරු සිකිවිලි සිත<br>සාමය සැනසුම හද අ<br>බිය විපතින් සැම නිද<br>සැම දින සැම දෙන ද | ැති<br>හස්                               | වේවා<br>වේවා<br>වේවා<br>වේවා      |
|---------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------|-----------------------------------|
| තැනතැන ඇදෙනා<br>දුව පැන ලගිනා<br>අහසෙහි හඹනා<br>දුක බිය දෙකිනා                        | සරඹුන්<br>තිරිසන්<br>සියොතුන්<br>මිදුණන් | වේවා<br>වේවා<br>වේවා<br>වේවා      |
| ලොකු පොඩි උස මිටි<br>එඩිතර සවිමත් තෙද ම<br>අබල දුබල හෝ බියසු<br>සියලු සත්හු ලොව සුදි  | බල<br>අඵ                                 | වේවා<br>වේවා<br>වේවා<br>වේවා      |
| පොළවෙහි උඩ යට දු<br>පෙනෙනා නොපෙනෙන<br>උපදිත ඉපදුන මළ ගි<br>වෙනසක් නොමැති ව            | ත සක්වළ<br>ප්ය                           | වේවා<br>වේවා<br>වේවා<br>මිදේවා    |
| පිළිකුළ දනවන<br>අසතුට ගෙන දෙන<br>දුකට බියට පත්<br>ඔවුනගෙ හදවත්                        | ඇසුරත්<br>සතුරත්<br>කවුරුත්<br>සත්සුත්   | වේවා<br>වේවා<br>වේවා<br>වේවා      |
| අසතුට වෛරය සිතට<br>තිත්ද අපහස මුව තෙ<br>ඇදකුද සොයමින් කල<br>පිරිසිදු සිතකින් දවස      | ා නැලෙ<br>ද් නො                          | ඒ වා<br>න් වා<br>හැරේවා<br>ගෙවේවා |

| පුතු රැකුමට දිවි පුද දී          | වේ     | වා |
|----------------------------------|--------|----|
| සුරකින එක පුතු මව සේ             | වේ     | වා |
| එලෙසින් අප හද මෙකින්             | පිරේ   | වා |
| සුහද ව සැම දෙන ඇසුරු             | කෙරේ   | වා |
| මුඑ ලොව දසදෙස මෙත්               | පැතිරේ | වා |
| තරහ නපුරු සික්වලින්              | මිදේ   | වා |
| ජාතික ආගම් භේද නො                | වේ     | වා |
| සැම වෙත මෙත් සිත සම ව            | බෙදේ   | වා |
| නොතිදා ඇළ වී හිදගෙන              | වේ     | වා |
| සක්මන් කරමින් සිටගෙන             | වේ     | වා |
| සිහියෙන් සිටිනා කොයි විට         | වේ     | වා |
| බඹ විහරණ මෙත් දියු <del>ණු</del> | කෙරේ   | වා |
| සියලු සතුන්ගේ සැපත               | දකී    | වා |
| අසරණයින්හට පිහිටක්               | වේ     | වා |
| අනුනගෙ දියුණුව සතුටක්            | වේ     | වා |
| දුක සැප දෙකෙහි ම සිත නො          | සැලේ   | වා |
| නිවැරිදි දකුමින් හද              | පිබිදේ | වා |
| පස්කම් සැපතෙහි සිත නො            | ර රැදෙ | වා |
| සසරෙහි උපදිත දුකින්              | මිදේ   | වා |
|                                  | ළිසිදෙ | වා |



්අජාන් බුහ්මවංසෝ මහ තෙරුන් වහන්සේ වසර 1951 දී ලන්ඩන් නගරයේ උපත ලැබුත බෞද්ධ පොතුපත කියවීමෙන් තමා බෞද්ධයෙක්ය යන හැඟීම එතමා තළ ඇති වයේ අවුරුදු දහහතේ පාසැල් යන විශේ දී මය. කේම්බ්ජ් විශ්ව විදුනලයේ සෛද්ධාන්තික භෞතික ව්දනව හදාරමින් සිටීය දී ද එතුමා බුද දහම හා භාවනාව පිළිබඳ ව මහත් උනන්දුවක් දැක්වුහ උපාධිය කිරීමෙන් පසු අවුරුද්දක පමණ කාලයක් ගරු වෘත්තියේ යෙදී සිට තායිලන්තය බලා පිටත් වයේ භිකුෂවක වීමේ අභිලාෂයෙනි

විසිතුන් හැවිරිදි වියේ දී බැංකොක් නුවර වට් සාකේත ආරණයයාධිපති මාහිමිපාණන් වෙතින් එතුමා පැවිදි දිවියට පිවිසියහ ඉන් අනතුරු ව අවුරුදු නවයක කාලයක් අජාන් චා මාහිමිපාණන්ගේ වනගත සම්පුදායට අනුකූල පුහුණු වීමේ හා ඉගෙනීමේ කටයුතුවල නිරත වූහ

පර්ත් නුවර අසල වනගත ආරණයයක් පිහිටුවීමේ කටයුතුවලට සහාය වීම සඳහා ලත් ආරාධනයක් අනුව වසර 1983 දී ඕස්ටේලියාවට සැපත් වූ උන්වහන්සේ දැනට බෝධිංයාන ආරණයයෙහි අධිපති ධුරය මෙන් ම බටහිර ඕස්ටේලියාවේ බෞද්ධ සංගමයේ අනුශාසක ධුරය ද හොබවති Taking Refuge with Bodhichitta
I go for refuge, until I am enlightened,
to the Buddha, the Dharma and the Sangha.
Through the merit I create by practicing giving and the
other perfections,
may I quickly attain the state of Buddhahood for the
benefit of all sentient beings.

The Prayers of the Bodhisattva
With the wish to free all beings,
I will always go for refuge
to the Buddha, Dharma and Sangha
till I reach full enlightenment.
Enthused by the compassion and wisdom,
Today, in Buddha's presence,
I generate the Mind of Enlightenment,
for the sake of all sentient beings.
For as long as space remains,
and as long as sentient being remain,
until then, may I too remain
to dispel the sufferings of all beings.

With bad advisors forever left behind, From paths of evil he departs for eternity, Soon to see the Buddha of Limitless Light And perfect Samantabhadra's Supreme Vows.

The supreme and endless blessings
of Samantabhadra's deeds,
I now universally transfer.
May every living being, drowning and adrift,
Soon return to the Pure Land of Limitless Light!

#### \* The Vows of Samantabhadra \*

I vow that when my life approaches its end,
All obstructions will be swept away;
I will see Amitabha Buddha,
And be born in His Western Pure Land of
Ultimate Bliss and Peace.

When reborn in the Western Pure Land, I will perfect and completely fulfill Without exception these Great Vows, To delight and benefit all beings.

\* The Vows of Samantabhadra Avatamsaka Sutra \*

# DEDICATION OF MERIT

May the merit and virtue
accrued from this work
adorn Amitabha Buddha's Pure Land,
repay the four great kindnesses above,
and relieve the suffering of
those on the three paths below.
May those who see or hear of these efforts
generate Bodhi-mind,
spend their lives devoted to the Buddha Dharma,
and finally be reborn together in
the Land of Ultimate Bliss.
Homage to Amita Buddha!

## NAMO AMITABHA 南無阿彌陀佛

【斯里蘭卡文: BUDDHIST MIND MEDITATION】

財團法人佛陀教育基金會 印贈

台北市杭州南路一段五十五號十一樓

Printed and donated for free distribution by

The Corporate Body of the Buddha Educational Foundation

11F., 55 Hang Chow South Road Sec 1, Taipei, Taiwan, R.O.C.

Tel: 886-2-23951198 , Fax: 886-2-23913415 Email: overseas@budaedu.org

Website:http://www.budaedu.org

. This book is strictly for free distribution, it is not to be sold.

නොමිලයේ බෙදාදීම පිණිසයි.

Printed in Taiwan 2,000 copies; December 2014 \$R031-12788

