淨土五經

注音版

佛陀教育基金會 印贈
淨土五經

（依據印光大師校訂本為主）
爐香乍爇
法界蒙薰
諸佛海會悉遙聞
隨處結祥雲
誠意方殷
諸佛現全身
南無香雲蓋菩薩摩訶薩
（三稱）
蓮池讚

蓮池海會
彌陀如來
觀音勢至坐蓮

塵埃

南無蓮池海會菩薩摩訶薩
（三稱）
開經偈
無上甚深微妙法
百千萬劫難遭遇
我今見聞得受持
願解如來真實義

南無本師釋迦牟尼佛
（三稱）
我聞如是：一時佛住王舍城耆崛山中，與大比丘眾萬二千人俱，一切大聖神通已達，其名曰：尊者了本際、尊者正願、尊者正語、尊者大號、尊者正願、尊者正語、尊者大號。
者仁賢、尊者離垢、尊者名聞、尊者
善實、尊者具足、尊者牛王、尊者優
樓頻螺迦葉、尊者伽耶迦葉、尊者
那提迦葉、尊者伽耶迦葉、尊者
利弗、尊者大目犍連、尊者劫賓那、
尊者大住、尊者大日犍連、尊者劫賓那、
尊者摩訶周
那、尊者滿願子、尊者離障、尊者流灌、尊者堅伏、尊者面王、尊者異乘、尊者仁性、尊者嘉樂、尊者善來、尊者羅云、尊者阿難，皆如斯等上首者也。又與大乘眾菩萨俱，普賢菩萨、妙德。
佛佛佛佛佛經佛佛佛

一切菩薩。又賢護等十六正士：善思議菩薩、信慧菩薩、空無菩薩、神通華菩薩、光英菩薩、慧上菩薩、智幢菩薩、寂根菩薩、願慧菩薩、香象菩薩、寶英菩薩。
薩、中住菩薩、制行菩薩、解脫菩薩，皆遵普賢大士之德，具諸菩薩無量行願，安住一切功德之法，遊步十方，行權方便，入佛法藏，究竟彼岸，於無量世界現成等覺。處兜術天弘宣正宗，捨彼天宮降神母。
胎，從右脅生，現行七步。光明顯耀，普照十方無量佛土，六種震動，舉聲自稱：「吾當於世為無上尊，釋梵奉侍，天、人歸仰。」示現算計、文藝、射御，博綜道術，貫練羣籍，遊於後宮中色味之間，見
老、病、死，悟世非常，棄國財位，入山學道，服乘白馬、寶冠、瓔珞，遣之令還。捨珍妙衣而著法服，剃除鬚髮，端坐樹下。勤苦六年，行如所應。現五濁剎隨順羣生，示有塵垢沐浴金流。天案樹枝得攀出池，靈禽翼。
從往詣道場，吉祥感徵表章功德。受施草，敷佛樹下，跏趺而坐，奮大光明使魔知之。魔率官屬而來逼試，制以智力皆令降伏，得微妙法成最正覺。釋梵宮屬而來逼試，制以智力皆令降伏，得微妙法成最正覚。佛吼而吼，扣法鼓、吹法螺、執法劍、
建法幢、震法雷、曜法電、澍法雨、演法施，常以法音覺諸世間，光明普照無量佛土。一切世界六種震動，總攝魔界，動魔宮殿，眾魔懼怖不歸伏。摑裂邪網，消滅諸見，散諸塵勞，壞諸欲漸。嚴護法城，開闢法門；洗
濯垢汙,顯明清白;光融佛法,宣流正化。入國分衛獲諸豐饋善,貯功德、示福田、欲宣法、現欣笑,以諸法藥救療三苦。顯現道意無量功德,授菩薩記成等正覺,示現滅度拯濟無極。消除諸漏,植眾德本,具足功德微妙
難量。遊諸佛國，普現道教，其所修行清淨無穢。譬如幻師現眾異像，為男、為女，無所不變。此諸菩薩亦復如是，本學明了在意所為。此諸菩薩不變，本學明了在意所為。此諸菩薩亦復如此，學一切法貫綜縷練，所住安諦靡不感化，無數佛土皆悉普現。
未曾慢恣、愍傷眾生。如是之法一切具足，菩薩經典究暢要妙，名稱普至道御十方，無量諸佛咸共護念。佛所住者皆已得住、大聖所立而皆已立，道化各能宣布，為諸菩薩而作大師。以甚深禪慧開導眾生，通諸諸生，為諸菩薩而作大師。
法性，達眾生相，明了諸國，供養諸佛。化現其身猶如電光，善學無畏之網，曉了幻化之法。壞裂魔網，解諸纏縛。超越聲聞、緣覺之地，得空無相、無願三昧。善立方便，顯示三乘。於此化終，而現滅度，亦無所作、亦無所作。
無所有，不起、不滅得平等法。具足成就無量總持百千三昧，諸根智慧廣普寂定，得佛華嚴三昧。宣揚演說一切經典，住深定門，悉覩現在無量諸佛，一念之頃無不周徧。濟諸劇難諸閑不閑，分別顯示真偏。
實之際，得諸如來辯才之智。入眾言音，開化一切，超過世間諸所有法。心常諦住度世之道，於一切萬物，而隨意自在。為諸庶類作不請之友，荷負羣生為之重擔。受持如來甚深法藏，護佛種性常使不絕。興大悲、愍藏，護佛種性常使不絕。興大悲、愍
衆生、演慈悲、授法眼、杜三趣、開善門，以不請之法施諸黎庶，如純孝之子愛敬父母。於諸眾生視若自己，一切善本皆度彼岸，悉獲諸佛無量功德，智慧聖明不可思議。如是之等菩薩大士不可稱計，一時來會。
爾時，世尊諸根悅豫，姿色清淨，光顏巍巍。尊者阿難承佛聖旨，即從座起，偏袒右肩，長跪合掌而白佛言：今日世尊諸根悅豫，姿色清淨，光顏巍巍，如明鏡淨影暢表裏，威容顯耀，未常瞻覩殊妙如今。唯
然，大聖！我心念言：今日世尊住奇特之法、今日世雄住諸佛所住、今日世眼住導師之行、今日世英住最勝之道、今日天尊行如來之德。去來現故威神光光乃爾？
於是世尊告阿難曰：「云何，阿難！諸天教汝來問佛耶？自以慧見，問斯義乎？阿難白佛：「無有諸天來教我者，自以慧見問威顏，以所見問斯義耳。」佛言：「善哉，阿難！所問甚快。」
深智慧真妙辯才，愍念眾生問斯慧義。如來以無盡大悲矜哀三界，所以出興於世，光闡道教，欲拯濟萌，惠以真實之利。無量億劫難值難見，猶靈瑞華時時乃出。今所問者多所饒益，開化一切諸天人民。
阿難！當知如來正覚其智難量，多所導御，慧見無礙，無能遏絕。以一餐之力，能住壽命億百千劫無數無量，復過於此。諸根悅豫不以毀損，姿色不變光顏無異。所以者何？如來定慧究暢無極，於一切法而得自在。
「阿難諦聽，今為汝說。」
對曰：「唯然，願樂欲聞。」
佛告阿難：「乃往過去久遠無量不可思議無央數劫，錠光如來興出於世，教化度脫無量眾生，皆令得道乃取滅度。次有如來名曰光遠，次名月光，

因而聞難久立而往，」

佛對曰：「願樂，然唯難阿難。」

「說必為今，聽誦難阿難。」
次名栴檀香、次名善山王、次名須彌天冠、次名須彌等曜、次名月色、次名正念、次名離垢、次名無著、次名龍天、次名夜光、次名離垢、次名月色、次名炎根、次名夜光、次名炎根、次名金藏、次名炎光、次名炎根、
次名地種、次名月像、次名日音、次
名解脫華、次名莊嚴光明、次名海覺
名神通、次名水光、次名大香、次名離れ
塵垢、次名捨厭意、次名寶炎、次名
妙頂、次名勇立、次名功德持慧、次
名蔽日月光、次名日月琉璃光、次名
無上瑠璃光，次名最上首、次名菩提華、次名月明、次名日光、次名華色王、次名水月光、次名除癡冥、次名度蓋行、次名名淨信、次名善宿、次名威神、次名法慧、次名鸞音、次名龍音、次名子音、次名處世，如此諸
佛皆悉已過。爾時，次有佛名世自在王如來、應供、等正覺、明行足、善逝、世間解、無上士、調御丈夫、天人師、佛、世尊。時有國王，聞佛說法心懷悅豫，尋發無上正真道意，棄國、捐王，行無上士、調御丈夫、天人師、佛、世尊。時有國王，聞佛說法心懷悅豫，尋發無上正真道意，棄國、捐王，行。
作沙門，號曰法藏，高才勇哲與世超異。詣世自在王如來所，稽首佛足，右繞三匝，長跪合掌以頌讚曰：

日月摩尼，珠光燦耀，
光顏巍巍，威神無極，
如是炎明，無與等者。

右繞三匝，長跪合掌以頌讚曰：

光顏巍巍，威神無極，
如是炎明，無與等者。
皆悉隐蔽，犹如聚墨。如来颜容，超世无伦，正觉大音，响流十方。戒闻精进，三昧智慧，威德无侣，殊胜希有。深谛善念，诸佛法海，
窮深盡奧，究其涯底。
無明欲怒，世尊永無，
人雄師子，神德無量。
功勳廣大，智慧深妙，
願我作佛，齊聖法王，
光明威相，震動大千。
過度生死，靡不解脫。布施調意、戒忍精進，如是三昧，智慧為上。吾誓得佛，普行此願，一切恐懼，為作大安。假令有佛，百千億萬，
無量大聖，數如恆沙，供養一切，斯等諸佛，不如求道，堅正不卻。譬如恆沙，諸佛世界，光明悉照，徧此諸國，復不可計，無數剎土，
如是精進，威神難量。

令我作佛，國土第一，
其眾奇妙，道場超絕。
國如泥洹，而無等雙，
我當愍哀，度脫一切。

十方來生，心悅清淨，
方來生，心悦清净，
已至我國，快樂安隱。幸佛明信，是我真證，發願於彼，力精所欲。十方世尊，智慧無礙，常令此尊，知我心行。假使身止，諸苦毒中，常令此尊，知我心行。
佛告阿難：法藏比丘說此頌已而白佛言：唯然，世尊！我發無上正覺之心，願佛為我廣宣經法，我當修行，攝取佛國清淨莊嚴無量妙土，令我於世速成正覺，拔諸生死勤苦之業，忍終不悔。
佛告阿難：時世自在王佛語比丘：『如所修行莊嚴佛土，汝自當比丘：斯義弘深，非我境界。唯願世尊廣為敷演諸佛如來淨土本。』

『比丘白佛：如所修行莊嚴佛土，汝自當知。』
之行。我聞此已，當如說修行成滿所願。」「爾時，世自在王佛知其高明志願深廣，即為法藏比丘而說經言：『譬如大海，一人斗量，經歷劫數尚可窮底，得其妙寶。人有至心，精進求道，願行成就，於道必果。』」
不亦會當剋果，何願不得？

於是，世自在王佛即為廣說二百一十億諸佛剎土天人之善惡、國土之麤妙，應其心願悉現與之。

一時彼比丘聞佛所說嚴淨國土，皆悉覩見。起發無上殊勝之願，其心寂觀。
阿難白佛：「彼佛國土壽量幾何？」「時法藏比丘攝取二百一十億諸佛妙土清淨之行。一時佛言：「其佛壽命四十二劫。」阿難白佛：「彼佛國土壽量幾何？」
淨土五經

如是修已，詣彼佛所，稽首稽首，稽首禮足，繞佛三匝，合掌而住，白佛言：世尊！我已攝取莊嚴佛土清淨之行。佛告比丘：汝今可說，宜知是時。發起悅可一切大衆。菩萨聞已，行。
修行此法，緣致滿足無量大願。比丘白佛：唯垂聴察，如我所願，當具說之。設我得佛，國有地獄、餓鬼、畜生，生者，不取正覺。設我得佛，國中天人壽終之後復
更三惡道者，不取正覺。

一設我得佛，國中天人不悉真金色者，不取正覺。

一設我得佛，國中天人形色不同有好醜者，不取正覺。

一設我得佛，國中天人不識宿命，中天人不識宿命，
取不正。設我得佛，國中天人，不得天耳，下至百千億那由他諸佛國者，不取正覺。「設我得佛，國中天人，不見百千億那由他諸劫事者，不取正覺。」
下至聞百千億那由他諸佛所說，不悉受持者，不取正覺。「設我得佛，國中天人不得見他心智，下至知百千億那由他諸佛國中眾生心念者，不取正覺。設我得佛，國中天人不得神足，設我得佛，國中天人不得神足，
於一念頃，下至不能超過百千億那由他諸佛國者，不取正覺。

設我得佛，國中天人若起想念貪計身者，不取正覺。

設我得佛，國中天人若起想念貪計身者，不取正覺。
設我得佛，光明有限量，下至百千億那由他劫者，不取正覺。
不照百千億那由他諸佛國者，不取正覺。
設我得佛，壽命有限量，下至百千億那由他劫者，不取正覺。
設我得佛，國中聲聞有能計量，設我得佛，光明有限量，下至百千億那由他劫者，不取正覺。
乃至三千大千世界眾生悉成緣覺於百千劫悉共計校知其數者，不取正覺。設我得佛，國中天人壽命無能限量，除其本願修短自在若不爾者，不取正覺。
設我得佛，國中天人乃至聞有善名者，不取正覺。

設我得佛，十方世界無量諸佛不悉咨嗟稱我名者，不取正覺。

設我得佛，十方衆生至心信樂欲生我國，乃至十念，若不生者，不取正覺。
正覺，唯除五逆、誹謗正法。

設我得佛，十方眾生發菩提心修諸功德，至心發願欲生我國，臨終不與大眾圍繞現其人前者，不取正覺。設我得佛，十方眾生聞我名號，
繫念我國，植眾德本，至心迴向欲生我國，不果遂者，不取正覺。
三十二大人相者，不悉成滿。
除其本願自在所化，為眾生故，被弘誓鎧，積德本度脱一切；遊諸佛國修菩薩行，供養十方諸佛如來；開化恆沙無量眾生，使立無上正真之道；超出常倫諸地之行，現前修習普賢之德——若不爾者，不取正覺。
設我得佛，國中菩薩承佛神力供養諸佛，一食之頃不能徧至無數無量億那由他諸佛國者，不取正覺。設我得佛，國中菩薩在諸佛前現其德本，所求欲供養之具，若不如意者，不取正覺。
設我得佛，國中菩薩不能演說一切智者，不取正覺。

設我得佛，國中菩薩不能得金剛那羅延身者，不取正覺。

設我得佛，國中菩薩不得金剛那羅延身者，不取正覺。

設我得佛，國土天人，一切萬物嚴淨光麗，形色殊特，窮微極妙，無

羅延身者，不取正覺。
設我得佛，國中菩薩若受讀經者，不能知見其道場樹無量光色，高四百萬里者，不取正覺。
法，諷誦持說而不得辯才智慧者，不取正覺。
設我得佛，國土清淨，皆悉照見一切無量無數不可思議諸佛世界。
不取正覺。

設我得佛，自地以上至於虛空，宮殿樓觀、池流華樹——國土所有一切萬物——皆以無量雜寶百千種香而共合成，嚴飾奇妙超諸天人，其香普
薰十方世界，菩薩聞者皆修佛行；若不如此，不取正覺。設我得佛，十方無量不可思議諸佛世界眾生之類，蒙我光明觸其身者，身心柔軟超過天人；若不爾者，不取正覺。
設我得佛，十方無量不可思議諸佛世界眾生之類，聞我名字不得菩薩無生法忍、諸深總持者，不取正覺。

設我得佛，十方無量不可思議諸佛世界，其有女人聞我名字，歡喜信樂，發菩提心，厭惡女身，壽終之後，生無量樂，發菩提心，厭惡女身，壽終之後。
復為女像者，不取正覺。「設我得佛，十方無量不可思議諸佛世界，諸菩薩眾聞我名字，壽終之後常修梵行至成佛道；若不爾者，不取正覺。設我得佛，十方無量不可思議諸
佛世界，諸天人民聞我名字，五體投地稽首作禮，歡喜信樂修菩薩行，諸天世人莫不致敬；若不爾者，不取正覺。「設我得佛，國中天人欲得衣服隨念即至，如佛所讚應法妙服自然在念即至，如佛所讃應法妙服自然在
身；有求裁縫、摺染、浣濯者，不取正覺。設我得佛，國中天人所受快樂，如漏盡比丘者，不取正覺。設我得佛，國中菩薩隨意欲見十方無量嚴淨佛土，應時如願，於寶樹方無量嚴淨佛土，應時如願，於寶樹...
不爾者，不取正覺。中皆悉照見，猶如明鏡覩其面像；若不爾者，不取正覺。設我得佛，他方國土諸菩薩眾，聞我名字，至於得佛，諸根缺陋不具足者，不取正覺。設我得佛，他方國土諸菩薩眾聞我名字，至於得佛，諸根缺陋不具足者，不取正覺。
我名字，皆悉逮得清浄解脫三昧；住是三昧一發意頃，供養無量不可思議諸佛世尊而不失定意；若不爾者，不取正覺。「設我得佛，他方國土諸菩薩眾，聞我名字，壽終之後生尊貴家；若不爾者，不取正覺。
爾者，不取正覺。

設我得佛，他方國土諸菩薩眾，聞我名字，歡喜踊躍，修菩薩行，具足德本；若不爾者，不取正覺。

設我得佛，他方國土諸菩薩眾，聞我名字，皆悉逮得普等三昧，住是聞我名字，皆悉逮得普等三昧，住是
至成佛，常現無量不可思議。若不爾者，不取正覺。「設我得佛，國中菩薩隨其志願，所欲聞法自然得聞；若不爾者，不取正覺。「設我得佛，他方國土諸菩薩眾，
文我名字，不即得至不退轉者，不取正覺。「設我得佛，他方國土諸菩薩眾，聞我名字，不即得至第一法忍、第二法忍、第三法忍，於諸佛法不能即得不退轉者，不取正覺。」
佛告阿難：「爾時，法藏比丘說此願已，以偈頌曰：

我建超世願，必至無上道，
斯願不滿足，誓不成等覺。
我於無量劫，不為大施主，
普濟諸貧苦，誓不成等覺。

願此說，如難陀問佛。」
我至成佛道，名聲超十方，究竟有不聞，誓不成等覺。離欲深正念，淨慧修梵行，志求無上尊，為諸天人師。神力演大光，普照無際土，消三垢冥，明濟眾厄難。
為眾開法藏，廣施功德寶，
常於大眾中，說法師子吼。
供養一切佛，具足眾德本，願慧悉成滿，得為三界雄。如佛無礙智，通達靡不照，願我功德力，等此最勝尊。願若剋果，大千應感動，斯願若剋果，虛空諸天神，當雨珍妙華。
時普地六種震動，天雨妙華以散其上，自然音樂空中讃言：『決定必成無上正覺。』於是法藏比丘具足修滿如是大願，誠誠不虛，超出世間深樂寂滅。
阿難！法藏比丘於其佛所諸天、魔、梵、龍神八部大眾之中發斯弘誓，誓願，建立願已，一向專志莊嚴妙土。所修佛國開廓廣大，超勝獨妙，建立常然，無衰、無變。於不可思議兆載永劫積植菩薩無量德行。不生欲覺、永劫積植菩薩無量德行。不生欲覺、
瞋覺、害覺、不起欲想、瞋想、害想、不著色、聲、香、味、觸法。忍力成就，不計眾苦。少欲知足，無染恚癡，三昧常寂，智慧無礙。無有虛偽諂曲之心，和顏愛語先意承問，勇猛精進志願無倦，專求清白之法，以惠
利羣生。恭敬三寶，奉事師長；以大莊嚴具足眾行，令諸眾生功德成就。住空、無相、無願之法，無作無起，觀法如化。遠離麤言，自害害彼、彼此俱害，修習善語，自利利人，人我兼利。棄國捐王，絕去財色。自行六
無央數劫積功德累德，隨其生處在意所欲，無量寶藏自然發應。教化安立無數眾生，住於無上正真之道。或為長者居士、豪姓尊貴，或為刹利國君、轉輪聖帝，或為六欲天主乃至梵王，教人令行。
王。常以四事供养恭敬一切诸佛，如是功德不可称说。口气香洁如优钵华，身诸毛孔出栴檀香，其香普熏无量世界；容色端正，相好殊妙，其手常出无尽之宝，衣服、饮食珍妙华香，缯盖幢幡庄严之具。如是等事超
諸天人，於一切法而得自在。阿難白佛：法藏菩薩為已成佛而取滅度，為未成佛？為今現在？佛告阿難：法藏菩薩今已成佛，現在西方，去此十萬億剎，其佛世界名曰安樂。
阿難又問：「其佛成道已來為經幾時？」
佛言：「成佛已來凡歷十劫。其佛國土自然七寶——金、銀、瑠璃、珊瑚、琥珀、硨磲、碼碯——合成為地，恢廓曠蕩，不可限極。悉相雜廁，轉相間廊。」

佛言：「其佛國土自然七寶——金、銀、瑠璃、珊瑚、琥珀、硨磲、碼碯——合成為地，恢廓曠蕩，不可限極。悉相雜廁，轉相間廊。」
如第六天宝。又其国土无须弥山及金刚围一切诸山，亦无大海、小海、溪渠、井谷。佛神力故，欲见则见。亦无地狱、饿鬼、畜生诸难之趣。亦无

入，光赫煜爍，微妙奇麗，清浄莊嚴超踰十方一切世界眾寶中精，其寶猶如第六天寶。又其國土無須彌山及金剛

無地獄、餓鬼、畜生諸難之趣。亦無
四時——春、秋、冬、夏——不寒、不熱，常和調適。

爾時，阿難白佛言：世尊！若彼國土無須彌山，其四天王及忉利天依何而住？

爾時，阿難白佛言：世尊！若彼國土無須彌山，其四天王及忉利天依何而住？
阿難白佛：「行業果報不可思議。彼佛世界亦不可思議。其諸眾生功德善力住行業之地，故能爾耳。」阿難白佛：「我不疑此法，但為將來依何住？」阿難白佛：「行業果報不可思議。就佛語阿難：「行業果報不可思議，諸佛世界亦不可思議。」
眾生欲除其疑惑，故問斯義。一佛告阿難：一無量壽佛威神光明最尊第一，諸佛光明所不能及。或照百佛世界、或千佛世界，取要言之，乃照東方恆沙佛剎，南、西、北方四維，上、下亦復如是。或有佛光照於七
無量壽佛號無量光佛、無邊光佛、無礙光佛、無對光佛、炎王光佛、清淨光佛、歡喜光佛、智慧光佛、不斷光佛、難思光佛、無稱光佛、超日月光佛。是故，
佛。「其有眾生遇斯光者，三垢消滅，身意柔軟，歡喜踊躍，善心生焉。若在三塗極苦之處，見此光明，皆得休息，無復苦惱；壽終之後皆蒙解脫。「無量壽佛光明顯赫照曜十方諸佛國
土，莫不闻焉。不但我今称其光明，
一切诸佛、声闻、缘觉、诸菩萨众咸
共欢誉，亦复如是。若有众生闻其光
明威神功德，日夜称说至心不断，随
意所愿得生其国，为诸菩萨、声闻之
众所共欢誉称其功德；至其最后得佛
佛言：「我說無量壽佛光明巍巍殊妙，晝夜一劫尚未能盡。」

佛語阿難：「又無量壽佛壽命久長，不可稱計，汝寧知乎？假使十方世界，其數言之，皆不足也。」

「觀其光明，亦如今日。」佛言：「我說無量壽佛光明巍巍殊妙，晝夜一劫尚未能盡。」
無量眾生皆得人身，悉令成就聲聞、緣覺，都共集會禪思一心，竭其智力於百千萬劫悉共推算，計其壽命長遠之數，不能窮盡知其限極。聲聞、菩薩、天、人之眾，壽命長短亦復如是，非算數譬喻所能知也。又聲聞、菩薩，
其數難量不可稱說，神智洞達威力自在，能於掌中持一切世界。阿難：彼佛初會，聲聞眾數不可稱計，菩薩亦然。如大目犍連百千萬億無量無數，於阿僧祇那由他劫乃至滅度悉共計校，不能究了多少。
之數。譬如大海深廣無量，假使有人析其一毛以為百分，以一分毛沾取一滴。於意云何？其所沾者於彼大海，何所為多？阿難白佛：彼所沾水比於大海多少之量，非巧歷算數、言辭譬類所能知。
佛語阿難：
如目連等於百千萬億那由他劫計彼初會聲聞菩薩，所知數者猶如一渧，其所不知如大海水。
「又其國土，七寶諸樹周滿世界，猶如一涕，其所不知如大海水。」
或有二寶、三寶乃至七寶轉共合成。或有金樹，銀葉、華、果；或有銀樹，金葉、華、果；或琉璃樹，玻離為葉，華、果亦然；或水精樹，瑠璃為葉，華、果亦然；或珊瑚樹，碼碯為葉，華、果。
華、果亦然；或硨磲樹，眾寶為葉，華、果亦然。或有寶樹，紫金為本、白金為莖、瑠璃為枝、水晶為條、珊瑚為葉、碼碯為華、硨磲為實；或有寶樹，白金為本、瑠璃為莖、水晶為枝、珊瑚為葉、碼碯為華、硨磲為實。
珊瑚為條，碩為枝，硨磲為葉，紫金為華、白銀為實；或有寶樹，水精為本，珊瑚為莖，碩為枝，硨磲為條，紫金為葉，白銀為華、瑠璃為
或有寶樹，瑠璃為本、紫金為莖、白銀為葉、珊瑚為實；或有寶樹，珊瑚為枝、硨磲為條、紫金為葉、琉璃為實；或有寶樹，硨磲為枝、紫金為條、白銀為葉、水精為實；或有寶樹，珊瑚為本、紫金為莖、水精為實；或有寶樹，珊瑚為枝、紫金為條、白銀為葉、水精為實；或有寶樹，硨磲為枝、珊瑚為本、紫金為莖、白銀為葉、紫金為條、白銀為葉、珊瑚為實。
銀為枝、瑠璃為條、水精為葉、珊瑚為華、碼碯為實。五行相值、行行相望、枝枝相準、葉葉相向、華華相順、實實相當，榮色光曜不可勝視。清風時發，出五音聲，微妙宮商自然相和。
又無量壽佛其道場樹，高四百萬里，其本周圍五千由旬，枝葉四布二十萬里。一切眾寶自然合成，以月光摩尼持海輪寶——眾寶之王——而莊嚴之。周匝間垂寶瓔珞，百千萬色種種異變，無量光炎照曜無極。
珍妙寶網羅覆其上，一切莊嚴隨應而現。微風徐動吹諸寶樹，演出無量妙音，其音流布，徧變諸佛國。聞其音者得深法忍，住不退轉至成佛道，耳根清徹，不遭苦患；目覩其色、鼻知其香、口嘗其味、身觸其光、心以知其妙，口稱其美，身觸其光，心以
法缘，皆得甚深法忍，住不退转至成佛道，六根清彻无诸恼患。阿难！若彼国土天人见此树者，得三法忍：一者，音響忍，二者，柔順忍，三者，無生法忍。此皆无量寿佛威神力故、本愿力故、满足愿故，明威神力故、本愿力故、满足愿故、明
了願故、堅固願故、究竟願故。」

佛告阿難：世間帝王有百千音樂，自轉輪聖王乃至第六天上，伎樂音聲展轉相勝千億萬倍；第六天上萬種伎樂音，不如無量壽國諸七寶樹一種音聲千億倍也。亦有自然萬種伎樂，又其

願故、堅固願故、究竟願故。」

佛告阿難：世間帝王有百千音樂，自轉輪聖王乃至第六天上，伎樂音聲展轉相勝千億萬倍；第六天上萬種伎樂音，不如無量壽國諸七寶樹一種音聲千億倍也。亦有自然萬種伎樂，又其
樂聲無非法音，清暢哀亮，微妙和雅，十方世界音聲之中為第一。

其講堂、精舍、宮殿、樓觀皆七寶莊嚴，自然化成，復以真珠、明月摩尼眾寶以為交絡，覆蓋其上。內、外、左、右有諸浴池，或十由旬，或尼衆寶以為交絡，覆蓋其上。
淨土五經

二十、三十，乃至百千由旬，縱廣深淺皆各一等，八功德水湛然盈滿，清淨香潔味如甘露。

黃金池者底白銀沙，白銀池者底黃金沙，水精池者底瑠璃沙，瑠璃池者底水精沙，珊瑚池者底琥珀沙，琥珀池者底珊瑚沙，
硨磲池者底硨磲沙，玻璃池者底紫金沙，紫金池者底白玉沙，或有二寶、三寶乃至七寶轉共合成。其池岸上有栴檀樹，華葉垂布，香氣普熏。天優鉢羅華、鉢曼摩華、拘牟頭華、分陀利華，雜色光茂。
彼諸菩薩及聲聞眾若入寶池，意欲令水沒足，水即沒足；欲令至膝，水即至膝；欲令至腰，水即至腰；欲令至膝，水即至膝；欲令至腰，水即至腰；欲令至頸，水即至頸；欲令灌身，自然灌身；欲令還復，水輒還復。調和冷暖。
自然隨意，開神悅體蕩除心垢，清明澄潔淨若無形。寶沙映徹無深不照，微瀾迴流轉相灌注，安詳徐逝不遲不疾。波揚無量自然妙聲，隨其所應不聞者，或聞佛聲，或聞法聲，或聞僧聲，或寂靜聲、空無我聲、大慈悲。
淨土五經

佛佛佛佛佛經佛佛佛

聲、波羅蜜聲，或十力無畏不共法

無生忍聲，乃至甘露灌頂眾妙法聲。如是等聲，稱其所聞歡喜無量，隨順清淨離欲寂滅真實之義、隨順三寶力無所畏不共之法、隨順通慧聲無所畏不共之法、隨順通慧菩萨聲聞。
所行之道。无有三涂苦难之名，但有自然快乐之音，是故其国名曰安乐。阿难！彼佛国土诸往生者，具足如此清净色身、诸妙音声、神通功德，所处宫殿、衣服、饮食、众妙华香庄严之具，犹第六天自然之物。若欲食
時，七寶鉢器自然在前，金、銀、璃、碩磧、硨磲、珊瑚、琥珀、明月真珠如是諸鉢隨意而至，百味飲食自然盈滿。雖有此食實無食者，但見色、聞香，以為食，自然飽足，身心柔軟，無所味著。事已化去，時至心柔軔，無所味著。事已化去，時至
復現。彼佛國土清淨安隱，微妙快樂，次於無為泥洹之道。其諸聲聞、菩薩、天、人，智慧高明，神通洞達。咸同一類，形無異狀，但因順餘方，故有天、人之名。顏貌端正，超世希有，天、人之名。顏貌端正，超世希有，
容色微妙，非天、非人，皆受自然虛無之身、無極之體。譬如世間貧窮乞人在帝王邊，形貌寧可類乎？”阿難白佛：「假令此人在帝王邊，形貌容狀寧可類乎？」佛告阿難：「譬如世間貧窮乞人在帝王邊，形貌容狀寧可類乎？」
所以然者？貧窮乞人底極斯下，衣不蔽形，食趣支命，飢寒困苦，人理殆盡。皆坐前世不植德本，積財不施、富有益慳，但欲唐得、貪求無厭，不信修善、犯惡山積。如是壽終，財寶消散，苦身聚積為之憂惱，於己無理殆盡。皆坐前世不植德本，積財不施、富有益懽，但欲唐得、貪求無厭，不信修善、犯惡山積。如是壽終，財寶消散，苦身聚積為之憂惱，於己無
益，徒為他有。無善可怙，無德可恃，是故，死墮惡趣，受此長苦。罪畢得出生為下賤，愚鄙斯極示同人類。所生為下賤，愚鄙斯極示同人類。所世間帝王人中獨尊，皆由宿世積德所致，慈惠博施，仁愛兼濟，履信修善，無所違爭。是以壽終福應，得升善，無所違爭。是以壽終福應，得升
善道，上生天上享兹福樂。積善餘慶今得為人，乃
生王家自然尊貴，儀容端正眾所敬事，妙衣珍饍隨心服御。宿福所追，故能致此。」佛告阿難：「汝言是也。計如帝王，雖人中尊貴，形色端正，比之轉輪聖
王，甚為鄙陋，猶彼乞人在帝王邊也。轉輪聖王威相殊妙天下第一，比之忉利天王，又復醜惡不得相喻萬億倍也。假令天帝比第六天王，百千億倍不相類也。設第六天王比無量壽佛國菩薩、聲聞、光顏容色不相及逮，故菩薩、聲聞，光顏容色不相及逮，
佛告阿難：「無量壽國其諸天人，衣服、飲食、華香、瓔珞、繒蓋幢旛、微妙音聲，所居舍宅、宮殿、樓閣，稱其形色、高下、大小，或一寶、二寶，乃至無量眾寶，隨意所欲，應念寶，乃至無量眾寶，隨意所欲，應念。」
即至。又以眾寶妙衣徧布其地，一切天人踐之而行。無量寶網彌覆佛土，異莊嚴校飾，周匝四面垂以寶鈴，光色晃曜盡極嚴麗。自然德風徐起微動，其風調和，不寒、不暑；溫涼柔
懷，不遲、不疾；吹諸羅網及眾寶樹，演發無量微妙法音，流布萬種溫雅德香。其有聞者，塵勞垢習自然不起，風觸其身皆得快樂，譬如比丘得滅盡三昧。「又，風吹散華徧滿佛土，隨色次第三昧。」
而不雜亂，柔軟光澤馨香芬烈，足履其上蹈下四寸，隨舉足已還復如故。
華用已訖地輒開裂，以次化沒清淨遺，隨其時節風吹散華，如是六反。
又眾寶蓮華周滿世界，一一寶華百千億葉，其華光明無量種色，青色

**浄土五經**

佛説無量壽經 巻上

123
青光，白色白光，玄、黄、朱、紫光色赫然，煒燁煥爛，明曜日月。一一华中出三十六百千億光，一一光中出三十六百千億佛，身色紫金，相好殊特。诸佛又放百千光明，普为十方说微妙法；如是诸佛各各安立无量
佛説無量壽経
卷上

眾生於佛正道。
佛告阿難：其有眾生生彼國者，皆悉住於正定之聚。所以者何？彼佛國中無諸邪聚及不定聚，十方恆沙諸佛如來皆共讚歎無量壽佛威神功德，不可
思議。諸有眾生聞其名號信心歡喜，乃至一念，至心迴向願生彼國，即得往生住不退轉，唯除五逆、誹謗正法。」佛告阿難：「十方世界諸天人民，其上輩有至心願生彼國，凡有三輩。其上輩，佛告阿難：「十方世界諸天人民，其上輩，有至心願生彼國，凡有三輩。其上輩，有至心願生彼國，凡有三輩。
者，捨家棄欲而作沙門，發菩提心，一向專念無量壽佛，修諸功德願生彼國。此等眾生臨壽終時，無量壽佛與諸大眾現其人前，即隨彼佛往生彼國。於七寶華中自然化生，住不退轉，智慧勇猛，神通自在。是故，阿彌陀佛與諸大眾現其人前，即隨彼佛往生其國。
！其有眾生欲於今世見無量壽佛，應發無上菩提之心，修行功德，願生彼國。」佛告阿難：「其中輩者，十方世界諸天人民，其有至心願生彼國，雖不能行作沙門大修功德，當發無上
菩提之心，一向專念無量壽佛。多少修善、奉持齋戒、起立塔像、飯食沙門、懸繒然燈、散華燒香，以此迴向願生彼國。其人臨終，無量壽佛化現其身，光明相好，具如真佛。與諸大眾現其人前，即隨化佛往生其國。
佛告阿難：其下輩者，十方世界諸天人民，其有至心欲生彼國，假使不
能作諸功德，當發無上菩提之心，一向專意乃至十念，念無量壽佛，願生
國，住不退轉，功德智慧次如上輩者。
其國。若聞深法，歡喜信樂，不生疑惑，乃至一念念於彼佛，以至誠心願生其國。此人臨終夢見彼佛，亦得往生。功德智慧次如中輩者也。」佛告阿難：「無量壽佛威神無極，方世界無量無邊不可思议諸佛如來。」
無數諸菩薩眾，皆悉往詣無量壽佛所恭敬供養，及諸菩薩、聲聞之眾，聽受經法，宣布道化；南、西、北方、四維，上、下亦復如是。爾時，世尊而說頌曰：

不稱歎。於彼東方恆河沙佛國，無量無數諸菩薩眾，皆悉往詣無量壽佛所，恭敬供養，及諸菩薩、聲聞之眾，聽受經法，宣布道化；南、西、北方、四維，上、下亦復如是。爾時，世尊而說頌曰：
東方諸佛國，其數如恆沙，彼土菩薩眾，往覲無量覺；

南西北四維，上下亦復然。彼土菩薩眾，往覲無量覺；

一切諸菩薩，各觀無量覺，寶香無價衣，供養無量覺；

東方諸佛國，其數如恆沙，彼土菩薩眾，往覲無量覺；
咸然奏天乐，畅发和雅音，
歌歎最胜尊，供养无量觉。
究达神通慧，游入深法门，
具足功德藏，妙智无等伦。
慧日朗世间，消除生死云，
恭敬绕三匝，稽首无上尊。
見彼嚴淨土，微妙難思議。因發無量心，願我國亦然。

應時無量尊，動容發欣笑，口出無數光，應時無量尊，動容發欣笑，口出無數光，徧照十方國。

迴光圍繞身，三匝從頂入，一切天人眾，踊躍皆歡喜。
大士问世音，整服稽首问，白佛何缘笑？唯然愿说意。梵声犹雷震，八音畅妙响：当授菩萨记，今说仁谛听。十方来正士，吾悉知彼愿，志求严净土，受决当作佛；
覺了一切法，猶如夢幻響，滿足諸妙願，必成如是剎。知法如電影，究竟菩薩道，具諸功德本，受決當作佛，通達諸法性，一切空無我，專求淨佛土，必成如是剎。
諸佛告菩薩：令覲安養佛，聞法樂受行，疾得清淨處。至彼嚴淨國，便速得神通，必於無量尊，受記成等覺。其佛本願力，聞名欲往生，皆悉到彼國，自致不退轉。
若人无善心，不得闻此经；清净有戒者，乃获闻正法。
曾更見世尊，則能信此事，謙敬聞奉行，踊躍大歡喜。憍慢弊懈怠，難以信此法；宿世見諸佛，樂聽如是教。憊慢懈怠，難以信此法；

譬如從生盲，欲行開導人。
如來智慧海，深廣無涯底，
二乘非所測，唯佛獨明了。
假使一切人，具足皆得道，
淨慧知本空，億劫思佛智，
窮力極講説，盡壽猶不知。
佛慧無邊際，如是致清浄，
流生難得，佛世亦難值。人有信慧難，若聞精進求，聞法能不忘，見敬得大慶，則我善親友，是故當發意。設滿世界火，必過要聞法，會當成佛道，廣度生死流。
佛告阿難：彼國菩薩皆當究竟一生補處，除其本願為眾生故，以弘誓功德而自莊嚴，普欲度脱一切眾生。阿難！彼佛國中諸聲聞眾身光一尋，菩薩光明照百由旬。有二菩薩最尊第一，威神光明普照三千大千世界。
佛言：一名觀世音，二名大勢至。此二菩薩於此国土修菩萨行，命终转化生彼佛国。阿难！其有众生生彼国土者，皆悉具足三十二相，智慧成就，深入诸法，究畅要妙，神通无碍，诸
根明利，其鈍根者成就二忍，其利根者得不可計無生法忍。又彼菩薩乃至成佛不受惡趣，神通自在常識宿命，除生他方五濁惡世，示現同彼如我國也。」佛語阿難：彼國菩薩承佛威神，一佛語阿難：
食之頃往詣十方無量世界，恭敬供養諸佛世尊，隨心所念，華香、伎樂、衣蓋、幢幡，無數無量供養之具自然化生，應念即至，珍妙殊特非世所有。輒以奉散諸佛及諸菩薩眾，在虛空中化成華蓋，光色昱爍，眾，聞之輒生敬仰，過於人間，慈悲願行，猶如利刃，於空自成，無所不至，非人間所具，無量無邊功德境界。
香氣普熏。其華周圓四百里者，如是轉倍，乃覆三千大千世界，隨其前後以次化沒。其諸菩薩僉然欣悅，於虛空中共奏天樂，以微妙音歌歎佛德，聽受經法歡喜無量。供養佛已、未食之前，忽然輕舉還其本國。
佛語阿難：「無量壽佛為諸聲聞、菩薩天人宣法時，都悉集會七寶講堂，廣宣道教，演暢妙法，莫不歡喜，心解得道。即時四方自然風起，吹七寶樹出五音聲，無量妙華隨風四散，自然供養，如是不絕。一切諸天皆慶機天。」
佛語阿難：「生彼佛國諸菩薩等，所可講說常宣正法，隨順智慧無違無
於其國土所有萬物，無我所心、無染著心，去來進止情無所係，隨意自在無所適莫，無彼、無我，無競、無訟。於諸眾生得大慈悲饒益之心、柔潤調伏無忿恨心、離蓋清淨無厭怠心、等心、勝心、深心、定心、愛心、等心、勝心、深心、定心、愛
無量寿経

法、楽法、喜法之心、滅諸煩惱離惡趣心，究竟一切菩薩所行，具足成就無量功德，得深禪定諸通明慧，遊志七覺修心佛法，肉眼清徹靡不、天眼通達無量無限、法眼觀察究竟諸道、慧眼見真能度彼岸、佛眼具足覺道。
了法性。以無礙智為人演說，等觀三界空無所有，志求佛法具諸辯才，除滅眾生煩惱之患。從如來生，解法如如，善知集滅，音聲方便。不欣世語，樂在正論，修諸善本，志崇佛道。不知一切法皆悉寂滅，生身煩惱二餘俱。
長。聞甚深法心不疑懼，常能修行其大悲者。深遠微妙靡不覆載，究竟一乘至於彼岸。決斷疑網，慧由心出，乘至於彼岸。深遠微妙靡不覆載，究竟一乘於佛教法該羅無外。智慧如大海、三昧如山王，昧如日月，慧光明淨超踰日月，清白之法具足圓滿。
犹如雪山，照诸功德等，一净故；犹如大地，净秽好恶无异心故；犹如净水，洗除尘劳诸垢染故；犹如火王，烧灭一切烦恼薪故；犹如虚空，于一切世界无障碍故；犹如莲华，于诸世界，切有无所著故；犹如虚空，于一切有无，无所著故。
間無染汙故；猶如大乘，運載羣萌出生死故；猶如重雲，震大法雷覺未覺故；猶如大雨，雨甘露法潤眾生故；如金剛山，眾魔外道不能動故；如梵天王，於諸善法最上首故；如優昙鉢華，希有樹，普覆一切故；如優曇鉢華，希有
難遇故；如金翅鳥，威伏外道故；如眾遊禽，無所藏積故；猶如牛王，無能勝故；猶如象王，善調伏故；如師子王，無所畏故。「曠若虛空，大慈等故；摧滅嫉心，不忌勝故。專樂求法，心無厭足；常不忌勝故。」
欲廣說，志無疲倦。擊法鼓、建法幢、曜慧日、除癡闇、修六和敬、常行法施，志勇精進，心不退弱。為世燈明、最勝福田，常為師導、等無憎愛。唯樂正道無餘欣戚，拔諸欲刺以安羣生，功慧殊勝莫不尊敬，滅三垢障遊諸神。
淨土五經

謂如調伏諸眾生力,如是等力一切具足。

身色相好,功德、辯才具足莊嚴,無
與等者。恭敬供養無量諸佛，常為諸佛所共稱歎。究竟菩薩諸波羅蜜，修空無相無願三昧、不生不滅諸三昧門，遠離聲聞緣覺之地。「阿難！彼諸菩薩成就如是無量功德，我但為汝略言之耳；若廣説者，我但為汝略言之耳。
百千萬劫不能窮盡。一
佛告彌勒菩薩、諸天、人等：
又其國土微妙安樂清淨若此，何不
為善，念道之自然，著於無上下，洞
為無邊際？宜各勤精進，努力自求
之，必得超絕去，往生安樂國。橫截五惡道，惡道自然閉；昇道無窮極，易往而無人。其國不逆違，自然之所牽，何不棄世事，勤行求道德，可得極長生，壽樂無有極？

然世人薄俗，共諍不急之事。於此一
劇惡極苦之中，勤身營務以自給濟。無尊、無卑，無貧、無富，少、長、男、女共憂錢財，有無同然，憂思適等。屏營愁苦，累念積慮，為心走使，無有安時——有田憂田、有宅憂宅，牛、馬、六畜、奴婢、錢財、衣、
食、什物，復共憂之——重思累息，憂念愁怖，橫為非常、水、火、盜賊、怨家、債主焚漂劫奪，消散磨滅，憂毒忪忪，無有解時。結憤心中不離憂惱，心堅意固適無縱捨，或坐摧碎身亡命終，棄捐之去莫誰隨者。亡命終，棄捐之去莫誰隨者。
尊貴、豪富亦有斯患，憂懼萬端，勤苦若此，結眾寒熱與痛共居。貧窮下劣困乏常無，無田亦憂欲有田，無宅亦憂欲有宅，無奴婢、錢財、衣、食、什物亦憂欲有之。適有一復少一，有是少是，思有
齊等；適欲求得便復糜散。如是憂苦，當復求索，不能時得思想無益，身心俱勞，坐起不安，憂念相隨，勤苦若此，亦結眾寒熱與痛共居。或時坐之終身夭命，不願為善、行道、進德，終身死當獨遠去，有所趣向善惡之壽終身死當獨遠去，有所趣向善惡之
道，莫能知者。

世間人民，父子、兄弟、夫婦、家室、中外親屬，當相敬愛，無相憎嫉；有無相通，無得貪惜；言色常和，莫相違戾。或時心諍有所恚怒，今世恨意微相憎嫉，後世轉劇至成大和，莫相違戾。或時心諍有所恚怒，今世恨意微相憎嫉，後世轉劇至成大
怨。所以者何？世间之事更相患害，

虽不即时应急相破，然含毒畜怒结

愤精神，自然剋识不得相离，皆当对

生、独死，独去、独来，当行至趣苦

生，独去，独来。人在世间爱欲之中，

乐之地，身自当之无有代者。善恶变
化、殃福異處，宿怨嚴待，當獨趣入。遠到他所莫能見者，善惡自然追行所生。窈窈冥冥別離久長，道路不同會見無期，甚難甚難今得相值。何不棄眾事，各遇強健時，努力勤修善，精進願度世，可得極長生？如何不求
道，安所須待，欲何樂乎？

如是，世人不信作善得善、為道得道，不信人死更生、惠施得福、善惡之事都不信之，謂之不然終無有是。但坐此故，且自見之，更相瞻視，先後同然。轉相承受父餘教令，先人祖後同然。
父素不為善、不識道德，身愚神闇，心塞意閉。死生之趣、善惡之道，自不能見，無有語者；吉凶禍福，競各作之，無一怪也。生死常道轉相嗣立，或父哭子、或子哭父，兄弟、夫婦更相哭泣，顛倒上下無常根本，皆婦更相哭泣，顛倒上下無常根本，皆
死生相續，無有休息。若無遠慮，但欲自快；闡惑愛欲，不達於道德；迷於瞋怒，貪狼於財色。坐之不得道，當更惡趣苦，生死流轉，無有休止。「如此之人，蒙冥抵突，不念經法，心無遠慮，各欲快意；闡惑愛欲，不達於道德；迷於瞋怒，貪狼於財色。」
無窮已，哀哉。甚可傷。或時室家，父子、兄弟、夫婦，一死一生更相哀愍，恩愛、思慕、憂念結縛，心意痛著迭相顧戀，窮日卒歲無有解已。教語道德心不開明，思想恩好不離情欲。昏蒙闇塞，愚惑所覆，不能深思熟計、
心自端正，專精行道，決斷世事，便旋至竟，年壽終盡，不能得道，無可奈何。「總猥憒擾皆貪愛欲，惑道者眾、悟之者少，世間忽忽，無可聊賴。尊卑、上下、貧富、貴賤，勤苦忽務各之者少，世間忽忽，無可聊賴。尊
懷殺毒，惡氣窈冥為妄興事，違逆天地不從人心，自然非惡先隨之。恣聽所為待其罪極，其壽未終盡便頓奪之。下入惡道，累世勤苦展轉其中，數千億劫無有出期。痛不可言，甚可哀愍。
佛告彌勒菩薩、諸天人等：「我今語汝世間之事，人用是故，坐不得道。當熟思計遠離眾惡，擇其善者勤而行之。愛欲榮華不可常保，皆當別離無可樂者。遇佛在世當勤精進，其有至願生安樂國者，可得智慧明達。功
德殊勝；勿得隨心所欲，虧負經戒在人後也。有疑意不解經者，可具問佛，當為說之。彌勒菩薩長跪白言：佛威神尊重，所說快善，聽佛經語貫心思之。世人實爾如佛所言，今佛慈愍顯示大道，所說快善，聽佛經語貫心思之。佛，當為說之。
耳目開明長得度脫，聞佛所說莫不歡喜。諸天、人民、蠕動之類，皆蒙慈恩解脫憂苦。佛語教戒甚深甚善，智慧明見八方、上下、去來今事，莫不究暢。今我眾等所以蒙得度脫，皆佛前世求道之時謙苦所致。恩德普覆，前世求道之時謙苦所致。恩德普覆，
福祿巍巍，光明徹照達空無極；開入泥洹，教授典攬威制消化，感動十方無窮無極。佛為法王尊超眾聖，普為一切天人之師，隨心所願皆令得道。今得值佛，復聞無量壽聲，靡不歡喜，心得開明。
佛告彌勒：「汝言是也。若有慈敬於佛者，實為大善。天下久久乃復有佛，今我於此世作佛，演說經法，宣布道教，斷諸疑網；拔愛欲之本，杜眾惡之源。遊步三界，無所罣礙。典攬智慧眾道之要，執持綱維昭然分明，眾惡之源。遊步三界，無所罣礙。典攬智慧眾道之要，執持綱維昭然分明。
開示五趣未度者，決正生死泥洹之道。

彌勒當知，汝從無數劫來修菩薩行，欲度眾生，其已久遠，從汝得道至于泥洹不可稱數。汝及十方諸天、人民一切眾生，永劫已來展轉五道，
憂畏勤苦不可具言，乃至今生死不絕，與佛相值，聽受經法，又復得聞無量壽佛。快哉甚善，吾助爾喜。

汝今亦可自厭生、死、老、病、痛苦、惡露、不淨、無可樂者，宜自決斷。端身正行，益作諸善；修己潔。
劫、千億萬劫，自在隨意皆可得之，無為自然次於泥洹之道。汝等宜各精進求心所願，無得疑惑中悔自為過咎，生彼邊地七寶宮殿，五百歲中受諸厄也。彌勒白言：受佛重誨，專精修學，進求心所願，無得疑惑中悔自為過咎，生彼邊地七寶宮殿，五百歲中受諸厄也。
如教奉行，不敢有疑。

佛告弥勒：

汝等能於此世端心正意，不作眾惡，甚為至德，十方世界無倫匹。所以者何？諸佛國土天人之類自然作善，不為惡，易可開化。今我於此世間作佛，處於五惡、
五痛、五燒之中，為最劇苦。教化群生令捨五惡、令去五痛、令離五燒；
降化其意令持五善，獲其福德度世長壽泥洹之道。」佛言：「何等五惡、何等五痛、
何等五燒？何等消化五惡、令持五善，獲
其福德世長壽泥洹之道？一其一惡者，諸天、人民、蠕動之類。欲為眾惡莫不皆然。強者伏弱轉相剋賊，殘害殺戮迭相吞噬，不知修善，惡逆無道，後受殃罰，自然趣向。神明記識，犯者不赦，故有貧窮、下賤、明記識，犯者不赦，故有貧窮、下賤、
乞丐、孤獨、聾盲、瘖啞、愚癡、災弊，至有狂狂不逮之屬。又有尊貴、豪富、高才、明達皆由宿世慈孝、修善積德所致。世有常道、王法、牢獄，不肯畏慎，為惡入罪，受其殃罰，求望解脫，難得勉出。世間有此，目前
現事，壽終後世，尤深尤劇，入其幽冥，轉生受身。譬如王法痛苦極刑，故有自然三塗無量苦惱，轉貿其身、改形易道，所受壽命或長或短，魂神精識自然趣之。當獨值向相從共生，更相報復無有止已，殃惡未盡不得相更相報復無有止已，殃惡未盡不得相
離，展轉其中無有出期，難得解脫痛不可言。天地之間自然有是，雖不即時卒暴應至，善惡之道會當歸之。是為一大惡、一痛、一燒，勤苦如是。

譬如大火焚燒人身，人能於中一心制意、端身正行，獨作諸善、不為眾
悪者，身獨度脱，獲其福德度世上天泥洹之道，是為一大善也。」

佛言：「其二悪者，世間人民父子、兄弟、室家、夫婦——都無義理，不順法度。奢淫憍縱，各欲快意，任心自恣，更相欺惑。心口各異，言
念無實、佞諂不忠、巧言諛媚、嫉賢謗善，陷入怨枉。主上不明任用臣下、臣下自在機偽多端，踐度能行知其形勢。在位不正為其所欺，妄損忠良不當天心。臣欺其君、子欺其父，兄弟、夫婦、中外知識更相欺詐，各
懷貪欲、瞋恚、愚癡，欲自厚己、欲破壞家亡身，顧前後，親屬內外坐之滅亡。

或時室家、知識、鄉黨、市里、愚民、野人轉共從事，更相利害，忿成怨結。富有憐惜不肯施與，愛保貪成怨結。
重心勞身苦，如是至竟無所恃怙，獨來獨去無一隨者。善惡、禍福追命所生，或在樂處，或入苦毒，然後乃悔，復何及？世間人民心愚少智，見善不思慕及，憎謗不思，但欲為惡妄作非法，當復何及？世間人民心愚少智，見善，常懷盜心，他利，消散磨盡而復求。
邪心不正，懼人有色，不豫思計，事至乃悔。今世現有王法牢獄，隨罪趣向受其殃罰。因其前世不信道德、不修善本，今復為惡，天神剋識別其名籍，壽終神逝下入惡道，故有自然三塗無量苦惱。展轉其中，世世累劫。
無有出期，難得解脫痛不可言，是為二大惡，二痛，二燒，勤苦如是。「譬如大火焚燒人身，人能於中一心制意、端身正行，獨作諸善、不為眾惡者，身獨度脫，獲其福德度世上天泥洹之道，是為二大善也。」
佛言：其三恶者，世間人民相因寄生，共居天地之間，處年壽命無能幾何。上有賢明長者、尊貴豪富，下有貧窮寒賤、低劣愚夫，中有不善之人。愛欲交亂坐起不安，貪意守惜但欲唐常懷邪惡，但念淫泆，煩滿胸中，愛欲交亂坐起不安。愛欲守惜但欲唐。
無量壽經 卷下

心在外不自修業，得。眩瞑細色邪態外逸，自妻厭憎私妄出入，費損家財事為非法，交結聚會興師相伐，攻劫殺戮強奪無道。惡心在外，或於親屬不避尊卑，家室中身作樂。或於親屬不避尊卑，家室中
淨土五經

佛佛佛經佛佛無

199

外患而苦之，亦復不畏王法禁令。如是之惡
著
於人鬼，日月照見、神明記
識，故有自然三塗無量苦惱。展轉其中，世世
累
劫無有出期，難得解脫痛
不
可言，是為三大惡、三痛、三燒，
勤苦如是。
「譬如大火焚燒人身，人能於中一心制意、端身正行，獨作諸善、不為眾惡者，身獨度脫，獲其福德度世上天泥洹之道，是為三大善也。」佛言：「其四惡者，世間人民不念修善，轉相教令共為眾惡。兩舌、惡口、妄語、邪語、離間飛揚、顛倒讙譁，不作諸善，直行貪欲、瞋恚、癡癡。」
妄言、绮语、诽贼、鬪乱，憎嫉善人、败坏贤明，於傍快喜。不孝二亲、轻慢师长，朋友无信，难得诚实。自大谓己有道，横行威势侵易於人，不能自知，为恶无耻，自以强健欲人敬难，不畏天地、神明、日月，不肯
作善，難可降。自用偃蹇謂可常爾，無所憂懼，常懷憍慢。如是眾惡，天神記識，賴其前世頗作福德，小善扶接營護助之；今世為惡福德盡滅，諸善鬼神各去離之，身獨空立無所復依。壽命終盡諸惡所歸，自然迫促共作
趣奪之。又其名籍記在神明，殃咎牵引當往趣向，罪報自然無從捨離。但得前行入於火鑊，身心摧碎、精神痛苦，當斯之時悔復何及？天道冏然，不得蹉跌，故有自然三塗無量苦惱。展轉其中，世世累劫無有出期，難得。
解脫痛不可言，是為四大惡、四痛、四燒，勤苦如是。譬如大火焚燒人身，人能於中一心制意、端身正行，獨作諸善，不為眾惡，身獨度脫，獲其福德度世上泥洹之道，是為四大善也。
佛言：其五惡者，世間人民徒倚懈惰，不肯作善，治身修業，家室眷屬飢寒困苦。父母教誨瞋目怒應，言令不和違戾反逆譬如怨家，不如無子。取與無節，眾共患厭，負恩違義，無有報償之心。貧窮困乏不能復得，幸有報償之心。
較縱奪放恣遊散，串數唐得用自賑
給。耽酒嗜美、飲食無度，肆心蕩逸、
魯扈抵突，不識人情強欲抑制。見人
有善嫉妒惡之，無義、無禮，無所顧
難。自用識當不可諫曉，六親眷屬所
資有無不能憂念。不惟父母之恩、不
存師友之義，心常念惡，口常言惡，身常行惡，曾無一善。不信先聖諸佛經法，不信行道可得度世，不信死後神明更生，不信作善得善，為惡得惡。欲殺真人，鬬亂眾僧，欲害父母、兄弟、眷屬，六親憎惡願令其死。
如是世人，心意俱然，愚癡蒙昧而自
以智慧，不知生所從來、死所趣向。
不仁、不順，惡逆天地，而於其中悕
望僥倖，欲求長生，會當歸死。慈心
教誨令其念善，開示生死善惡之趣自
然有是，而不肯信之；苦心與語，
無益其人，心中閉塞，意不開解。大命將終，悔懼交至，不豫修善，臨窮悔之於後，將何及乎？天地之間，五道分明，恢廓窈冥，浩浩茫茫，善惡報應，禍福相承，身自當之，無誰代者。
如是，世人難可具盡，故有自然三塗。
無量苦惱。展轉其中，世世累劫無有出期，難得解脫，痛不可言，是為五大惡、五痛、五燒，勤苦如是。「譬如大火焚燒人身，人能於中一心制意、端身正念，言行相副、所作至誠，所語如語、心口不轉，獨作諸善、
不為眾惡，身獨度脫，獲其福德度世善也。上天泥洹之道，是為五大善也。」佛告彌勒：「吾語汝等，是世五惡勤苦若此，五痛、五燒展轉相生，但作眾惡不修善本，皆悉自然入諸惡趣。或其今世先被殃病，求死不得、求生
不藕不藕，罪因所招示眾見之。身死隨行入三惡道，苦毒無量自相燋然。至其久後共作怨結，從小微起遂成大惡，皆由貪著財色，不能施惠，癡欲所迫，隨心思想，煩惱結縛無有解已，厚己諍利無所省。富貴榮華當時快。
佛語彌勒：「世間如是，佛皆哀之。」
以威神力摧滅眾惡，悉令就善棄捐所思，奉持經戒、受行道法，無所違失，終得度世泥洹之道。佛言：汝今諸天人民及後世人，得佛經語當熟思之，能於其中端心正行，主上為善、率化其下，轉相勧令佛經語當熟思之，能於其中端心正行，主上為善、率化其下，轉相勧令。
各自端守，尊聖敬善、仁慈博愛。佛語教誨無敢虧負，當求度世拔斷生死眾惡之本，當離三塗無量憂怖苦痛之道。汝等於是廣植德本，布恩施惠，勿犯道禁，忍辱、精進、一心、智慧，轉相教化。
為德立善，正心正意，齋戒清淨一日一夜，勝在無量壽國為善百歲。所以者何？彼佛國土無為自然，皆積眾善，無毛髮之惡，於此修善十日十夜，勝於他方諸佛國中為善千歲。所以者何？他方佛國為善者多，為惡者少。
多恶无有自然，勤苦求欲转相欺殆，心劳形困饮苦食毒，如是恶务未尝宁息。吾哀汝等天人之类，苦心诲教令修善，随宜开导授与经法，莫不承用，在意所愿皆令得道。佛所游履，
國邑丘聚靡不蒙化，天下和順，日月清明，風雨以時，災厲不起，國豐民安，兵戈無用，崇德興仁，務修禮讓。」佛言：「我哀愍汝等諸天人民，甚於父母念子。今我於此世作佛，降化
五惡、消除五痛、絕滅五燒，以善攻惡，拔生死之苦，令獲五德，升無為之安。吾去世後經道漸滅，人民誑復為眾惡，久後轉劇，不可悉說，我但為汝略言之。
阿難：汝等各善思之，轉相教誡，如佛經法，無得犯也。於是，彌勒菩薩合掌白言：佛所說甚善。世人實爾，如來普慈哀愍，悉令度脫，受佛重誨不違失。佛語彌勒：汝等各善思之，轉相教誡，如佛經法，無得犯也。
於是，阿難起整衣服，正身西面，恭敬合掌，五體投地禮無量壽佛。白世尊！願見彼佛安樂國土及諸菩薩聲聞大眾。
說是語已，即時無量壽佛放大光明，普照一切諸佛世界，金剛圍山、須彌山王、大小諸山，一切所有皆同一色。譬如劫水彌滿世界，其中萬物沉沒不現，滉瀁浩汗唯見大水；彼佛光明亦復如是，聲聞、菩薩一切光明皆沒不現，混濁浩汗唯見大水；彼佛光明亦復如是，聲聞、菩薩一切光明皆
故時，阿難及諸大眾，於會四眾，一切見
彼見此土，亦復如是。爾時，佛告阿難及慈氏菩薩：「汝見

」
「爾時，善哉，汝等勿言：我見於彼，應生歡喜。」

阿難對曰：「唯然，已見。」

「爾時，善哉，汝等勿言：我聞於彼，應生歡喜。」

阿難對曰：「唯然，已聞。」
彼國人民乘百千由旬七寶宮殿，無所障礙，徧至十方供養諸佛，汝復見不？
對曰：已見。

對曰：已見。

對曰：已見。

彼國人民有胎生者，汝復見不？

其胎生者所处宫殿，或百由旬或五百由旬，各於其中受诸快乐，如忉利天上，亦皆自然。

尔时，慈氏菩萨白佛言：世尊！何因何缘彼国人民胎生化生？

佛告慈氏：若有众生以疑惑心修诸
功德，願生彼國，不了佛智，不思議智，不可稱智，大乘廣智，無等無倫最上勝智，於此諸智疑惑不信；然猶信罪福，修習善本，願生其國。此諸眾生生彼宮殿，壽五百歲，常不見佛、不聞經法、不見菩薩聲聞聖眾，佛、不聞經法、不見菩薩聲聞聖眾，
是故於彼國土謂之胎生。若有眾生明信佛智乃至勝智，作諸功德信心迴向，此諸眾生於七寶華中自然化生，跏趺而坐，須臾之頃，身相光明，智慧功德如諸菩薩具足成就。「復次，慈氏！他方諸大菩薩發心欲
見無量壽佛，恭敬供養及諸菩薩聲聞聖眾。彼菩薩等命終得生無量壽國，於七寶華中自然化生。彌勒當知，彼化生者智慧勝故。其胎生者，於五百歲中常不見佛、不聞經教、不見菩薩諸聲聞眾，無由供養於法。不見菩薩諸聲聞眾，無由供養於法。
彼日輪王，於罪極重，十五日六錐殺其身。蓋王之失，眾所難解，違於法式，不得修習功德，當知此人宿世之時無有智慧，疑惑所致。」佛告彌勒：「譬如轉輪聖王有七寶牢獄，種種莊嚴，張設床帳，懸諸繒蓋。若有諸小王子得罪於王，輒內彼王之獄。」
獄中，繫以金鎖，供養飯食、衣服、床蓐、華香、伎樂，如轉輪王無所乏少。於意云何？此諸王子寧樂彼處不？」對曰：「不也，但種種方便求諸大力欲自勉出。」
佛告彌勒：此諸眾生亦復如是。以疑惑佛智故，生彼七寶宮殿，無有刑罰乃至一念惡事，但於五百歲中不見三寶，不得供養修諸善本。以此為苦，雖有餘樂猶不樂彼處。若此眾生識其本罪，深自悔責求離彼處，即得如寶，不得供養修諸善本。以此為苦，雖有餘樂猶不樂彼處。若此眾生識其本罪，深自悔責求離彼處，即得如
世尊！於此世界有幾所不退菩薩生彼佛國？彌勒當知，其有菩薩生疑惑者，為失大利。是故，應當明信諸佛無上智慧。
佛告弥勒：於此世界六十七億不退菩薩往生彼國。一一菩薩已曾供養無數諸佛，次如彌勒者也；諸小行菩薩及修習少功德者不可稱計，皆當往生。
彼國，他方佛土亦復如是。其第一佛名曰遠照，彼有百八十億菩薩皆當往生。其第二佛名曰寶藏，彼有九十億菩薩皆當往生。其第三佛名曰無量音，彼有二百二十億菩薩皆當往生。其第四佛名曰甘露味，彼有九十億菩薩皆當往生。其第五佛名曰寶藏，彼有二百二十億菩薩皆當往生。
二百五十億菩薩皆當往生。其第五佛名曰龍勝，彼有十四億菩薩皆當往生。其第六佛名曰勝力，彼有萬四千菩薩皆當往生。其第七佛名曰師子，彼有五百菩薩皆當往生。其第八佛名曰離垢光，彼有八十億菩薩皆當往生。其第九佛名曰師子，彼有五百菩薩皆當往生。其第十佛名曰大威德，彼有三十億菩薩皆當往生。
有往生。其第九佛名曰德首，彼有六十億菩薩皆當往生。其第十佛名曰妙德山，彼有六十億菩薩皆當往生。其第十一佛名曰人王，彼有十億菩薩皆當往生。其第十二佛名曰無上華，彼有無數不稱計諸菩薩眾——皆不退
轉，智慧勇猛，已曾供養無量諸佛，於七日中即能攝取百千億劫大士所修堅固之法，斯等菩薩皆當往生。其第十三佛名日無畏，彼有七百九十億大菩薩眾、諸小菩薩及比丘等不可稱計皆當往生。
佛語彌勒：不但此十四佛國中諸菩薩等當往生也，十方世界無量佛國其往生者亦復如是，甚多無數。我但說十方諸佛名號及菩薩、比丘生彼國者，晝夜一劫尚未能盡，我今為汝略說之耳。
佛告彌勒：「其有得聞彼佛名號，
歡喜踊躍，乃至一念，當知此人為得
大利，則是具足無上功德。是故，彌勒！
設有大火充滿三千大千世界，要當
過此。聞是經法，歡喜信樂，受持
當過此。讀誦，如說修行。所以者何？多
有菩
薩欲聞此經而不能得。若有眾生聞此經者，於無上道終不退轉，是故應當專心信受持誦說行。吾今為諸眾生說此經法，令見無量壽佛及其國土一切所有，所當為者皆可求之，無得以我滅度之後復生疑惑。當來之世經道我滅度之後復生疑惑。當來之世經道
滅盡，我以慈悲哀愍特留此經止住百世，其有眾生值斯經者，隨意所願皆可得度。佛語彌勒：如來興世難值斯經者，隨意所願皆得聞也難。佛經道難得難聞；諸波羅蜜佛經道難得難聞；菩薩勝法諸波羅蜜。
淨土五經

為難；若聞斯經信樂受持，難中之難無過此難。是故我法，如是作、如是說、如是教，應當信順，如法修行。爾時，世尊說此經法，無量眾生皆發無上正覺之心，萬二千那由他人得清淨法眼，二十二億諸天人民得阿那含爾時，世尊說此經法，無量眾生皆發無上正覺之心，萬二千那由他人得清淨法眼，二十二億諸天人民得阿那含。
淨土五經

佛佛佛經佛佛無

果

330

四十億菩薩得不退轉，以弘誓功德而自莊嚴，於將來世當成正覺。爾時，三千大千世界六種震動，大光普照十方國土，百千音樂自然而作，無量妙華芬芬而降。
佛說經已，彌勒菩薩及十方來諸菩薩眾，長老阿難及諸大聲聞、一切大眾，靡不歡喜。
佛說觀無量壽佛經

劉宋西域三藏法師畺良耶舍譯

如是我聞：一時，佛在王舍城耆崛山中，與大比丘眾千二百五十人俱；菩薩三萬二千，文殊師利法王子而為上首。
爾時王舍大城有一太子，名阿闍世，隨順調達惡友之教，收執父王頻婆娑羅，幽閉置於七重室內，制諸羣臣，一不得往。國太夫人，名韋提希，恭敬大王，澡浴清淨，以酥蜜和麨面，用塗其身，諸瓔珞中盛蒲萄漿，密以上塗其身，諸瓔珞中盛蒲萄漿，密以上。
爾時大王，食麯飲漿，求水漱口；
漱口畢已，合掌恭敬，向耆闍崛山，
遙禮世尊，而作是言：「大目犍連，
是吾親友，願興慈悲，授我八戒。」
目犍連如鷹隼飛，疾至王所；日日
時目犍連如鷹隼飛，疾至王所；日日
如是，授王八戒。世尊亦遣尊者富樓
遙禮世尊，而作是言：「大目犍連，
是吾親友，願興慈悲，授我八戒。」
時目犍連如鷹隼飛，疾至王所；日日
如是，授王八戒。世尊亦遣尊者富樓
遙禮世尊，而作是言：「大目犍連，
是吾親友，願興慈悲，授我八戒。」
時目犍連如鷹隼飛，疾至王所；日日
如是，授王八戒。世尊亦遣尊者富樓
那，為王說法。如是時間經三七日，王食麩蜜得聞法故，顏色和悅。時阿闍世問守門者：「父王今者猶存在耶？」時守門人白言：「大王！國太夫人身塗麩蜜，瓔珞盛漿，持用上王；沙門目連及富樓那，從空而來，太夫人身塗麩蜜，瓔珞盛漿，持用上
為王說法，不可禁制。時阿闍世聞此語已，怒其母曰：『我母是賊，與賊為伴；沙門惡人，幻惑術，令此惡王多日不死。』即執利劍欲害其母。時有一臣，名曰月光，聰明多智，時有此臣，名曰月光，聰明多智，
時「。此為大王。然今於際。大王。臣聞毗陀論經說：『劫初已來，有諸惡王貪國位故，殺害其父一萬八千。』未曾聞有無道害母。王今為此殺逆之事，汙剎利種，臣不忍聞！是旃陀羅，我等不宜復住於此。」時
二大臣說此語竟，以手按劍，卻行而退。時阿闍世驚怖惶懼，告耆婆言：「汝不為我耶？」耆婆白言：「大王！慎莫害母。」王聞此語，懺悔求救，即便捨劍，止不害母，勅赤語內官：「閉置深宮，不令復出。」
時韋提希被幽閉已，愁慮憔悴；遙向崛山，為佛作禮，而作是言：「如來世尊在昔之時，恆遣阿難來慰問我；我今愁憂，世尊威重，無由得見；願遣目連、尊者阿難來見。」作是語已，悲泣雨淚，遙向佛。
未舉頭頃，爾時世尊在耆崛山，知韋提希心之所念，即敕大目犍連及阿難，從空而來。佛從耆崛山沒，於王宮出。時韋提希禮已舉頭，見世尊釋迦牟尼佛，身紫金色坐百寶蓮華。目連侍佛，即於侍立，於爾時，韋提希禮已舉頭，見世尊釋迦牟尼佛。
左，阿難侍右，釋梵護世諸天在虛空中，普雨天華，持用供養。時韋提希見佛世尊，自絕瓔珞，舉身投地，號泣向佛。白言：世尊！我宿何罪，生此惡子？世尊復有何等因緣，與提婆達多共為眷屬？唯願世尊，為我廣誦世尊，為我廣
說無憂惱處，我當往生，不樂閻浮提濁惡世也。此濁惡處，地獄、餓鬼、畜生盈滿，多不善聚。願我未來不聞惡聲，不見惡人。今向世尊五體投地，求哀懺悔。願佛教我觀於清淨業處。
爾時世尊放眉間光，其光金色，徧照十方無量世界；還住佛頂，化為金臺，如須彌山。十方諸佛淨妙國土，皆於中現。或有國土七寶合成；復有國土如琉璃鏡；復有國土如玻璃鏡；復有國土如在天宮；復有國土如蓮華；復有國土如自在天。
於中現。有如是等無量諸佛國土顯現可觀，令韋提希見。時韋提希白佛言：「世尊！是諸佛國土，雖復清淨，皆有光明；我今樂生極樂世界阿彌陀佛所。唯願世尊，教我思惟，教我正受。」
爾時世尊即便微笑，有五色光，從佛口出，一一光照頻婆娑羅王頂。爾時大王雖在幽閉，心眼無障，遙見世尊，頭面作禮；自然增進，成阿那含。爾時世尊告韋提希：『汝今知不？阿含。』
彌陀佛去此不远；汝当繫念，谛觀彼國淨業成者。我今為汝廣說眾譬，亦令未來世一切凡夫欲修淨業者，得生西方極樂國土。欲生彼國者，當修三福：一者、孝養父母，奉事師長，慈心不殺，修十善業。二者、受持三歸，
具足眾戒，不犯威儀。三者、發菩提心，深信因果，讀誦大乘，勸進行者。如此三事名為淨業。」佛告韋提希：「汝今知不？此三種業，乃是過去、未來、現在三世諸佛淨業正因。」
佛告阿難及韋提希：『諦聽，諦聽！善思念之。如來今者，為未來世一切眾生為煩惱賊之所害者，說清淨業。善哉！韋提希，快問此事。阿難！汝當受持，廣為多眾宣說佛語。如來今者，教韋提希及未來世一切眾生，觀於善思念之。如來今者，為未來世一切眾生為煩惱賊之所害者，說清淨業。善哉！韋提希，快問此事。阿難！汝當受持，廣為多眾宣說佛語。如來今者，教韋提希及未來世一切眾生，觀於善思念之。如來今者，為未來世一切眾生為煩惱賊之所害者，說清淨業。善哉！韋提希，快問此事。阿難！汝當受持，廣為多眾宣說佛語。如來今者，教韋提希及未來世一切眾生，觀於善思念之。如來今者，為未來世一切眾生為煩惱賊之所害者，說清淨業。善哉！韋提希，快問此事。阿難！汝當受持，廣為多眾宣說佛語。如來今者，教韋提希及未來世一切眾生，觀於善思念之。如來今者，為未來世一切眾生為煩惱賊之所害者，說清淨業。善哉！韋提希，快問此事。阿難！汝當受持，廣為多眾宣說佛語。如來今者，教韋提希及未來世一切眾生，觀於善思念之。如來今者，為未來世一切眾生為煩惣賊之所害者，說清淨業。善哉！韋提希，快問此事。阿難！汝當受持，廣為多眾宣說佛語。如來今者，教韋提希及未來世一切眾生，觀於善思念之。如來今者，為未來世一切眾生為煩惣賊之所害者，說清淨業。善哉！韋提希，快問此事。阿難！汝當受持，廣為多眾宣說佛語。如來今者，教韋提希及未來世一切眾生，觀於善思念之。如來今者，為未來世一切眾生為煩惣賊之所害者，說清淨業。善哉！韋提希，快問此事。阿難！汝當受持，廣為多眾宣說佛語。如來今者，教韋提希及未來世一切眾生，觀於善思念之。如來今者，為未來世一切眾生為煩惣賊之所害者，說清淨業。善哉！韋提希，快問此事。阿難！汝當受持，廣為多眾宣說佛語。如來今者，教韋提希及未來世一切眾生，觀於善思念之。如來今者，為未來世一切眾生為煩惣賊之所害者，說清淨業。善哉！韋提希，快問此事。阿難！汝當受持，廣為多眾宣說佛語。如來今者，教韋提希及未來世一切眾生，觀於善思念之。如來今者，為未來世一切眾生為煩惣賊之所害者，說清淨業。善哉！韋提希，快問此事。阿難！汝當受持，廣為多眾宣說佛語。如來今者，教韋提希及未來世一切眾生，觀於善思念之。如來今者，為未來世一切眾生為煩惣賊之所害者，說清淨業。善哉！韋提希，快問此事。阿難！汝當受持，廣為多眾宣說佛語。如來今者，教韋提希及未來世一切眾生，觀於善思念之。
観無量寿佛経

西方極楽世界。以佛力故，當得見彼清浄國土，如執明鏡自見面像。見彼國土極妙樂事，心歡喜故，應時即得無生法忍。」佛告韋提希：「汝是凡夫，心想羸劣，未得天眼，不能遠觀；諸佛如來劣，未得天眼，不能遠觀；諸佛如來
時韋提希白佛言：「世尊！如我今者，以佛力故見彼國土。若佛滅後，諸眾生等，濁惡不善，五苦所逼，云何當見阿彌陀佛極樂世界？」「何當見阿彌陀佛極樂世界？」佛告韋提希：「汝及眾生應當專心，有異方便，令汝得見。」
作想者，一切眾生自非生盲，有目之徒，皆見日沒。當起想念，正坐西向，於日欲沒之處，令心堅住，專想不移。見日欲沒，狀如懸鼓。既見日已，閉目開目皆令明了。是為日想，繫念一處，想於西方。云何作想？凡
名曰初觀。次作水想，見水澄清，亦令明了，無分散意。既見水已，當起冰想。見冰映徹，作琉璃想。此想成已，見琉璃地，内外映徹。下有金剛七寶金幢，擎琉璃地。其幢八方，八楞具足，
一一方面，百寶所成，一一寶珠，有千光明，一一光明，八萬四千色，映琉璃地，如億千日，不可具見。瑠璃地上，以黃金繩，雜廁間錯，以七寶界，分齊分明，一一寶中，有五百色光。其光如華，又似星月，懸處虛空，
成光明台。樓閣千萬，百寶合成，於台兩邊，各有百億華幢，無量樂器，以為莊嚴。八種清風從光明出，鼓此樂器，演說苦、空、無常、無我之音，以為水想。名第二觀。八種清風從光明出，鼓此樂器，演說苦、空、無常、無我之音，以為水想，名第二觀。此想成時，不一覷之，極令了了。閉目開目，不一覷之，極令了了。閉目開目，不
室。法中有法，說中有說，欲中無欲，是名大心

令散失，唯除食時，恆憶此事。如此想者，名為麤見極樂國地。若得三昧，見彼國地，了了分明，不可具說。

是為地想，名第三觀。」佛告阿難：「汝持佛語，為未來世一切大眾欲脫苦者，說是觀地法。若觀
是地者，除八十億劫生死之罪。捨身他世，必生淨國，心得無疑。作是觀者，名為正觀。若他觀者，名為邪觀。佛告阿難及韋提希：「地想成已，次觀寶樹。觀寶樹者，一一觀之，作七觀。」
重行樹想。一樹高八千由旬，其諸寶樹，七寶華葉無不具足。一華葉，作異寶色。瑠璃色中出金色光；玻瓈色中出紅色光；碼碯色中出硨磲光；硨磲色中出真珠光；珊瑚琥珀色中出綠真珠光；砗磲色中出紅色光；礫礎色中出金色光；一切眾寶以為映飾。妙真珠網彌覆樹。
上，一一樹上有七重網，一一網間有五百億妙華宮殿，如梵王宮。諸天童子自然在中，一一童子五百億釋迦毗楞伽摩尼以為瓔珞；其摩尼光照百由旬，猶如和合百億日月，不可具名，眾寶間錯色中上者。此諸寶樹，行眾寶間錯色中上者。此諸寶樹，行
行相当，叶叶相次，于众叶间生诸妙华，华上自然有七宝果。一一树叶，纵横广正等二十五由旬；其叶千色有百种画，如天瑠珞；有众妙华，作阎浮檀金色；如旋火轮；有众妙华，作阎浮檀金色；如旋火轮；有大光明，化成诸果，如帝释瓶；有大光明，化成
幢幡無量寶蓋。是寶蓋中，映現三千大千世界一切佛事；十方佛國亦於中現。見此樹已，亦當次第一一觀之，觀見樹莖、枝葉、華果，皆令分明。是為樹想，名第四觀。次當想水。欲想水者，極樂國土有

幢幡無量寶蓋。是寶蓋中，映現三千大千世界一切佛事；十方佛國亦於中現。見此樹已，亦當次第一一觀之，觀見樹莖、枝葉、華果，皆令分明。是為樹想，名第四觀。次當想水。欲想水者，極樂國土有
八池水。一一池水七寶所成；其寶柔軟從如意珠王生，分為十四支；一一支作七寶妙色。黃金為渠，渠下皆以雜色金剛以為底沙。一一水中有六十億七寶蓮華，一一蓮華團圓正等十二由旬。其摩尼水流注華間，尋樹十二由旬。其摩尼水流注華間，尋樹
上下。其聲微妙，演說苦、空、無常、無我、諸波羅蜜，復有讚歎諸佛相好者。如意珠王涌出金色微妙光明，其光化為百寶色鳥，和鳴哀雅，常讚念佛、念法、念僧，是為八功德水想，名第五觀。
眾寶國土，一一界上有五百億寶樓，其樓閣中有無量諸天，作天伎樂。又有樂器懸處虛空，如天寶幢不鼓自鳴。此眾音中，皆說念佛、念法、念比丘僧。此想成已，名為盧見極樂世界寶樹、寶地、寶池，是為總觀想，界寶樹、寶地、寶池，是為總觀想。
第六觀。若見此者，除無量億劫極重惡業，命終之後必生彼國。作是觀者，名為正觀。若他觀者，名為邪觀。」佛告阿難及韋提希：「諦聽，諦聽！善思念之。吾當為汝分別解說除苦惱。」
法，汝等憶持，廣為大眾分別解說。說是語時，無量壽佛住立空中，觀世音、大勢至，是二大士侍立左右。光明熾盛不可具見，百千閻浮檀金色光，音、大勢至，是二大士侍立左右。光明熾盛不可具見，百千閻浮檀金色光，時韋提希見無量壽佛已，接足作禮，
佛言：世尊！我今因佛力故，得見無量壽佛及二菩薩，未來眾生，當何觀無量壽佛及二菩薩？

云何觀無量壽佛及二菩薩？欲觀彼佛者，當起想念，於七寶地上作蓮華想，令其蓮華一葉上作百寶色。有八萬四千脈，
猶如天畫；脈有八萬四千光，了了分明，皆令得見。華葉小者，縱廣二百五十由旬；如是蓮華具有八萬四千葉，一一葉間，有百億摩尼珠王以為映飾。一一摩尼珠放千光明，其光如蓋，七寶合成，徧覆地上。釋
迦毗楞伽寶以為其臺；此蓮華臺，八萬金剛甄叔迦寶，梵摩尼寶，妙真珠網，以為校飾。於其臺上，自然而有四柱寶幢，一一寶幢，如夜摩天宮，復有五百億微妙寶珠，以為映飾。一一寶幢如百千万億須弥山；幢上寶幔如夜摩天宮，復有五百億微妙寶珠，以為映飾。一一寶幢以為其臺。
珠有八萬四千光，一一光作八萬四千異種金色，一一金色徧變其寶土，處處變化，各作異相；或為金剛臺，或作真珠網，或作華雲，於十方面隨意變化，各作異相，名第五觀。
佛告阿难：「如此妙華，是本法藏比丘願力所成，若欲念彼佛者，當先作此華座想。作此想時，不得雜觀；皆應一一觀之，一一葉、一一珠、一一光、一一臺、一一幢，皆令分明，如於鏡中自見面像。此想成者，滅除五萬億劫。」
淨土五經

觀佛佛佛佛經

286

劫生死之罪，必定當生極樂世界。作是觀者，名為正觀。若他觀者，名為邪觀。」佛告阿難及韋提希：「見此事已，次當想佛。所以者何？諸佛如來是法界身，入一切眾生心想中；是故汝等

為名、為名。觀名、覲名、者生名。作。異樂異生三倍於名，是劫
心想佛时，是心即是三十二相、八十随形好。是心作佛，是心是佛。诸佛随心生，是故应当一心正偏知海，从心想生，是故应当一心繫念，谛观彼佛、多陀阿伽度、阿罗诃、三藐三佛陀。想彼佛者，先当想像。闭目开目，见一宝像，如阎浮檀。
金色，坐彼華上。見像坐已，心眼得開，了了分明，見極樂國七寶莊嚴，寶地、寶池、寶樹行列，諸天寶幔彌覆其上，眾寶羅網滿虛空中。見如此事，極令明了，如觀掌中。見此事已，復當更作一大蓮華在佛左邊，如前。
蓮華等無有異。復作一大蓮華在佛右
邊，想一觀世音菩薩像坐左華座，亦
作金色如前無異。想一大勢至菩薩像
坐右華座。此想成時，佛菩薩像皆放
光明；其光金色，照諸寶樹。一一樹
下亦有三蓮華，諸蓮華上各有二佛二
等無有異，復作一大蓮華在佛右
邊，想一觀世音菩薩像坐左華座，亦
作金色如前無異。想一大勢至菩薩像
坐右華座。此想成時，佛菩薩像皆放
光明；其光金色，照諸寶樹。一一樹
下亦有三蓮華，諸蓮華上各有二佛二
菩薩像，徧滿彼國。此想成時，行者當聞水流、光明及諸寶樹、鳧鴈、鴛鴨皆說妙法。出定、入定恆聞妙法。行者所聞，出定之時憶持不捨，令與修多羅合。若不合者，名為妄想，若與合者，名為麤想見極樂世界。是為
像想，名第八觀。作是觀者，除無量劫生死之罪，於現身中得念佛三昧。佛告阿難及韋提希：此想成已，次當更觀無量壽佛身相光明。阿難當知！無量壽佛，身如百千萬億夜摩天。
閻浮檀金色。佛身高六十萬億那由他恒河沙由旬；眉間白毫右旋宛轉，如五須彌山。佛眼如四大海水，青白分明。身諸毛孔演出光明，如須彌山。彼佛圓光如百億三千大千世界；於圓光中，有百萬億那由他恒河沙化佛；
一一化佛，亦有眾多無數化菩薩，以為侍者。無量壽佛有八萬四千相；一一相中，各有八萬四千隨形好；一一好中復有八萬四千光明；一一光明徧照十方世界，念佛眾生攝取不捨。其光相好及與化佛，不可具說；
但當憶想令心眼見。見此事者，即見十方一切諸佛，以見諸佛故名念佛三昧。作是觀者，名觀一切佛身，以觀佛身故亦見佛心。作此觀者，名觀一切佛身，以觀佛身故亦見佛心。佛心者大慈悲是，以无缘慈摄诸众生。作此观者，舍身他世，生诸佛前，得无生忍。是故智他世，生诸佛前，得无生忍。是故智
者應當繫心諦觀無量壽佛。觀無量壽佛者，從一相好入，但觀眉間白毫，極令明了。見眉間白毫相好自然當現。見無量壽佛者，即見十方無量諸佛；得見無量諸佛，故，諸佛現前授記。是為偏觀一切色故，諸佛現前授記。是為偏觀一切色。
觀無量壽佛經

佛告阿難及韋提希：「見無量壽佛了分明已，次亦應觀世音菩薩。此菩薩身長八十萬億那由他由旬，身紫金色，頂有肉髻，項有圓光，面各不失。」

若他觀者，名邪觀。作是觀者，名為正觀。」
百千由旬。其国光中有五百化佛，如释迦牟尼。一一化佛，有五百化菩萨，无量诸天，以为侍者。举身光中五道众生，一切色相皆於中现。顶上毗楞伽摩尼宝，以为天冠。其天冠中有一立化佛，高二十五由旬。观世普
音菩薩面如閻浮檀金色；眉間毫相備七寶色，流出八萬四千種光明；一一化佛，無數化菩薩以為侍者，變現自在滿十方世界。臂如紅蓮華色，有八十億微妙光明，以為瓔珞；其
瓔珞中，普現一切諸莊嚴事。手掌作五百億雋華蓮華色；手十指端，一一指端有八萬四千華，其光，其光柔軟，普照一切，以此寶手接引眾生。舉足時，足下有千輻輪相，八萬四千色；一一色有八萬四千光，光，其光柔軟，普照一切，以此寶手接引眾生。
自然化成五百億光明臺。下足時，有自然化成五百億光明臺。下足時，有

金剛摩尼華，布散一切莫不彌滿。其餘身相，眾好具足，如佛無異，唯頂

上肉髻及無見頂相，不及世尊。為為

觀世音菩薩真實色身，名第十

觀。
佛告阿難：若欲觀觀世音菩薩者，當作是觀。作是觀者，不遇諸禍，淨除業障，除無數劫生死之罪。如此菩薩，但聞其名，獲無量福，何況諦觀！若有欲觀觀世音菩薩者，先觀頂上肉髻，次觀天冠。其餘眾相，亦次第觀。
之，悉令明了，如观掌中。作是观者，名为正观。若他观者，名为邪观。」次观大势至菩萨。此菩萨身量大小亦如观世音，圆光面各百二十五由旬，照二百五十由旬。举身光明照十方国土，作紫金色。有缘众生皆悉得见。
但見此菩薩一毛孔光，即見十方無量諸佛淨妙光明，是故號此菩薩名無邊光。以智慧光普照一切，令離三塗，得無上力，是故號此菩薩名大勢至。此菩薩天冠有五百寶華；一時中，十方諸佛淨妙
國土廣長之相，皆於中現。頂上肉髻如鉢頭摩華。於肉髻上有寶瓶，盛諸光明，普現佛事。餘諸身相如觀世音，等無有異。此菩薩行時，十方世界一切震動，當地動處有五百億寶華。一一寶華莊嚴高顯，如極樂世
界。此菩薩坐時，七寶國土一時動搖。從下方金光佛剎，乃至上方光明王佛剎，於其中間無量塵數分身無量佛剎，於其中間無量塵數分身無量佛，分身觀世音、大勢至、普盧薩，皆悉雲集極樂國土，眾塞空中坐蓮華座，演說妙法，度苦眾生。作此觀者，名為
觀見大勢至菩薩；是為觀大勢至色身相。觀此菩薩者名第十一觀，除無數劫阿僧祇生死之罪；作是觀者不處胞胎，常遊諸佛淨妙國土。此觀成已，名為具足觀世音大勢至。見此事時當起自心生於西方極樂世
世界，於蓮華中結跏趺坐，作蓮華合想，作蓮華開想。蓮華開時，有五百色光來照身想；眼目開想，見佛菩薩滿虛空中，水鳥、樹林及與諸佛，所出音聲，皆演妙法，與十二部經合。若出定之時憶持不失。見此事已，名
佛告阿難及韋提希：「若欲至心生西方者，先當觀於丈六像在池水上。若欲至心生世音及大勢至，常來至此行人之名第十二觀。無量壽佛化身無數，與觀佛佛佛極樂世界。是為普觀想，見無量壽佛極樂世界。」
如先所說，無量壽佛身量無邊，非是凡夫心力所及。然彼如來宿願力故，有憶想者必得成就。但想佛像得無量福德，況復觀佛具足身相！阿弥陀佛神通如意，於十方國變現自在。或現大身滿虛空中；或現小身丈六八尺。
所現之形皆真金色，圓光化佛及寶蓮華，如上所說。觀世音菩薩及大勢至，於一切處同眾生，但觀首相，知是觀世音，知是大勢至，此二菩薩助阿彌陀佛，普化一切。是為雜想觀，名第十三觀。
若得生。何等为三？一者、慈心，不生怨。
殺，具諸戒行。一者，聽講大乘方等經典。二者，修行六念，迴向發願，願生彼國。具此功德，日乃至七日，即得往生。生彼國時，此人精進勇猛，故，阿彌陀如來與觀世音、大勢至，無數化佛，百千比丘，聲聞大眾，至，眾皆受邀見，聞大眾，
無量諸天，七寶宮殿，觀世音菩薩執金剛臺，與大勢至菩薩至行者前。阿彌陀佛放大光明，照行者身，與諸菩薩授手迎接。觀世音、大勢至與無數菩薩，讚歎行者，勸進其心。行者見已，歡喜踊躍。自見其身乘金剛臺，已，歡喜踊躍。自見其身乘金剛臺，
隨從佛後，如彈指頃，往生彼國。生彼國已，見佛色身眾相具足，見諸菩薩色相具足。光明寶林，演說妙法。聞已即悟無生法忍。經須臾間歷事諸佛，徧變十方界，於諸佛前次第受記。還至本國，得無量百千陀羅尼門，是
名上品上生者。上品中生者，不必受持讀誦方等經典。善解義趣，於第一義心不驚動，深信因果，不謗大乘。以此功德，迴向願求生極樂國。行此行者命欲終時，阿彌陀佛與觀世音、大勢至，無時，阿彌陀佛與觀世音、大勢至，無
量大眾，眷屬圍繞，持紫金臺至行者前，讚言：「法子！汝行大乘，解第一義，是故我今來迎接汝。」與千化佛一時授手。行者自見坐紫金臺，合掌叉手，讚歎諸佛，如一念頃，即生彼國七寶池中。此紫金臺如大寶華，彼國七寶池中。此紫金臺如大寶華，
經宿則開。行者身作紫磨金色，足下亦有七寶蓮華。佛及菩薩俱時放光，照行者身，目即開明。因前宿習，普聞眾聲，純說甚深第一義諦。即下金臺，禮佛合掌讚歎世尊。經於七日，應時即於阿耨多羅三藐三菩提，得不
諸佛，於諸佛所修諸三昧。經一小劫，得無生忍，現前受記，是名上品中生者。「上品下生者，亦信因果，不謗大乘，但發無上道心，以此功德，迴向乘，但發無上道心，以此功德，迴向者。"
願求生極樂國。行者命欲終時，阿彌陀佛及觀世音、大勢至與諸菩薩持金蓮華，化作五百佛，來迎此人。五百化佛一時授手，讚言：法子！汝今清淨，發無上道心，我來迎汝。見此事時，即自見身坐金蓮華。坐已華，發無上道心，我來迎汝。
合，随世尊后，即得往生七宝池中。一日一夜莲华乃开，七日之中乃得见佛。虽见佛身，於众相好心不明了，於三七日後乃了了见。闻众音声，於诸佛前闻甚深法，於三小劫得百法明。
佛告阿難及韋提希：

若眾生受持五戒，持八戒齋，修行諸戒，不造五逆、無眾過患；以此善根，迴向願求生於西方極樂世界。臨門，住歡喜地。是名上品下生者。是名上輩生想，名第十四觀。
命終時，阿彌陀佛與諸比丘，眷屬圍繞，放金色光至其人所，演說苦、空、無常、無我，讚歎出家得離眾苦。行者見已，心大歡喜。自見己身坐蓮華台，長跪合掌為佛作禮。未舉頭頃，即得往生極樂世界，蓮華尋開。當華敷，無常、無我，讚歎出家得離眾苦。
時，聞眾音聲讚歎四諦，應時即得阿羅漢道，三明、六通、具八解脫；是名中品上生者。中品中生者，若有眾生，若有眾生，若一日一夜持八戒齋，若一日一夜持沙彌戒，若一日一夜持具足戒，威儀無缺。以時，聞眾音聲讚歎四諦，應時即得阿羅漢道，三明、六通、具八解脫；是名中品上生者。
此功德，迴向願求生極樂國。戒香薰修，如此行者命欲終時，見阿彌陀佛與諸眷屬放金色光，持七寶蓮華與諸眷屬放金色光，持七寶蓮華至行者前，行者自聞空中有聲，讚言：善男子！如汝善人，隨順三世諸佛教故，我來迎汝。

行者自見坐蓮華
上，蓮華即合，生於西方極樂世界。在寶池中，經於七日蓮華乃敷。華既敷已，開目合掌，讚歎世尊。聞法歡喜，得須陀洹，經半劫已成阿羅漢；是名中品中生者。中品下生者，若有善男子、善女
人，孝養父母，行世仁慈，遇善知識
為其廣說阿彌陀佛國土樂事，亦說法藏
比丘四十八願。聞此事已，尋即命終。
譬如壯士屈伸臂頃，即生西方極樂世界。
經七日已，遇觀世音及大勢至，聞法歡喜得須陀
過一小劫，成阿羅漢。是名中品下生者。是名中輩生想，名第十五觀。佛告阿難及韋提希：下品上生者，或有眾生作眾惡業，雖不誹謗方等經典，如此愚人，多造惡法，無有慚愧，佛告阿難及韋提希：下品上生者，或有眾生作眾惡業，雖不誹謗方等經典，如此愚人，多造惡法，無有慚愧，"
命欲終時，遇善知識，為說大乘十二部經首題名字。以聞如是諸經名故，除卻千劫極重惡業。智者復教合掌叉手，稱：「南無阿彌陀佛」。稱佛名故，除五十劫生死之罪。爾時彼佛，即遣化佛，化觀世音，化大勢至，即遣化佛，化觀世音，化大勢至，佛，為說大乘十二部經。
善男子！以汝稱佛名故諸罪消滅，我來迎汝。作是語已，行者即見化佛光明，徧變滿其室，見已歡喜，即便命終。乘寶蓮華，隨化佛後，生寶池中，經七七日蓮華敷。當華敷時，大悲觀世音菩薩，乃敷。當華敷時，大悲觀世音菩薩，
善男子！以汝稱佛名故諸罪消滅，我來迎汝。作是語已，行者即見化佛光明，徤滿其室，見已歡喜，即便命終。乘寶蓮華，隨化佛後，生寶池中，經七七日蓮華敷。當華敷時，大悲觀世音菩薩，乃敷。當華敷時，大悲觀世音菩薩，

至行者前，讚言：善男子！以汝稱佛名故諸罪消滅，我來迎汝。作是語已，行者即見化佛光明，徤滿其室，見已歡喜，即便命終。乘寶蓮華，隨化佛後，生寶池中，經七七日蓮華敷。當華敷時，大悲觀世音菩薩，乃敷。當華敷時，大悲觀世音菩薩，

至行者前，讚言：善男子！以汝稱佛名故諸罪消滅，我來迎汝。作是語已，行者即見化佛光明，徤滿其室，見已歡喜，即便命終。乘寶蓮華，隨化佛後，生寶池中，經七七日蓮華敷。當華敷時，大悲觀世音菩薩，乃敷。當華敷時，大悲觀世音菩薩，

至行者前，讚言：善男子！以汝稱佛名故諸罪消滅，我來迎汝。作是語已，行者即見化佛光明，徤滿其室，見已歡喜，即便命終。乘寶蓮華，隨化佛後，生寶池中，經七七日蓮華敷。當華敷時，大悲觀世音菩薩，乃敷。當華敷時，大悲觀世音菩薩，

至行者前，讚言：善男子！以汝稱佛名故諸罪消滅，我來迎汝。作是語已，行者即見化佛光明，徤滿其室，見已歡喜，即便命終。乘寶蓮華，隨化佛後，生寶池中，經七七日蓮華敷。當華敷時，大悲觀世音菩薩，乃敷。當華敷時，大悲觀世音菩薩，

至行者前，讚言：善男子！以汝稱佛名故諸罪消滅，我來迎汝。作是語已，行者即見化佛光明，徤滿其室，見已歡喜，即便命終。乘寶蓮華，隨化佛後，生寶池中，經七七日蓮華敷。當華敷時，大悲觀世音菩薩，乃敷。當華敷時，大悲觀世音菩薩，
及大勢至菩薩，放大光明，住其人前，為說甚深十二部經。聞已信解，發無上道心。經十小劫，具百法門，得入初地；是名下品中生者。」

佛告阿難及韋提希：「下品中生者，得入初地；是名下品中生者。」

或有眾生，毀犯五戒，八戒及具足戒。
阿彌陀佛十力威德，廣讚彼佛光明。此愚人，偷僧祇物，不經說法，無有慚愧，以諸惡業而自莊嚴。如此罪人，以惡業故應墮地獄。命欲終時，地獄眾火一時俱至，遇善知識以大慈悲，即為讃說阿彌陀佛十力威德，廣讃彼佛光明。
神力，亦讚戒、定、慧、解脫、解脫知見。此人聞已，除八十億劫生死之罪。地獄猛火化為清涼風，吹諸天華。華上皆有化佛菩薩，迎接此人。如一念頃，即得往生七寶池中蓮華之內，經於六劫，蓮華乃敷。觀世音、
大勢至，以梵音聲安慰彼人，為說大乘甚深經典。聞此法已，應時即發無上道心。是名下品中生者。佛告阿難及韋提希：下品下生者，或有眾生作不善業，五逆、十惡，具諸不善。如此愚人以惡業故，應墮惡趣不善。
道，經歷多劫，受苦無窮。如此愚人臨命終時，遇善知識，種種安慰，為說妙法，教令念佛，彼人苦逼不遑念佛。善友告言：『汝若不能念彼佛者，應稱無量壽佛。』如是至心令聲不絕，具足十念，稱南無阿彌陀佛。
稱佛名故，於念念中，除八十億劫生死之罪。命終之時見金蓮華，猶如日輪，住其人前，如一念頃，即得往生極樂世界。於蓮華中滿十二大劫，蓮華方開。觀世音、大勢至以大悲音聲，為其廣說諸法實相，除滅罪法。
聞已歡喜，應時即發菩提之心；是名下品下生者。是名下輩生想，名第十六觀。
爾時阿難，即從座起，白佛言：一世曾有，豁然大悟，逮無生忍。五百侍女發阿耨多羅三藐三菩提心，願生彼國。世尊悉記，皆當往生，生彼國已，獲諸佛現前三昧。無量諸天，發無上道心。爾時阿難，即從座起，白佛言：一
尊！當何名此經？此法之要，當云何受持？
「佛告阿難：『此經名『觀極樂國土、無量壽佛、觀世音菩薩、大勢至菩薩』，亦名『淨除業障，生諸佛前』。汝當受持，無令忘失！行此三昧者，現身得見無量壽佛及二大佛前。』

汝當受持，無令忘失！行此三昧者，現身得見無量壽佛及二大佛前。
若善男子及善女人，但聞佛名、二菩薩名，除無量劫生死之罪，何況憶念！若念佛者，當知此人即是人中勝友，為其勝友，當坐道場，生諸佛家。」佛告阿難：「汝好持是語。持是語
者，即是持無量壽佛名。」佛說此語時，尊者目犍連、尊者阿難及韋提希等，聞佛所說，皆大歡喜。爾時世尊，足步虛空，還耆崛山。}

爾時，阿難廣為大眾說如上事。無量時，諸天、龍、夜叉，聞佛所說，皆大歡喜。
佛說觀無量壽佛經
喜，禮佛而退。
佛說阿彌陀經

如是我聞：一時，佛在舍衛國祇樹給孤獨園，與大比丘僧千二百五十人俱，皆是大阿羅漢，眾所知識。長老舍利弗、摩訶目犍連、摩诃迦葉、憍陳如等五百徒眾，皆大阿羅漢，皆大德學，皆盡諸根，皆證法忍，皆生於尊貴家，皆過去久遠修行，皆解脫為因，皆於諸法無所不知。如是諸比丘，於佛弟子，皆善知識，皆善師子。佛告諸比丘：汝等皆當一心者，當受我說，當隨我學。善男子，當除諸垢，於諸佛事，當勤精進。
葉、摩訶迦旃延、摩訶俱毘羅、難陀、阿難陀、羅睺侯、憍梵波提、賓頭盧頗羅堕、迦留陀夷、摩訶波流陀、阿逸多菩薩摩訶薩、文殊師利法王子、阿逸多菩薩摩訶薩。
佛說阿彌陀經

與如是等諸大菩薩，及釋提桓因等無量諸天大眾俱。爾時，佛告長老舍利弗：「從是西方過十萬億佛土，有世界名曰極樂。其土有佛，號阿彌陀，今現在說法。舍利弗，佛告長老舍利弗：『是西方過十萬億佛土，有世界名曰極樂。其土有佛，號阿彌陀，今現在說法。』
利弗！彼土何故名為極樂？其國眾生無有眾苦，但受諸樂，故名極樂。又舍利弗！極樂國土有七寶池，八羅網、七重行樹，皆是四寶周匝圍繞，是故彼國名為極樂。又舍利弗！極樂國土有七寶池，八
功德水充满其中，池底纯以金沙布地。四边阶道，金、银、瑠璃、玻璃合成；上有楼阁，亦以金、银、瑠璃、玻璃、砗磲、赤珠、码碯而严饰之。池中莲花，大如车轮，青色青光，黄色黄光，赤色赤光，白色白光，微妙色。
香潔。舍利弗！極樂國土成就如是功德莊嚴。「又舍利弗！彼佛國土，常作天樂，黃金為地，晝夜六時，雨天曼陀羅華。其土眾生，常以清旦，各以衣衆妙華，供養他方十萬億佛；即衆妙華，供養他方十萬億佛；即衆妙華，供養他方十萬億佛；即使如此，仍以清旦，各以衣衆妙華，供養他方十萬億佛；即使如此，仍以清旦，各以衣衆妙華，供養他方十萬億佛；即使如此，仍以清旦，各以衣衆妙華，供養他方十萬億佛；即使如此，仍以清旦，各以衣衆妙華，供養他方十萬億佛；即使如此，仍以清旦，各以衣衆妙華，供養他方十萬億佛；即使如此，仍以清旦，各以衣衆妙華，供養他方十萬億佛；即使如此，仍以清旦，各以衣衆妙華，供養他方十萬億佛；即使如此，仍以清旦，各以衣衆妙華，供養他方十萬億佛；即使如此，仍以清旦，各以衣衆妙華，供養他方十萬億佛；即使如此，仍以清旦，各以衣衆妙華，供養他方十萬億佛；即使如此，仍以清旦，各以衣衆妙華，供養他方十萬億佛；即使如此，仍以清旦，各以衣衆妙華，供養他方十萬億佛；即使如此，仍以清旦，各以衣衆妙華，供養他方十萬億佛；即使如此，仍以清旦，各以衣衆妙華，供養他方十萬億佛；即使如此，仍以清旦，各以衣衆妙華，供養他方十萬億佛；即使如此，仍以清旦，各以衣衆妙華，供養他方十萬億佛；即使如此，仍以清旦，各以衣衆妙華，供養他方十萬億佛；即使如此，仍以清旦，各以衣衆妙華，供養他方十萬億佛；即使如此，仍以清旦，各以衣衆妙華，供養他方十萬億佛。」
以食時，還到本國，飯食經行。舍利弗！極樂國土成就如是功德莊嚴。「復次舍利弗！彼國常有種種奇妙雜色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸眾鳥，畫夜六時出和雅音，其音演暢五根、五色之鳥——白鶴、孔雀、鸚鵡、舍利、迦陵頻伽、共命之鳥。是諸……
力、七菩提分、八聖道分如是等法。其土眾生聞是音已，皆悉念佛、念法、念僧。舍利弗！汝勿謂：『此鳥實是罪報所生。』所以者何？彼佛國土無三惡道。舍利弗！其佛國土尚無惡道之名，何況有實？是諸眾鳥，無惡道之名，何況有實？是諸眾鳥，
皆是阿弥陀佛欲令法音宣流，变化所作。舍利弗！彼佛国土微风吹动，诸宝行树及宝罗网出微妙音，譬如百千种乐同时俱作，闻是音者，自然皆生念佛、念法、念僧之心。舍利弗！其佛国土成就如是功德庄严。
「舍利弗！於汝意云何？彼佛何故號阿彌陀？舍利弗！彼佛光明無量，照十方國，無所障礙，是故號為阿彌陀。又舍利弗！彼佛壽命及其人民，無量無邊阿僧祇劫，故名阿彌陀。阿彌陀佛成佛已來，於今十劫。舍利弗！阿彌陀佛成佛已來，於今十劫。」
又舍利弗！彼佛有無量無邊聲聞弟子，皆阿羅漢，非是算數之所能知；諸菩薩眾，亦復如是。舍利弗！彼佛國土成就如是功德莊嚴。「又舍利弗！極樂國土眾生生者，皆是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。其中多有一生補處，其是阿耨跋致。
無量無邊阿僧祇說。舍利弗！眾生聞者，應當發願，願生彼國。所以者何？得與如是諸上善人俱會一處。舍利弗！不可以少善根福德因緣，得生彼國。舍利弗！若有善男子、善男子、善根、福德因緣，得生彼國。
女人，聞說阿彌陀佛，執持名號，若一日、若二日、若三日、若四日、若五日、若六日、若七日，一心不亂。其人臨命終時，阿彌陀佛與諸聖眾，現在其前。是人終時，心不顛倒，即得往生阿彌陀佛極樂國土。舍利弗！
我見是利，故說此言。若有眾生聞是
說者，應當發願生彼國土。
舍利弗！如我今者，讚歎阿彌陀佛
不可思議功德之利；東方亦有阿彌陀佛、
須彌相佛、大須彌佛、須彌光佛、
妙音佛，如是等恆河沙數諸佛，
佛佛阿彌陀經

各於其國出廣長舌相，徧變覆三千大千世界，說誠實言：『汝等眾生，當信是稱讚不可思議功德一切諸佛所護念經。』「舍利弗！南方世界有日月燈佛、名聞光佛、大燄肩佛、須彌燈佛、無量
精進佛，如是等恒河沙數諸佛，各於其國出廣長舌相，徧覆三千大千世界，說誠實言：『汝等眾生，當信是稱讚不可思議功德一切諸佛所護念經。』

舍利弗！西方世界有無量壽佛、無量光佛，於其國出廣長舌相，徧覆三千大千世界，說誠實言：『汝等眾生，當信是稱讚不可思議功德一切諸佛所護念經。』
量相佛、無量幢佛、大光佛、大明佛、寶相佛、淨光佛，如是等恆河沙數諸佛，各於其國出廣長舌相，徧覆三千大千世界，說誠實言：『汝等眾生，當信是稱讚不可思議功德一切諸佛所護念經。』
舍利弗！北方世界有焰肩佛、最胜音佛、难沮佛、日生佛、网明佛，如是等恒河沙数诸佛，各於其国出广长舌相，遍变覆三千大千世界，说诚实言：汝等众生，当信是称赞一切诸佛所护念经。
舍利弗！下方世界有師子佛、名聞佛、名光佛、達摩佛、法幢佛、持法佛，如是等恆河沙數諸佛，各於其國出廣長舌相，徧覆三千大千世界，說誠實言：『汝等眾生，當信是稱讚一切諸佛所護念經。』誠實言：『汝等眾生，當信是稱讚不思議功德一切諸佛所護念經。』
舍利弗！上方世界有梵音佛、香上佛、香光佛、大毘肩佛、雜色寶華嚴身佛、娑羅樹王佛、寶華德佛、見一切義佛、如須彌山佛，如是等恆河沙數諸佛，各於其國出廣長舌相，徧覆三千大千世界，說誠實言：
汝等眾生，當信是稱讚不可思議功德一切諸佛所護念經。『舍利弗！於汝意云何？何故名為一切諸佛所護念經？舍利弗！若有善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者；是諸善男子、善女
皆為一切諸佛之所護念，皆得不退轉於阿耨多羅三藐三菩提。是故舍利弗！汝等皆當信受我語及諸佛所說。「舍利弗！若有已發願、今發願、當發願，欲生阿彌陀佛國者；是人當發願，欲生阿彌陀佛國者；是諸人皆為一切諸佛之所護念，皆得不退轉於阿耨多羅三藐三菩提。是故舍利弗！汝等皆當信受我語及諸佛所說。
佛佛阿彌陀經

等，皆得不退轉於阿耨多羅三藐三菩提，於彼國土若已生、若今生、若當生。是故舍利弗！諸善男子、善女人若有信者，應當發願生彼國土。「舍利弗！如我今者，稱讚諸佛不思議功德；彼諸佛等，亦稱讚我。善男子、善女人が，若已生、若今生、若當生，皆得不退轉於阿耨多羅三藐三菩提。是故舍利弗！諸善男子、善女人若有信者，應當發願生彼國土。」
思議功德，而作是言：「釋迦牟尼佛能為甚難希有之事，能於娑婆國土，五濁惡世：劫濁、見濁、煩惱濁、眾生濁、命濁中，得阿耨多羅三藐三菩提，為諸眾生說是一切世間難信之法。」舍利弗！當知我於五濁惡世，為諸眾生說是一切世間難信之法。
行此難事，得阿耨多羅三藐三菩提，為一切世間說此難信之法，是為甚難！

佛說此經已，舍利弗及諸比丘，一切世間天、人、阿修羅等，聞佛所說，歡喜信受，作禮而去。
爾時，普賢菩薩摩訶薩稱歎如來勝功德已，告諸菩薩及善財言：善男子！如來功德，假使十方一切諸佛，經不可說不可說佛刹極微塵數劫，相
續演說，不可窮盡。若欲成就此功德門，應修十種廣大行願。何等為十？

普賢行願品

一者、禮敬諸佛，二者、稱讚如來，三者、廣修供养，四者、懺悔業障，五者、隨喜功德，六者、請轉法輪，七者、請佛住世，八者、常隨佛學，九者、隨喜功德，十者、請轉法輪。
九者，恆順眾生，十者，普皆迴向。
善財白言：「大聖！云何禮敬，乃至
迴向？」
普賢菩薩告善財言：「善男子！言禮敬諸佛者：所有盡法界、虛空界十方
敬諸佛者，所有盡法界、虛空界十方
三世一切佛剎極微塵數諸佛世尊，我
我
以普賢行願力故，深心信解，如對目前，悉以清淨身、語、意業，常修禮敬；一一佛所，皆現不可說不可說佛剎極微塵數身，一一身微塵數佛；虛空界盡，我禮乃盡，以虛空界不可盡故，我此禮可說佛剎極微塵數佛。虛空界盡，我此禮乃盡，以虛空界不可盡故，我此禮可說佛剎極微塵數佛。
敬，無有窮盡。如是乃至眾生界盡，眾生業盡，眾生煩惱盡，我禮乃盡。而眾生界乃至煩惱無有盡故，我此禮敬無有窮盡，念念相續，無有間斷，身、語、意業無有疲厭。「復次，善男子！言稱讚如來者：所
所有極微一一塵中，皆有世間極微塵數佛，一一佛所皆有菩薩海會圍繞，我當悉以甚深勝解，現前知見；微塵數佛，一一佛所皆有菩薩海會圍繞，我當悉以甚深勝解，現前知見；各以出過辯才天女微妙舌根，一舌根出無盡音聲海，一一音聲出一切言
辭海，稱揚讚歎一切如來諸功德海，窮未來際相續不斷，盡於法界無不周遍。如是虛空界盡、眾生界盡、眾生業盡、眾生煩惱盡，我讚乃盡。而虛空界乃至煩惱無有盡故，我此讚歎無有窮盡，念念相續，無有間斷，身、有窮盡，念念相續，無有間斷，身、
復次，善男子！言廣修供养者：所有一切法界、虚空界、十方三世一切佛刹，有盡法界，一一佛所種種菩薩海會圍繞，數佛，一一佛所種種菩薩海會圍繞，我以普賢行願力故，起深信解，現前語，意業無有疲厭。

復次，善男子！言廣修供养者：所有一切法界、虚空界、十方三世一切佛刹，極微塵中，一一各有世界極微塵數佛，一一佛所種種菩薩海會圍繞，我以普賢行願力故，起深信解，現前。
知見，悉以上妙諸供养具而为供养。所谓：华云、鬘云、天音乐云、天伞盖云、天衣服云、天种种种香、涂香、烧香、末香，如是等云，一一量如须弥山王；然种种灯，酥灯、油灯、诸香油灯，一一灯炷如须弥山，
一一燈油如大海水，以如是等諸供養具常為供養。善男子！諸供養中，法具常為供養最。所謂：如說修行供養、利益眾生供養、攝受眾生供養、代眾生苦供養、勤修善根供養、不捨菩薩業供養、不離菩提心供養。善男子！如前養、不離菩提心供養。善男子！如前
供養無量功德，比法供養一念功德百
分不及一，千分不及一，百千俱胝那
由他分、迦羅分、算分、數分、喻分、
優波尼沙陀分亦不及一。何以故？以
諸如來尊重法故，以如說行出生諸佛
諸菩薩行法供養，則得成就供
故。若諸如來尊重法故，以如說行出生諸佛
諸如來尊重法故，以如說行出生諸佛
諸如來尊重法故，以如說行出生諸佛
諸如來尊重法故，以如說行出生諸佛
諸如來尊重法故，以如說行出生諸佛
諸如來尊重法故，以如說行出生諸佛
諸如來尊重法故，以如說行出生諸佛
諸如來尊重法故，以如說行出生諸佛
諸如來尊重法故，以如說行出生諸佛
諸如來尊重法故，以如說行出生諸佛
諸如來尊重法故，以如說行出生諸佛
諸如來尊重法故，以如說行出生諸佛
諸如來尊重法故，以如說行出生諸佛
諸如來尊重法故，以如說行出生諸佛
諸如來尊重法故，以如說行出生諸佛
諸如來尊重法故，以如說行出生諸佛
諸如來尊重法故，以如說行出生諸佛
諸如來尊重法故，以如說行出生諸佛
養如來，如是修行是真供養故。此廣大最勝供養虚空界盡、眾生界盡、眾生業盡、眾生煩惱盡，我供乃盡。而不可盡故，我此供養亦無有盡，念念相續，無有間斷，身、語、意業無有疲厭。
復次，善男子！言懺悔業障者：菩薩自念我於過去無始劫中，由貪、瞋、癡發身、口、意，作諸惡業無量無邊，若此惡業有體相者，盡虛空界不能容受。我今悉以清淨三業，徧變於一切諸佛菩薩眾前，誠
心懺悔，後不復造，恆住淨戒一切功德。如是虛空界盡、眾生界盡、眾生業盡、眾生煩惱盡，我懺乃盡。而虛空界乃至眾生煩惱不可盡故，我此懺悔無有窮盡，念念相續，無有間斷，身、語、意業無有疲厭。
復次，善男子！言隨喜功德者：所有盡法界、虚空界十方三世一切佛剎極微塵數諸佛如來，從初發心為一切智，勤修福聚，不惜身命，經不可說不可說佛剎極微塵數劫，一一劫中捨不可說不可說佛剎極微塵數劫，一一劫中捨
手、足，如是。一切难行、苦行，圆满种种种波罗蜜门，证入种种菩萨智地，成就诸佛无上菩提及般涅槃，分布舍利，所有善根，我皆随喜。及彼十方一切世界，六趣、四生一切种类所有功德，乃至一尘我皆随喜。十方三世
一切聲聞及辟支佛、有學、無學所有功德，我皆隨喜。一切菩薩所修無量難行、苦行，志求無上正等菩提廣大功德，我皆隨喜。如是虛空界盡、眾生界盡、眾生業盡、眾生煩惱盡，我此隨喜無有窮盡，念念相續，無有間此隨喜無有窮盡，念念相續，無有間
普賢行願品

385

斷，身、語、意業無有疲厭。 「復次，善男子！言請轉法輪者：所有盡法界、虛空界十方三世一切佛剎極微塵中，

每一剎中念念有不可說不可說佛剎極微塵數廣大佛剎，

所有盡法界、虛空界十方三世一切諸
佛陀等正觉，一切诸菩萨海会围绕，而我悉以身、口、意业种种方便，殷勤劝请转妙法轮。如是虚空界尽、众生界尽，诸佛法轮无有穷尽，念念相续，无有间断，身、语、意业无
有疲厭。「復次，善男子！言請佛住世者：所有盡法界、虛空界十方三世一切佛剎極微塵數諸佛如來將欲示現般涅槃者，及諸菩薩、聲聞、緣覺、有學、無學，乃至一切諸善知識，我悉勸請。所一有盡法界，虚空界十方三世一切佛剎有盡法界，虚空界十方三世一切佛剎有盡法界，虚空界十方三世一切佛剎有盡法界，虚空界十方三世一切佛剎有盡法界，虚空界十方三世一切佛剎有盡法界，虚空界十方三世一切佛剎有盡法界，虚空界十方三世一切佛剎有盡法界，虚空界十方三世一切佛剎有盡法界，虚空界十方三世一切佛剎有盡法界，虚空界十方三世一切佛剎有盡法界，虚空界十方三世一切佛剎有盡法界，虚空界十方三世一切佛剎有盡法界，虚空界十方三世一切佛剎有盡法界，虚空界十方三世一切佛剎有盡法界，虚空界十方三世一切佛剎有盡法界，虚空界十方三世一切佛剎有盡法界，虚空界十方三世一切佛剎有盡法界，虚空界十方三世一切佛剎有盡法界，虚空界十方三世一切佛剎有盡法界，虚空界十方三世一切佛剎有盡法界，虚空界十方三世一切佛剎有盡法界，虚空界十方三世一切佛剎有盡法界，虚空界十方三世一切佛剎有盡法界，虚空界十方三世一切佛剎有盡法界，虚空界十方三世一切佛剎有盡法界，虚空界十方三世一切佛剎
莫入涅槃，經於一切佛剎極微塵數劫，為欲利樂一切眾生。如是虛空界盡、眾生界盡、眾生業盡、眾生煩惱盡，我此勸請無有窮盡，念念相續，無有間斷，身、語、意業無有疲厭。

復次，善男子！言常隨佛學者：如
此娑婆世界毗盧遮那如來，從初發心精進不退，以不可說不可說身命而為布施；剝皮為紙，析骨為筆，刺血為墨，書寫經典，積如須彌，為重法故，不惜身命，況王位、城邑、聚落、宮殿、園林一切所有，及餘種種難
行、苦行，乃至樹下成大菩提，示種種神通，起種種變化，現種種佛身，處種種眾會：或處一切諸大菩薩眾會道場，或處轉輪聖王、小王眷屬眾會道場，或處剎利及婆羅門、長者、居士眾，處道場，或處聲聞及辟支佛眾會道場，處種種眾會。
會道場，乃至或處天龍八部、人、非人等眾會道場。處於如是種種眾會，以圓滿音，如大雷震，隨其樂欲，成熟眾生，乃至示現入於涅槃。如是一切，我皆隨學。如今世尊毗盧遮那，處於如是種種眾會，熟眾生，乃至示現入於涅槃。如是盡法界、虛空界、十方三世一切佛，我皆隨學。
剎所有塵中一切如來皆亦如是，於念念中，我皆隨學。如是虛空界盡，眾生界盡，眾生業盡，眾生煩惱盡，我此隨學無有窮盡，念念相續，無有間斷，身、語、意業無有疲厭。「復次，善男子！言恆順眾生者：謂一復次，善男子！言恆順眾生者：謂一切如來皆亦如是，於念念中，我皆隨學。如是虛空界盡、眾生界盡、眾生業盡，我此隨學無有窮盡，念念相續，無有間斷，身、語、意業無有疲厭。"
盡法界、虛空界，十方剎海，所有眾生種種差別，所謂：卵生、胎生、濕生、化生，或有依於地、水、火、風而生住者，或有依空及諸卉木而生住者，種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種種
名號、種種心性、種種知見、種種欲
樂、種種意行、種種威儀、種種衣服、
種種飲食，處於種種村營、種種威儀、種種衣服、
邑、村落，乃至一切天龍八部、人、
非人等，無足、二足、四足、多足，
有色、無色，有想、無想、非常想、
處於種種村營、聚落、城
非無想，如是等類，我皆於彼隨順而轉，種種承事，種種供養，如敬父母，如奉師長，及阿羅漢乃至如來，等無有異。於諸病苦為作良醫，於失道者示其正路，於闇夜中為作光明，於貧窮者令得伏藏，菩薩如是平等饒益無想，如是等類，我皆於彼隨順而轉，種種承事，種種供養，如敬父母，如奉師長，及阿羅漢乃至如來，等無有異。於諸病苦為作良醫，於失道者示其正路，於闇夜中為作光明，於貧窮者令得伏藏，菩薩如是平等饒益。
一切众生，何以故？菩萨若能随顺众生，則為随順供养諸佛；若於众生尊重承事，則為尊重承事如来；若令众生生欢喜者，則令一切如来欢喜。何以故？諸佛如來以大悲心而为体。因於众生而起大悲，因於大悲生故。因於众生而起大悲，因於大悲生
菩提心，因菩提心成等正覺。譬如曠野沙磧之中有大樹王，若根得水，枝葉、華果悉皆繁茂。生死曠野菩提樹王，亦復如是。一切眾生而為樹根，諸佛菩薩而為華果，以大悲水饒益眾生，則能成就諸佛菩薩智慧華果。何
以故？若諸菩薩以大悲水饒益眾生，則能成就阿耨多羅三藐三菩提故。是故菩提屬於眾生，若無眾生，則能成就阿耨多羅三藐三菩提故。菩薩終不能成無上正覺。善男子！汝於此義應如是解。以於眾生心平等故，於眾生中則能成就圓滿大悲，以大悲心隨眾生。
故，則能成就供養如來。菩薩如是隨順眾生，虛空界盡，眾生界盡，眾生業盡，眾生煩惱盡，我此隨順無有窮盡，念念相續，無有間斷，身、語、意業無有疲厭。「復次，善男子！言普皆迴向者：從一復次，善男子！言普皆迴向者：從
初禮拜乃至隨順，所有功德皆悉迴向法界、虛空界一切眾生，願令眾生常得安樂，無諸病苦；欲行惡法皆悉不成，所修善業皆速成就；關閉一切諸惡趣門，開示人天涅槃正路；若諸眾生因其積集諸惡業故，所感一切極眾生因，普賢行願品

400
善男子！是為菩薩摩訶薩十種大願具足圓滿。若諸菩薩於此大願隨順趣入，則能成熟一切眾生，則能隨順阿耨多羅三藐三菩提，則能成滿普賢菩薩諸行願海。是故，善男子！汝於此義應如是知：若有善男子、善女人以
満十方無量無邊、不可說不可說佛剎極微塵數一切世界上妙七寶、及諸人天最勝安樂、布施爾所一切世界所有众生，供養爾所一切世界諸佛菩薩，經爾所佛剎極微塵數劫相續不斷所得功德，若復有人聞此願王一經於耳，功德若復有人聞此願王一經於耳，功德
所有功德比前功德百分不及一，千分不及一，乃至优波尼沙陀分亦不及一。或复有人以深信心，於此大愿受持读诵，乃至书写一四句偈，速能除灭五无间业，所有世间身心等病，种种苦恼，乃至佛刹极微尘数一切恶业。
業，皆得消除；
一切魔軍、夜叉、羅剎、若鳩槃茶
若毗舍闍、若部多等飲血啗肉諸惡鬼神，皆悉遠離，或時發心親近守護。是故若人誦此願者，行於世間無有障礙，如空中月出於雲翳，諸佛菩薩之所稱讚，
一切人天皆
善得人身，圓滿普賢所有功德，不久當如普賢菩薩，速得成就微妙色身，具三十二大丈夫相，若生人天，所在之處常居勝族，悉能破壞性一切惡趣，悉能遠離一切惡友，悉能制伏一切眾生悉應供養。此善男應禮敬，一切眾生悉應供養。
一切外道，悉能解脫。如師子王摧伏羣獸，堪受一切眾生供養。又復是人臨命終時，最後剎那，一切諸根悉皆散壞，一切親屬悉皆捨離，一切威勢悉皆退失，輔相、大臣、宮城内外，象馬車乘，珍寶伏藏，如是復諸處後，皆悉過去。其人王師，一切諸根悉皆解脫。
一切時引導其前。剎那中即得往生極樂世界，到已即見阿彌陀佛、文殊師利菩薩、普賢菩薩、觀自在菩薩、彌勒菩薩等，此諸菩薩色相端嚴，功德具足，所共圍繞。其人自見生蓮華德具足，所共圍繞。
中，蒙佛授記；得授記已，經於無數
百千萬億那由他劫，於十方不可
說世界，以智慧力隨眾生生心而為
利益。不久當坐菩提道場，降伏魔
軍，成等正覺，轉妙法輪。能令佛剎
極微塵數世界衆生發菩提心，隨其根
隨其根
普賢行願品

性，教化成熟，乃至盡於未來劫海，廣能利益一切眾生。善男子！彼諸眾生若聞、若信此大願王，受持讀誦，為人說，所有功德，除佛世尊餘無知者。是故汝等聞此願王，莫生疑念，應當諦受，受已能讀已能疑念，應當諦受，受已能讀，讀已能
誦，誦已能持，乃至書寫，廣為人說。是諸人等於一念中，所有行願皆得成就，所獲福聚無量無邊。能於煩惱大苦海中拔濟眾生，令其出離，皆得往生阿彌陀佛極樂世界。」爾時，普賢菩薩摩訶薩欲重宣此義，
普賢行願品

普觀十方而説偈言：
所有十方世界中，三世一切人師子，
我以清淨身語意，一切徧變禮盡無餘。
普賢行願威神力，普現一切如來前，
一身復現剎塵身，一一徧禮剎塵佛。
普賢行願威神力，普現一切如來前，
於一塵中塵數佛，各處菩薩眾會中，
無盡法界塵亦然，深信諸佛皆充滿。
各以一切音聲海，普出無盡妙言辭，
盡於未來一切劫，讚佛甚深功德海。
以諸最勝妙華鬘，伎樂塗香及傘蓋，
如是最勝莊嚴具，我以供養諸如來。
一一皆如妙高聚，我悉供养诸如来。

我以广大胜解心，深信一切三世佛，悉以普贤行愿力，普徧供养诸如来。

我昔所造诸恶业，皆由无始贪瞋癡，从身语意之所生，一切我今皆懺悔。
一切如來與菩薩，所有功德皆隨喜。

十方所有世間燈，最初成就菩提者，我今一切皆勸請，轉於無上妙法輪。

諸佛若欲示涅槃，我悉至誠而勸請，唯願久住剎塵劫，利樂一切諸眾生。

所有禮讚供養福，請佛住世轉法輪，

我今一切皆勸請，轉於無上妙法輪。
隨喜懺悔諸善根，迴向衆生及佛道。
我隨一切如來學，修習普賢圓滿行，
供養過去諸如來，及與現在十方佛。
未來一切天人師，一切意樂皆圓滿。
我願普隨三世學，速得成就大菩提。
所有十方一切剎，廣大清淨妙莊嚴，
眾會圍繞諸如來，悉在菩提樹王下。十方所有諸眾生，願離憂患常安樂，獲得甚深正法利，滅除煩惱盡無餘。我為菩提修行時，一切趣中成宿命，常得出家修淨戒，無垢無破無穿漏。天龍夜叉鳩槃茶，乃至人與非人等，乃至人與非人等；
所有一切眾生語，悉以諸音而說法。勤修清淨波羅蜜，恆不忘失菩提心，滅除障垢無有餘，一切妙行皆成就。於諸惑業及魔境，世間道中得解脫，猶如蓮華不著水，亦如日月不住空，悉除一切惡道苦，等與一切羣生樂，
如是経於剎塵劫，十方利益恆無盡。我常隨順諸眾生，盡於未來一切劫，恒修普賢廣大行，圓滿無上大菩提。所有與我同行者，於一切處同集會，身口意業皆同等，一切行願同修學。所有益我善知識，為我顯示普賢行，所有我善知識，為我顯示普賢行。
願常與我同集會，於我常生歡喜心。願常面見諸如來，及諸佛子眾圍繞，於彼皆興廣大供，盡未來劫無疲厭。願持諸佛微妙法，光顯一切菩提行，究竟清淨普賢道，盡未來劫常修習。願於一切諸有中，所修福智恆無盡，
普賢行願品

定慧方便及解脫，獲諸無盡功德藏。

一塵中有塵數剎，一一剎有難思佛，
一一佛處眾會中，我見恆演菩提行。
普盡十方諸剎海，一一毛端三世海，
佛海及與國土海，我徧變修行經劫海。

一 切 如 來 語 清 淨， 一 言 具 眾 音 聲 海，
隨諸眾生意樂音，一流佛辯才海，
三世一切劫如來，於彼無盡語言海，
恆轉理趣妙法輪，我深智力普能入。
我能深入於未來，盡一切劫為一念，
三世所有一切劫，為一念際我皆入。
我於一念見三世，所有一切人師子，
亦常入佛境界中，如幻解脱及威力。於一毛端极微中，出现三世庄严刹，
十方尘刹诸毛端，我皆深入而严净。所有未来照世灯，成道转法悟群有，
究竟佛事示涅槃，我皆往诣而亲近。速疾周遍神通力，普门徧入大乘力，
智行普修功德力，威神普覆大慈力，
徧淨莊嚴勝福力，無著無依智慧力，
定慧方便威神力，無著無依智慧力，
清淨一切善業力，摧滅一切煩惱力，
降伏一切諸魔力，圓滿普賢諸行力。
普能嚴淨諸剎海，解脫一切眾生海，
善能分別諸法海，能甚深入智慧海，
普能清淨諸行海，圓滿一切諸願海，
親近供養諸佛海，修行無倦經劫海。
三世一切諸如來，最勝菩提諸行願，
我皆供養圓滿修，以普賢行悟菩提。
一切如來有長子，彼名號曰普賢尊，
一切諸願願，以普賢行願。
我今迴向諸善根，願諸智行悉同彼。願身口意恆清淨，諸行剎土亦復然，如是智慧號普賢，願我與彼皆同等。我為偏淨普賢行，文殊師利諸大願，滿彼事業盡無餘，未來際劫恆無倦。我所修行無有量，獲得無量諸功德。
安住無量諸行中，了達一切神通力。

文殊師利勇猛智，普賢慧行亦復然，我今迴向諸善根，隨彼一切常修學。

三世諸佛所稱歎，如是最勝諸大願，我今迴向諸善根，為得普賢殊勝行。

願我臨欲命終時，盡除一切諸障礙，願我臨欲命終時，盡除一切諸障礙，
面見彼佛阿彌陀，即得往生安樂剎。我既往生彼國已，現前成就此大願，
一切圓滿盡無餘，利樂一切眾生界。
彼佛眾會咸清淨，我時於勝蓮華生，
親觀如來無量光，現前授我菩提記。
彼佛如來授記已，化身無數百俱胝，
蒙彼如來授記，化身無數百俱胝，
我既往生彼國已，現前成就此大願，
一切圓滿盡無餘，利樂一切眾生界。
智力建大徳十方，普利一切眾生界。
乃至虚空世界盡，眾生及業煩惱盡，如是一切無盡時，我願究竟恆無盡。
十方所有無邊剎，莊嚴眾寶供如來，最勝安樂施天人，經一切剎微塵劫。
若人於此勝願王，一經於耳能生信，

智力廣大徳十方，普利一切眾生界。

乃至虚空世界盡，眾生及業煩惱盡，如是一切無盡時，我願究竟恆無盡。
十方所有無邊剎，莊嚴眾寶供如來，最勝安樂施天人，經一切剎微塵劫。
若人於此勝願王，一經於耳能生信，
求勝菩提心渴仰，獲勝功德過於彼。即常遠離惡知識，永離一切諸惡道，速見如來無量光，具此普賢最勝願。此人善得勝壽命，此人善來人中生，此人不久當成就，如彼普賢菩薩行。往昔由無智慧力，所造極惡五無間，
誦此普賢大願王，一念速疾皆消滅。
諸魔外道不能摧，堪為三界所應供。
速詣菩提大樹王，坐已降伏諸魔眾，
若人於此普賢願，讀誦受持及演說，
成等正覺轉法輪，普利一切諸含識。
族姓種類及容色，相好智慧咸圓滿，
諸魔外道不能摧，堪為三界所應供。
速詣菩提大樹王，坐已降伏諸魔眾，
若人於此普賢願，讀誦受持及演說，
成等正覺轉法輪，普利一切諸含識。
誦此普賢大願王，一念速疾皆消滅。
諸魔外道不能摧，堪為三界所應供。
速詣菩提大樹王，坐已降伏諸魔眾，
若人於此普賢願，讀誦受持及演說，
成等正覺轉法輪，普利一切諸含識。
果報唯佛能證知，決定獲勝菩提道。若人誦此普賢願，我說少分之善根，一念一切悉皆圓，成就眾生清淨願。

我此普賢殊勝行，無邊勝福皆迴向，普願沈溺諸眾生，速往無量光佛剎。爾時，普賢菩薩摩訶薩於如來前，說
此〈普賢廣大願王清淨偈已，善財童子踊躍無量，一切菩薩皆大歡喜。如來讚言：「善哉！善哉！」爾時，世尊與諸聖者菩薩摩訶薩演說如是不可思議解脫境界勝法門時，文殊師利菩薩而為上首；諸大菩薩及所成師利菩薩而為上首；諸大菩薩及所成

普賢行願品
熟六千比丘，弥勒菩薩而為上首；賢劫一切諸大菩薩，無垢普賢菩薩而為上首；賢劫一切補處住灌頂位諸大菩薩，及餘十方種種世界普來集會一切剎海極微塵數諸菩薩摩訶薩摩訶薩眾，大智舍利弗、摩诃目犍連等而為上首；一生補處住灌頂位諸大菩薩，及餘十方種種世界普來集會一切剎海極微塵數諸菩薩摩訶薩摩訶薩眾，大智舍利弗、摩訶目犍連等而為上首；諸大聲弗、摩訶目犍連等而為上首；諸大聲
普賢行願品

聞並諸人天一切世主、天、龍、夜叉、乾闥婆、阿修羅、迦樓羅、緊那羅、摩睺羅伽、人、非人等一切大眾，聞佛所說，皆大歡喜，信受奉行。
大勢至法王子與其同倫五十二菩薩即從座起，頂禮佛足而白佛言：

大勢至佛頂首楞嚴經

我憶往昔恆河沙劫，有佛出世名無量光，十二如來相繼一劫，其最後佛名超日

従座起，頂禮佛足而白佛言：

大勢至菩薩念佛圓通章

往昔恒河沙劫，有佛出世名無量光，
月光，彼佛教我念佛三昧。譬如有人，一专为忆，一人专忘，如是二人
若逢不逢，或见非见，二人相忆二忆，念深，如是乃至从生至生，同於形影
不相乖异，十方如来憐念眾生如母憶子，若子逃逝雖憶何為？子若憶母如
母憶時，母子歷生不相違遠，若眾生心憶佛念佛，現前當來必定見佛去佛不遠，不假方便自得心開，如染香人身有香氣，此則名曰香光莊嚴。我本因地以念佛心入無生忍，今於此界攝念佛人歸於淨土。佛問圓通，我無選念佛人歸於淨土。佛問圓通，我無選
大勢至菩薩念佛圓通章

為第一！

大勢至菩薩念佛圓通章

摘，都攝六根，淨念相繼得三摩地斯為第一！
拔一切業障根本得生淨土陀羅尼

南無阿彌多婆夜哆他伽哆夜

拔一切業障根本得生淨土陀羅尼

南無阿彌多婆夜哆他伽哆夜

阿彌唎都婆毗阿彌唎哆悉耽婆毗阿彌唎哆毗迦蘭帝阿彌

伽伽那枳多迦隸娑婆訶（誦三遍）
讚佛

阿彌陀佛身金色
相好光明無等倫
白毫宛轉五須彌
紺目澄清四大海
光中化佛無數億
化菩薩眾亦無邊
四十八願度眾生
九品咸令登彼岸

南無西方極樂世界大慈大悲阿彌陀佛

南無西方極樂世界大慈大悲阿彌陀佛
南無阿彌陀佛
(稱念一千聲或五百隨意皆得)

南無觀世音菩薩

南無大勢至菩薩

南無清淨大海眾菩薩
(各十稱)
一心歸命.
極樂世界.
阿彌陀佛.
願以淨光照我。慈誓攝我。我今正念。稱如來名。為菩提道。求生淨土。
佛昔本誓。若有眾生。欲生我國。乃至十念。若不生者。不取心信樂。乃至十念。若不生者。不取。
正覺。以此念佛因緣。得入如來。大誓海中。承佛慈力。眾罪消滅。善根增長。若臨命終。自知時至。身無病苦。心不貪戀。意不顛倒。如入禪定。佛及聖眾。手持金臺。來迎接我。於一念頃。生極樂國。華開見佛。即聞佛及聖眾。手持金臺。來迎接我。於一念頃。生極樂國。華開見佛。即聞
佛乘。頓開佛慧。廣度眾生。滿菩提願。十方三世一切佛。一切眾生。滿菩提願。摩訶般若波羅蜜薩。摩訶般若波羅蜜
大慈菩萨發願偈

十方三世佛
阿彌陀第一
威德無窮極

我今大皈依
懺悔三業罪
凡有諸福善
至心用回向
願同念佛人
感應隨時現

九品度眾生
威德無窮極

凡有諸福善
懺悔三業罪

願同念佛人
感應隨時現

願同念佛人
感應隨時現

願同念佛人
感應隨時現

願同念佛人
感應隨時現

願同念佛人
感應隨時現

願同念佛人
感應隨時現
臨終西方境
分明在目前
見聞皆精進
同生極樂國
見佛了生死
如佛度一切
生死如佛度
無量法門修
無邊煩惱斷
誓願度眾生
總願成佛道
虛空有盡
我願無窮
無邊煩惱斷
誓願度眾生
總願成佛道
虚空有盡
我願無窮
無邊煩惱斷
誓願度眾生
總願成佛道
虚空有盡
我願無窮
情與無情
同圓種智
十方三世一切佛
一切菩薩摩訶薩
摩訶般若波羅蜜
願生西方淨土中
九品蓮華為父母
花開見佛悟無生
不退菩薩為伴侶
迴向偈
願以此功德
莊嚴佛淨土
上報四重恩
下濟三途苦
若有見聞者
悉發菩提心
同生極樂國
願以此功德
莊嚴佛淨土
上報四重恩
下濟三途苦
若有見聞者
悉發菩提心
同生極樂國
誦經功德殊勝行
無邊勝福皆回向
普願沈溺諸眾生
速往無量光佛剎
十方三世一切佛
一切菩薩摩訶薩
摩訶般若波羅蜜
三皈依

自皈依佛
當願眾生
體解大道
發無上心

自皈依法
當願眾生
深入經藏
智慧如海

自皈依僧
當願眾生
統理大衆
一切無礙
和南聖衆
455 普令群萌獲真法利
惠以真實之利【宋】【元】【明】，欲拯群萌惠以真實之利【流布本】
求欲【大】，欲求【流布本】
辨【大】，辯【宋】【元】【明】【流布本】
以【大】，己【流布本】
土【大】，中【流布本】
爾者【大】，如【宋】【元】【明】【流布本】

體【大】，身【宋】【元】【明】【流布本】
若有【大】，有求【宋】【元】【明】
染治【大】，撗染【宋】【元】【明】【流布本】
覩【大】，覩見【宋】【元】【明】【流布本】
如來【大】，諸佛【宋】【元】【明】【流布本】
第一【大】，第一忍【宋】【元】【明】
而說【大】，以偈【宋】【元】【明】

軟【大】，愛【宋】【元】【明】【流布本】

人天，神【宋】【元】【明】
法藏【大】，時彼【流布本】
彼【大】，其【宋】【元】【明】【流布本】
開【大】，恢【流布本】
殖【大】，植【明】【流布本】

人天【大】
道【大】，尊【宋】【元】【明】
明【大】，廣【流布本】
量【大】，礙【宋】【元】【明】【流布本】
遍【大】，照【宋】【元】【明】【流布本】
德【大】，慧【流布本】

鉢【大】，盋【流布本】
諸【大】，繒【明】【流布本】
人天【大】，天人【宋】
經文註腳

457

1 0 4 瑚珀【大】，虎珀【宋】
1 0 5 什磲【大】，硨磲【宋】
1 0 6 瑚磲【宋】，碼碯【元】
1 0 7 什磲【宋】，流布本
1 0 8 有佛光【大】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 0 9 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 1 0 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 1 1 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 1 2 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 1 3 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 1 4 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 1 5 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 1 6 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 1 7 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 1 8 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 1 9 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 2 0 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 2 1 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 2 2 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 2 3 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 2 4 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 2 5 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 2 6 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 2 7 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 2 8 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 2 9 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 3 0 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 3 1 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 3 2 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 3 3 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 3 4 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 3 5 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 3 6 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 3 7 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 3 8 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 3 9 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 4 0 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 4 1 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 4 2 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 4 3 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 4 4 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 4 5 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 4 6 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 4 7 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 4 8 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 4 9 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
1 5 0 有佛光【宋】，〔-〕【宋】【元】【明】
諸大，流布本

天人【大】，明

布本【大】，法

流布本，生

宋【元】【明】

大，之

恒河【宋】【元】【明】

之大，恒

大，法

語【大】，宋

宋【元】【明】

明，流布本

是此大，大

是大，此

之大，恒

恆河【宋】【元】【明】

大，生

語【大】，宋

宋【元】【明】

明，流布本

更，受

受【宋】【元】【明】

明，流布本

轉【大】，衣

衣【宋】【元】【明】

明，流布本

更，受

受【宋】【元】【明】

明，流布本

轉【大】，衣

衣【宋】【元】【明】

明，流布本

之大，布

布【大】，流

流【宋】【元】【明】

明，流布本

更，受

受【宋】【元】【明】

明，流布本

轉【大】，衣

衣【宋】【元】【明】

明，流布本

之大，布

布【大】，流

流【宋】【元】【明】

明，流布本

更，受

受【宋】【元】【明】

明，流布本

轉【大】，衣

衣【宋】【元】【明】

明，流布本

之大，布

布【大】，流

流【宋】【元】【明】

明，流布本

更，受

受【宋】【元】【明】

明，流布本

轉【大】，衣

衣【宋】【元】【明】

明，流布本

之大，布

布【大】，流

流【宋】【元】【明】

明，流布本

更，受

受【宋】【元】【明】

明，流布本

轉【大】，衣

衣【宋】【元】【明】

明，流布本

之大，布

布【大】，流

流【宋】【元】【明】

明，流布本

更，受

受【宋】【元】【明】

明，流布本

轉【大】，衣

衣【宋】【元】【明】

明，流布本

之大，布

布【大】，流

流【宋】【元】【明】

明，流布本

更，受

受【宋】【元】【明】

明，流布本

轉【大】，衣

衣【宋】【元】【明】

明，流布本

之大，布

布【大】，流

流【宋】【元】【明】

明，流布本

更，受

受【宋】【元】【明】

明，流布本

轉【大】，衣

衣【宋】【元】【明】

明，流布本

之大，布

布【大】，流

流【宋】【元】【明】

明，流布本

更，受

受【宋】【元】【明】

明，流布本

轉【大】，衣

衣【宋】【元】【明】

明，流布本

之大，布

布【大】，流

流【宋】【元】【明】

明，流布本

更，受

受【宋】【元】【明】

明，流布本

轉【大】，衣

衣【宋】【元】【明】

明，流布本

之大，布

布【大】，流

流【宋】【元】【明】

明，流布本

更，受

受【宋】【元】【明】

明，流布本

轉【大】，衣

衣【宋】【元】【明】

明，流布本

之大，布

布【大】，流

流【宋】【元】【明】

明，流布本

更，受

受【宋】【元】【明】

明，流布本

轉【大】，衣

衣【宋】【元】【明】

明，流布本

之大，布

布【大】，流

流【宋】【元】【明】

明，流布本

更，受

受【宋】【元】【明】

明，流布本

轉【大】，衣

衣【宋】【元】【明】

明，流布本

之大，布

布【大】，流

流【宋】【元】【明】

明，流布本

更，受

受【宋】【元】【明】

明，流布本

轉【大】，衣

衣【宋】【元】【明】

明，流布本

之大，布

布【大】，流

流【宋】【元】【明】

明，流布本

更，受

受【宋】【元】【明】

明，流布本

轉【大】，衣

衣【宋】【元】【明】

明，流布本

之大，布

布【大】，流

流【宋】【元】【明】

明，流布本

更，受

受【宋】【元】【明】

明，流布本

轉【大】，衣

衣【宋】【元】【明】

明，流布本

之大，布

布【大】，流

流【宋】【元】【明】

明，流布本

更，受

受【宋】【元】【明】

明，流布本

轉【大】，衣

衣【宋】【元】【明】

明，流布本

之大，布

布【大】，流

流【宋】【元】【明】

明，流布本

更，受

受【宋】【元】【明】

明，流布本

轉【大】，衣

衣【宋】【元】【明】

明，流布本

之大，布

布【大】，流

流【宋】【元】【明】

明，流布本

更，受

受【宋】【元】【明】

明，流布本

轉【大】，衣

衣【宋】【元】【明】

明，流布本

之大，布

布【大】，流

流【宋】【元】【明】

明，流布本

更，受

受【宋】【元】【明】

明，流布本

轉【大】，衣

衣【宋】【元】【明】

明，流布本

之大，布

布【大】，流

流【宋】【元】【明】

明，流布本

更，受

受【宋】【元】【明】

明，流布本

轉【大】，衣

衣【宋】【元】【明】

明，流布本

之大，布

布【大】，流

流【宋】【元】【明】

明，流布本

更，受

受【宋】【元】【明】

明，流布本

轉【大】，衣

衣【宋】【元】【明】

明，流布本

之大，布

布【大】，流

流【宋】【元】【明】

明，流布本

更，受

受【宋】【元】【明】

明，流布本

轉【大】，衣

衣【宋】【元】【明】

明，流布本

之大，布

布【大】，流

流【宋】【元】【明】

明，流布本

更，受

受【宋】【元】【明】

明，流布本

轉【大】，衣

衣【宋】【元】【明】

明，流布本

之大，布

布【大】，流

流【宋】【元】【明】

明，流布本

更，受

受【宋】【元】【明】

明，流布本

轉【大】，衣

衣【宋】【元】【明】

明，流布本

之大，布

布【大】，流

流【宋】【元】【明】

明，流布本

更，受

受【宋】【元】【明】

明，流布本

轉【大】，衣

衣【宋】【元】【明】

明，流布本

之大，布

布【大】，流

流【宋】【元】【明】

明，流布本

更，受

受【宋】【元】【明】

明，流布本

轉【大】，衣

衣【宋】【元】【明】

明，流布本

之大，布

布【大】，流

流【宋】【元】【明】

明，流布本

更，受

受【宋】【元】【明】

明，流布本

轉【大】，衣

衣【宋】【元】【明】

明，流布本

之大，布

布【大】，流

流【宋】【元】【明】

明，流布本

更，受

受【宋】【元】【明】

明，流布本

轉【大】，衣

衣【宋】【元】【明】

明，流布本

之大，布

布【大】，流

流【宋】【元】【明】

明，流布本

更，受

受【宋】【元】【明】

明，流布本

轉【大】，衣

衣【宋】【元】【明】

明，流布本

之大，布

布【大】，流

流【宋】【元】【明】

明，流布本

更，受

受【宋】【元】【明】

明，流布本

轉【大】，衣

衣【宋】【元】【明】

明，流布本

之大，布

布【大】，流

流【宋】【元】【明】

明，流布本

更，受

受【宋】【元】【明】

明，流布本

轉【大】，衣

衣【宋】【元】【明】

明，流布本

之大，布
<table>
<thead>
<tr>
<th>页码</th>
<th>内容</th>
</tr>
</thead>
</table>
| 460  | 淨土五經

經文註腳

460

大【大】

之【宋】

20

5

頒【大】

班【流布本】

20

6

晃耀【大】

昱爍【宋】

【元】

【明】

流布本

20

7

大眾【大】

天人【宋】

【元】

【明】

20

8

頒【大】

班【流布本】

20

9

普吹【大】

吹七【宋】

【元】

【明】

21

0

雨【大】

〔-〕【宋】

【元】

【明】

21

1

周遍【大】

四散【宋】

【元】

【明】

21

2

大【大】

之【宋】

【元】

【明】

21

3

然【大】

怡【宋】

【元】

【明】

【流布本】

21

4

告【大】

語【宋】

【元】

【明】

【流布本】

21

5

軟【大】

潤【宋】

【元】

【明】

21

6

習【大】

集【元】

【明】

【流布本】

21

7

閡【大】

礻【宋】

【元】

【明】

【流布本】

21

8

鉢【大】

盋【流布本】

21

9

師導【大】

導師【流布本】

22

0

慼【大】

戚【宋】

【元】

【明】

【流布本】

22

1

德【大】

慧【宋】

【元】

【明】

【流布本】

22

2

止【大】

【流布本】

22

3

言【大】

說【流布本】

22

4

養【大】

樂【宋】

【元】

【明】

22

5

趣【大】

道【宋】

【元】

【明】

【流布本】

22

6

獲【大】

得【宋】

【元】

【明】

【流布本】

22

7

政【大】

正【宋】

【元】

【明】

【流布本】

22

8

寡【大】

少【宋】

【元】

【明】

【流布本】

22

9

政【大】

正【宋】

【元】

【明】

【流布本】

23

0

聊大【元】

【宋】

【明】

【流布本】

23

1

易際【大】

晦際【宋】

【元】

【明】

【流布本】

23

2

曉際【大】

晦際【宋】

【元】

【明】

【流布本】

23

3

豔際【大】

晦際【宋】

【元】

【明】

【流布本】

23

4

政大【元】

【宋】

【明】

【流布本】

23

5

曼遊【大】

遊【宋】

【元】

【明】

【流布本】

23

6

周遊【大】

之【宋】

【元】

【明】

【流布本】

23

7

周遊【大】

之【宋】

【元】

【明】

【流布本】

23

8

周遊【大】

之【宋】

【元】

【明】

【流布本】

23

9

周遊【大】

之【宋】

【元】

【明】

【流布本】

24

0

師導【大】

導師【流布本】

24

1

德【大】

慧【宋】

【元】

【明】

【流布本】

24

2

止【大】

【流布本】

24

3

言【大】

說【流布本】

24

4

養【大】

樂【宋】

【元】

【明】

【流布本】

24

5

趣【大】

道【宋】

【元】

【明】

【流布本】

24

6

獲【大】

得【宋】

【元】

【明】

【流布本】

24

7

政【大】

正【宋】

【元】

【明】

【流布本】

24

8

寡【大】

少【宋】

【元】

【明】

【流布本】

24

9

政【大】

正【宋】

【元】

【明】

【流布本】

25

0

師導【大】

導師【流布本】

25

1

德【大】

慧【宋】

【元】

【明】

【流布本】

25

2

止【大】

【流布本】

25

3

言【大】

說【流布本】

25

4
布本】278自大，同宋元明。

惡【大】，惡者【流布本】279

應【大】，讐【宋】元明。

賑【大】，振【宋】元明。

憎【大】，妬【元】明。

職【大】，識【宋】元明。

曚【大】，蒙【宋】元明。

逆【大】，惡逆【宋】元明。

不【大】，不肯【宋】元明。

冥【大】，窕【流布本】280

其【大】，期【宋】元明。

者【大】，〔-〕【宋】元明。

慧【大】，惠【宋】元明。

生【大】，坐【宋】元明。

紀【大】，維【明】

永【大】，當【宋】元明。

畏【大】，怖【宋】元明。

殖【大】，植【明】。

慧【大】，惠【宋】元明。

國中【大】，國土【流布本】

殆【大】，紿【流布本】281

器【大】，宜【宋】元明。

吾【大】，我【宋】元明。

昇【大】，升【宋】元明。

告【大】，語【宋】元明。

善【大】，苦【流布本】

閡【大】，礙【宋】元明。

天【大】，天上【宋】元明。

加【大】，跏【宋】元明。

加【大】，跏【宋】元明。
吾等不應復住於此。
王【大】，〔-〕【流布本】

日【大】，日欲没之處【宋】【元】【明】

(作是觀察者，名為正觀。若他觀察者，名為邪觀。) 十六字【大】，〔-〕【宋】【元】【明】【流布本】

佛告阿難及韋提希：「初觀成已，」

想見西方一切皆是大水【大】，〔-〕【宋】【元】【明】【流布本】

一【麗】，[-]【大】食【大】，睡【明】【流布本】

(作此觀者，名為正觀。若他觀者，名為邪觀。）佛告阿難及韋提希：「水想成已)十六字【大】，如此想者【宋】【元】【明】【流布本】

有【大】，〔-〕【宋】【元】【明】

寶【大】，〔-〕【宋】【元】【明】

樹【大】，林【宋】

纓【大】，殼【宋】【元】【明】【流布本】

宛【大】，婉【宋】，【流布本】

踊【大】，涌【宋】，【元】，【明】

(作是觀察者，名為正觀。若他觀者，名為邪觀。）佛告阿難及韋提希：「樹想成已,)十六字【大】，〔-〕【宋】【元】【明】【流布本】

明註曰水宋藏作池*

欲【大】，〔-〕【流布本】

色【大】，妙色【宋】【元】【明】

從【大】，〔-〕【宋】【元】【明】【流布本】

(作是觀察者，名為正觀。若他觀者，名為邪觀。）佛告阿難及韋提希：)【大】，〔-〕【宋】【元】【明】【流布本】

樓【大】，樓閣【流布本】
五　百　億

當先作此妙華座想，此華座當先作想。若他觀者，名為邪觀。作是觀者，名為正觀。
次觀大，次復應觀流布本

觀者名為邪覲，為正觀若他相觀此菩薩者，想相及數此大，觀此菩薩者流布本

況復大，況復有何觀，想觀之相，想觀相流布本

及大，定之元，明，敦，流布本

觀復大，何況流布本

佛佛元，凡生西方有九品人大，流布本

467
淨化五經
經文註腳

469

4 8 7 4

4 8 8 8

4 8 9 2

4 9 0

4 9 1

4 9 2

4 9 3

4 9 4

4 9 5

4 9 6

4 9 7

4 9 8

4 9 9

5 0 0

5 0 1

5 0 2

5 0 3

5 0 4

5 0 5

5 0 6

5 0 7

5 0 8

5 0 9

5 1 0

5 1 1

5 1 2

5 1 3

5 1 4

5 1 5

5 1 6

5 1 7

5 1 8

5 1 9

5 2 0
比丘名梵如次

1. Śāriputra.
2. Mahāmaudgalyāyana.
3. Mahākāśyapa.
5. Mahākauṣṭhila.
6. Revata.
7. Śuddhipañcaka.
9. Ānanda.
10. Rāhula.
15. Vakkula.
17. Ānanda.
18. Mahākāśyapa.
19. Mahākauṣṭhila.
20. Revata.
22. Bharadvāja.
23. Kālodayin.
24. Mahākaphiṇa.
25. Vakkula.
27. Śuddhipañcaka.
29. Ānanda.
30. Rāhula.
32. Bharadvāja.
33. Kālodayin.
34. Mahākaphiṇa.
35. Vakkula.
36. Aniruddha.
37. Śuddhipañcaka.
38. Nanda.
39. Ānanda.
40. Rāhula.
願品【宋】元，唐臥佛國三藏明

一者乃至迴向六十字元本作六字十句

起深【大】，深心【宋】元，明

而【大】，以【宋】【元】【明】

界【大】，間【宋】【明】

華雲【大】，天花【和】

酥【大】，蘇【和】

諭【大】，喻【宋】【元】【明】【和】

婆【大】，波【宋】【元】【明】

修行【大】，行【宋】【元】【明】【和】

諸【大】，〔-〕【和】

緣【大】，獨【和】

折【大】，析【宋】【元】【明】

刺【大】，剌【宋】【元】

居【大】，處【和】

處【大】，〔-〕【和】

一【大】，〔-〕【和】

銷【大】，消【宋】【元】【明】

荼【大】，茶【元】【明】

有【大】，得【和】

此【大】，信【和】

恚【大】，瞋【明】

明註曰：行流通本作佛

諸威力【大】，威神力【明】

言【大】，切【和】

明註曰：行流通本作慧

= 471 =