甲五

結讚勸修

七九

ヒニー

六〇

三四

受業弟子釋心賢法師 講述

敬輯

#### 前言代序

面 臨 到 當我們發心立願要行菩薩道,開始在生命中積聚福德、智慧資糧時 兩種障礙:第 個是「學不懂」 ,不知道菩薩道該怎麼走;第二個是「學 , 都 會

,

菩薩道非常寬

廣

,對於菩薩無量法門

不知道要如

何學起

這個平衡點,是不容易的;經常不知道該放下,還是該追求比較好?所以就會 本思想 求是:「猶如蓮花不著水 事實上,菩薩道的 , 是 要 「有所放下 內在精神是非常深妙的 ,亦如日月不住空」的中道思想;所以一 有所追求」 ,雙向思考。 , 在經典上, 但是要拿捏好放下跟追求 佛陀對於菩薩 個菩薩 的 的 基

總覺得學也學不完!在這種情況下,我們應該如何在有限的生命當中,掌握到 而且,從外在的行爲來說,菩薩道的實踐範圍非常廣泛,有八萬四千法門,

產生很多矛盾

它的綱要 ,然後把菩薩道的架構建立起來,這個非常重要!

的修學,這就是我們這次課程的主要重點 思想建立起來,並且掌握到外在行為的重點;一個是內在的精神,一個是外在 所以,我們希望透過這堂課的學習,能夠把菩薩道應有的內在精神

中道

#### 前言代序

## ◎將述此義,大科分五。

這次的學習重點,可以分成五大科·

## 甲一、持戒意義

這是講到持戒的意義。到底什麼是持戒?它跟一 般慈善事業有什麼差別?

我們一定要先分清楚。

## 甲二、戒體相狀

個是外在的行爲 前 ·面講到菩薩戒的修學重點有兩個:一個是內在的精神,叫作 , 叫 作 「戒行」 0 菩薩的修學是由內而外的 , 先有精神才有 「戒體」

在行爲 , 所謂建立菩薩道的精神 , 就是指 「戒體 0

## 甲三、持戒內涵

外

大的菩薩道呢?這裡講到菩薩的十波羅夷罪 第三科是講到持戒的內涵 。當我們建立了 , 菩薩的精神 也就是菩薩戒當中 ,應該如何去實踐廣 , 最重要的十

條重戒;如 《果能夠掌握到這十條重戒的原則,就可以掌握到整個菩薩道的

綱要。

#### 甲 四 ` 懺 悔方法

忽,就犯戒了。當我們產生過失時,應該怎麼辦呢?這個過失已經成爲事實了, 其實 , 想要如法的受持菩薩戒是很難的!只要念頭有所差錯 、行爲有所疏

如何如法懺悔,使令我們在死亡之前,把這些過失給消滅掉,以免造成臨

終的障 .礙

應該

#### 甲五 、結歎勸修

當我們掌握了整個菩薩道精神, 也如法奉持這十條重戒,這樣對於我們的

生命 ,會有什麼殊勝的功德利 益

以 上這五科 : 第 科 「持戒的意義」是把持戒的內涵做 個 總說 ; 第二

第五 几 包含了 「戒體 、戒行和 懺 悔」 , 是持戒的主要三個 內 涵 , 屬 於 別 說

「結歎勸修」 , 是把菩薩道的 i 功 德 做 個總結 0 總共有這五 個內 容

甲 持 戒 意 義 Ξ

、戒善之別

**《**業 疏》

云:「戒是警意

之

緣

也。

以

凡

夫

無

始

隨

妄

興

業

,

動

與

妄

會,

無

思返本;是以大聖樹

戒

警

心, 不

淂

墮

妄

, 逻

淪

生死。」

周: 切善 作 盡

**《**業

疏

**>** 

**《** 濟

緣》

「戒有二義

:一、有

本

期

誓

, \_

`

徧

該

生

境

0

餘

善

反

之

,

故

戒。\_\_

不名為

戒

。」又智論云:「若

不

持

戒

,

淂

淨

,

以

衵

求

赳

, 惡

求

多

求

,

故

使

來

世 受

狗

衣

食

粗

惡;若

持戒

**眷**,旣

絕

惡

求

涛

「津儀所 是

攝 善 戒否? 作名戒

, 自 ,

業

餘 +

但 單

,

不

名

稱 善

財 施 眷 , 多 貪

不

淨汗絕,乃 不 淨 果 , 如 至 佛 牛 果 羊 豬

先看第一 段 , 瞭 解什 .麼叫 「持戒」 ?也就是:什 麼情況 ľЦ 持 戒?應該怎樣

來持 ;戒?這當中有三段 , 第一 段先講到戒 、善之別

好 事 就夠了 有 些人會有這種想法 ,其實 持 ,;, : 跟 認爲學佛不一定要受戒,只 「修善」的內涵完全不同,所產生的效果也不一 、要存 好心 說 好話、 做

樣 ; 持 ;戒跟慈善事業到底差別在哪裡呢?我們先作一 個說明

無 思 返 本 業 疏 是 **\** 云:「戒是警意之 以 大 聖樹戒警心 , 緣 不 也 得 隆妄 0 以 凡 , 夫 還 無 淪 始 生 隨 死 妄 0 興 業 , 動 與妄 會

,

這段文 ,道宣律祖分成三小段來解 釋

能 第 一段是 「總說」 : 什麼是 持 ,,, 呢?就是我們心念的一種 「警覺」 功

吅 當我們這 作 持 戒 「自我警覺」 的 人 念心跟外境接觸時 , 雖然還會起 會告訴自己: 煩惱 , , 但 有時 是當煩惱活 「不可以!不能這樣做 候 會生起 動 煩惱 時 , , 他 有 會產生 貪 欲 所以 另 瞋恚:: 外 個持 種 種 功 種

能

,

,

!

煩惱

7 戒 的 因 人 爲抗 , 對 拒 於 惡法 不了 煩惱 會 有 , 所 種抗 以它 拒 的 要你發 力量 脾 ; 不 氣 像 ` 你 般 就發脾 人遇到 氣 染汗 , 它 要你 的 因 生 緣 一起貪 就 去做 欲

可 時 你 候 就 以這樣做!」 生起貪欲,完全沒有辦法對抗 , 多了 種警覺功能 這個聲音是從哪裡來的? , 面 對 惡法 煩惱 , 內心 0 持 就是因爲你經過了受戒,得到了 戒 會發出一 的人就不 種聲音 同 7 , , 告 他在 訴自己: 煩惱活 動 示不 「 戒 的

0 這就是 「有受戒」跟 「沒有受戒」 最大的差別

體

關

於

飛體

警覺的功能

,它可以從

兩方面

表

現

出

來

## 一、事前的防範

有防 但是受了 非 當 止 惡的 戒之後 個 染汙 功 能 ,你會告訴自己:不可以這樣做。也就 的 因 , 面 緣 . 對 在誘惑你 煩惱 時 時, , 可 要是按照你過去的老毛 以產生一 種抗拒的 是說 力 量 , 這 病 個 **,** 戒 定會去做 體 在事前 ,

## 二、事後的反省

假 如 你控 制 不了 自己的煩惱 ,還是去做了 , 這時候戒體在 事 後 ,也會產生

種 增 慚 愧 ; 讓 你 懂 得 自 我 反 省 , 然後 趕 快 尋 求 懺 悔 0

增上 減 少過 慚 簡 愧 失 單 , 第 說 , 就 : 戒 可 個是 體 以 說 在 Ë 事後自 我 經 們 開 生 我 始 命 反省 持 , 能 戒 夠 7 懺 產 ļ 悔 生 你的 改 兩 過;當我 種 生命已 力量 : |經發生變化 們 . 內 心 個 是 產生了 事 前 7 的 防 防 這是 非 非 止 止 「 戒 惡跟 惡

什麼要培養這 就是一種 覺 警 的 覺」

種

功能

呢

?

警

功

能

0

的

基

本

定

義

,

那

爲

盜 婬 妄 以 的 下 罪 解釋它的 業 , 而 且我 道 理 們 : 的 由 念 於 凡夫 頭 動 無始 , 往往 劫 來 都 , 是與邪 總是喜歡隨順妄想,造了 惡的 念頭相 應 , 很 很多殺 難 口 歸

到 追 如 本 性 0

狀 態 ; 按 凡 經 夫的 典 的 心 描 是 述 , 我 種 們的 眞 妄 的 心 有 和 合 兩種 體 狀態 , 雖 然 : 我 們 個 是眞 的 本 實 質是眞 的 狀 實 態 的 **,** 清 個 是虛妄的 淨 的

妄想 何 其 , 自 而 我們 性 , 的 本 起 É 心 清 動 淨 念 ᆫ , 大都是跟 但 是 這清 表 淨 的 層意識的 鏡 子 , 妄想相 表 面 已 經 應 染 , 所 Ī 以 很 要造善 多 灰 塵 很 ` 很 容 多

接

著

看第

段

,

有

個問

與答

達 阻 , 要造 惡 很 自 然 成 就 這 是 我 們 般 的 心 理 狀 熊

有這 於造 境 接 善 樣 觸 因 的 的 的 爲 間 時 傾 妄想是 題 向 候 , , , 很 先  $\neg$ 容易 是 活 種 以 動 表 觸 大聖樹 的 層 動煩 是表 意 識 惱 戒 層 , 警心 妄想 而 , 因 眞 此 實 , 不 必須制定戒法 的  $\neg$ 得 動 善 墮妄,還淪 與 根 妄 是 會 在 內 ; 心 , 才能產生警覺的 生 由 深 死 於 處 我 0 , 們 所 造 佛 以 惡的 當 陀 看 我 們 到 傾 :功能 眾生 向 跟

大

,

外

不墮

入邪

惡的

妄想之中

力 持 候 是沒 雖 還 量 戒 然 能 的 身 有 從 , 這一 才 瞭 豿 造 口意 產 惡 吅 解 段的 作 生 的 很 應 該 抗 清 大 持 是 拒 緣 淨 定義,可 的 : 當 來 戒 , 但 刺 力 妄 並 量 激 , 以 想開 這是 你 不表示你 ` 瞭解到· 產 而 生對 始 已 ; 持 活 戒 眞 : 比 治 在 的 動 基 的 正 持 如說你一天當中,都 遇到 本定 的 力 戒 量 持 ; 因 7 義 戒 , 染汙 才 是: 爲 0 叫 你可能 當 的 作 誘 有  $\neg$ 惑 持 惡 只 戒 团 是 , 沒 還能: 緣  $\neg$ 有去造殺盜 緣 0 來 夠 所 刺 闕 產 以 激 不 生抗 我們對 你 生 婬 拒的 這 妄 只 於 時

問 切 善 作 盡是 戒 否 ?

答 : 律 儀 所攝善作名戒 , 自 餘 十 · 業 , 但 單 稱 善 , 不 名為戒 0

有 人問說:持戒的重點在 斷惡 ` 修善 ` 度眾生, 那 麼我們 般的 修 善 , 比

麼回 答 0

如說

布

施

`

放

**生**:

這些慈善事業

也

叫

作

「 持

,;,

嗎?提出這

個

問

題

0

看

祖

師

怎

宣 祖 說 : 必須是佛陀所制定的律儀 ,才能夠 叫持戒;假設是其 他祖 師 跟 聖

賢所制定的 十善業 , 只能 夠叫 「善法」 , 不能 Ш 作 一戒

持 戒 必須是佛陀親自制定的 聖賢 所制定的 只能 夠叫 善善 法

至於菩 因爲 戒 戒 才能 爲 佛說 夠 叫 , 只 作 有 「戒」 佛陀 才有資格制 這是從教法來說 戒 , 佛 陀 以 下 所制定的 是約理論 五. 戒 八八 再 '把持戒跟 關 齋 戒 乃

修善做 個 晶 別 0

薩

0

,

濟緣》 「戒有二義: ` 有本 ·期誓 , ` 徧 該 生境 0 餘善反之

這 一段說明持戒 跟修善 , 有兩個重 |要的不同之處

### 一、有本期誓

是一 被殺 的 身 就是說 . 方向 口意;但是修善不一定要有誓願 時的感動 ,突然起了慈悲心 持戒是先有願望才有行為,要先立定誓願,然後從誓願當 改變了 你的 0 心是不決定的 ` 所以 一時 的惻隱之心 在 , 設法把它救 我們 生命 , 只 是 ,你並 當中 好比你今天到菜市 下 時感動 , 來放 偶 沒有發願 爾 生, , 出現的 而產生善行,不表示你整個 這個不能說是持 說 ? 善法 :盡形壽 場 , , 不能 剛 一定要這 好 中 吅 戒 看 , 做 去發 , 到 持 慶做 大 戒 爲 條 動 這只 生命 ! 也 魚要 你 的

想怎麼做就去做;今天這樣做、明天 可 以 定要這麼做 不去做 「 持 戒 , 是一彩 要看當時的心 ,而不是可能會這麼做;修善就! 種 長 久的 願望在引 情 0 所以 導你 那樣做、後天這樣做…心總是變來變去 沒有持戒 災的人 不一 從今天開始 定要有願望 , 他 的 行 \_\_-爲是跟著感覺走 直 **,** 可 到 死亡為 以去做 止 <del>,</del>你 、 也 0

甲

持戒意義

以 持 說 口 戒 持 能 的 戒 人 這 跟 , 樣 別 修 無選 善最 做 , 這 擇 大 的 兩 , 只能 差別是 種 生命 要求 觀 不 自 持 戒者心 樣 , 定 中 要這 有一 個 是 有 樣 個 做 願 明確 望 ! , 的 願望 定 個是沒 要這 有 願望 樣 做 , 所 跟

:

#### 编該 生 境

害 飛 的 來 說 的 個 所 0 你 眾 緣 0 前 ` 地 事 的 生釋 境 面 Ŀ. 只 實 是 所 爬 F. 約 緣 放 有 1這三條 的 出 境 , 著內心 修 非 所 你 善 有眾 常 的 善意 事很難 地 魚 來 生 , 說,有 廣 其 大 , , 正 普徧 但 他 是 式 的 這 宣佈 含攝 持 眾 種堅定的 是一 戒 生 你 般 口 :從今天開 切 修 以 不 眾 誓 善所 0 當你 定照 生, 願 在 做 好比: 始對 受了 ;第二 顧 不 得 到 所 不殺生 你今天救了三 到 的 個是約著所 有 , ļ 的 你 眾 戒 不能普偏 之後 生 , 都 條 面對 , 你 不 魚 地 對 的 加 , 對 心 以 天 外 境 傷 每 中

常 觀念就 廣 大 綜 把持 上 心 所 戒 力 說 跟 強 , 持 修 , 善的 戒 而 的 且. 特 定 所 色 : 緣 義 境 , 第 講 庸 得 個 更清 心 有 堅定的 強 楚了 境廣」 誓 願 , 是 , 其 第二 他 個 善法做 所 面 對 不到的 的 所 緣 0 這 境

個

非

#### 以 下 是祖 師 把持 戒跟修善 的 結 果 , 做 個 比 較

他 的 生命目標 假 設 個 , 人積極 並沒有明確 地 修善 的一定要「斷惡、修善、度眾生」 , 但 是沒有 持 戒 , 偶 爾 也會做 此 三慈善 善 ,這樣會有 事 業 , 但是 什麼

結

果呢?

是以 是說 來獲 變成 欲果報  $\neg$ 故 得 使 ,既然他沒有想要成佛的願望、沒有想要增上的願望,所以他的生命 因爲這個人內心沒有一 「欲望」 以 來世受不淨 。他希望經 更多的 利 求 做爲 利 利 養 , 由這些 惡求多求』 動 .果... · 造 動力,即 成 一善事 種隨 種清淨的願望,所以會不斷產生欲望的活動;也就 便他去做慈善事業,所追 ,換來財色名食睡五欲樂;那 ,希望透過微小的 心所欲 ,多求 無厭的心態,這樣的染汙心修善 利養 求的也是一種 , 布 施 麼以染汙心來修善 一百塊 不清淨的五 、兩百塊… 本質

惡 0 什 我 麼 們 吅 都知道因果的定義 不 -淨果』 染汙的果報 : 富貴從布施中 ? 舉 個 來 譬喻 ,這是不能改變的 , 好 比 『牛羊豬! 因果法則 狗 衣 食粗 0

常 染汙 富 那 貴 報 有 麼 的 是 X 的 你 把把 不 果 今天 , 所 ·尊貴 你 報 整 以 用 0 好 得 染汙 的 理 比 果 得 ; · 尊貴 變 報 漂漂亮 心 成 的 來 的果報是兩 時 供 隻狗 亮的 候 養 慈 , 不 善 , , 那 也 能 機 隻腳 可 得 也 構 是 以 尊 , 得 貴 也 布 , 比 到 身 會 施 如 的 主 產 , **入的** 說 而 善 生 天道 是 富 業 以 貴 吅 竉 卑 愛 的 ` 0 人道 賤 但 ` 果 是 得 的 報 ; 變 到 色 只 匹 成 美 身 隻腳 是 好 , 來 你 隻 的 受 的 八 狗 飮 用 本 食 , 隻腳 ·質 這 這 ` 經 個 種 是

樂果 果 會 了 造 報 很 多 報 善 所 /慈善 以 , 這 旧 , 就 是 如 事 業 是只 本 果 質是 我 , 但 們 修 染 是 表 沒有持 內 丽 汙 心 的 的 的 戒 善 , 結 煩 法 , 心 果 惱 , 我 中 而 ` 們 欲望 沒 沒 的 有 有 沒 善 理 修 想、 有 業 你 加 的 , 以調 流 沒 心 落 有目 到 治 畜 . 標 , 修 結 生道去受用 來 身 果招 作 不修心 引 感 導 染汙 , 卑 表 雖 的 賤 面 然 安樂 上. 的 偶 做 安 爾

是

屬

於

卑賤

的

果

報

能 夠 產 反 生 渦 清 來 說 淨 善良的 , 如 果 行 個 爲 人 , (修善 即 可 又持戒 成 就 五. **,** 乘的 方 功 面 德 能 , 豿 乃 持 至 戒 於 調 成 伏 就 心 萬 中 德 的 莊 欲 嚴 望 的 佛 又

果 所 以 持 戒 是 由 內 而 外 先 有願望才 有 行 爲 ,修善只是一 時 的 感覺 內心 並

沒 有 改 變 , 差別 在這 個 地 方

這 裡 , 我 們 講 個 /**j**\ 故 事 來 做 說明 , 這是律典所 記 載 的 故 事

他 在 買 佛 賣中 在 世 的 賺 Ÿ 時 很多錢 候 , 北 , 就 方 有 把 個 賺到 大 的 或 珍寶 叫 憍 、財物拿來供養波斯匿王,因爲古時 薩羅 或 「, 當 時 有 個 做 生意 的 商

候這 種供 養能 夠 換取官 位 , 所 以 波 斯 匿 王 很 高 興 , 就賞給他一 個官位 做

之後

, 波

斯

匿

王

就

把商

的

珍寶集

中一

起

夫人全部

出

夫人 來 領 沒 賞 有 。 當 來 所 0 這時 有 的 夫 候 (人都 波 斯 匿 到 齊時 人所供養 王 有 , 只 點 不高 有 興 個 , 人沒 就 跟 有 侍者說: 來 ,就是他的 ,令人請他的 我要賞這些夫人珍 第 夫 人茉莉

人 不能 , 茉 碰 莉 觸 夫 珍寶 人 還 的 是拒 0 ᆫ 波 絕 去 斯 匿 0 這 王 說 時 : 候 波斯匿 「不管! 王 ·把她 一就生 請 氣 過來 Ì , 想去 侍者又去找茉 興 師 問 罪 莉

寶

,

什

麼第

夫

人沒有到

7呢?」

侍者報

告說

:

茉

莉

夫人今天持

八

關

齋

戒

,

夫

但 是當 他 氣 衝衝 走 到業 莉 夫人的房間 .時 , 看到茉莉夫人身相莊嚴 功 德巍

戒 持 麼 巍 П [答說 就 佛 法 , 他 產 陀 , 爲 的 生很 的 : 八 何 瞋 「 我 大 關 心 有 也不 的信心 如 馬 齋 戒 此 上 · 知道 莊 消 , 如 嚴 失 , 問說 之相 , 此 , 要不然我們 轉 而 ? 已 成 啊  $\neg$ 八 茉 種 , 、關齋 沒 莉 敬 有 夫 畏 起去請問 戒怎 人 什 心 麼 口 , 麼就 特 字 答 就 別 說 間 有這 法 說 佛 : 門。 陀  $\neg$ 麼大 沒 0 夫 什 功 這 就 麼 人 德 時 啊 , 呢?」 候 我 起去晉見佛 , 就 波 你 是六 斯匿 今天 茉 莉 齋 是 王 對 夫 H 修 陀 什 持 奉 0

有 佛 吅 的 波 居 本 陀 ! 斯 0 ·期誓 說:「 接 匿 爲 H 佛 著 是 什 王 那 大王 # 說 夜 又 麼 第 麼 間 受 說 : 八 如 <del>;</del>如 關齋 持 最 很 個 果 大 八關 果你 就 多 編該 的 你 戒能 算你 婀 把這 福 齋 把整! ! 生  $\coprod$ 戒 夠讓茉莉夫人產生這麼大的威德之相 把整 把我 此 境 ! 個僑 珍 少 個 這 寶 修善的 量 爲 薩 麼大 國家 供 種 什 羅 養 植 麼 國的珍寶 的 的 範 佛 , 呢 珍寶都 陀 或 韋 就 ? 家 , , 口 因 普編: 這 珍寶都 以 爲持 都集 拿 收 個 整個 來 福 穫 戒 中 供 集 報 很 心 起 法 養 中 大不大?」 多果實 中 一來,這些珍寶多不多?」 [界眾 佛 起 有 陀 來 生 , , , 個 這個 呢?佛 也 , 這是大 對 明 此 他 法 確 不上 珍寶是很 說 界 陀 的 福 茉莉 每 誓 跟 田 很 願 波 個 夫 大 多 斯

比 我 眾 艄 生 不上人家一 都 的 釋 修 善只能對局 放 出不殺生 天當· 中 ; 好 部的眾生 不偷 好地受持 盜 <del>、</del>不 0 所 邪婬、不妄語 八關齋 以 從功 ?德的角 戒 、好好地受持菩薩戒的 …所以 度 來看 所 , 修 緣 境 輩 非 常 子 功德 的 地 善法 廣泛 , 這個 , 都 丽

體 是怎麼成就的呢? 當然 , 持 ;戒主要的中心思想,就是 爲什麼能夠產生這麼大的力量?我們作一個簡單說明: 「戒體」,修善沒有戒體;而這個 「 戒

地方也說明了持戒跟修善的差別

## し 二、 戒體成就

於 10 器 波 法 ,  $\wedge$ نلا 上 事 不 有 魦 為  $\stackrel{\frown}{>}$ 緣 惡 起 হ : 之義 ; 測 謂 思 , 明 領 法 慧 納 界 , 冥 在心 塵 沙 會前 二諦 ,名為戒 法 筝 。 以 法 體 0 此 。 ∟ 以 要 己要期 期 之 14 , , 施 與 造 波 方 妙 便 法 • 相 善 應 淨

正 納受到 如 果 你想要受戒 「戒體」 0 這一 , 這 段文,我們分成三小段來說明 段文就非常 重 要 ! 關 係到" 你在受戒的 B 時候 ,是否真

第 個 , 受 戒 的 時 候 , 你 的 所 緣 境 到 底 是 什 麼? 你持 戒的 物 件 是

『謂法界塵沙二諦等法。』

選 修 生 以 切 擇 善 善 例 , 沒 外 當 ` ` ļ 誓 度眾 辦 無論 <u>'</u> 你 法 度 面 對 生 般 對 他 他修 切 的 是 的 眾 對 寶 慈善 你 善 生 象 的 許 親 , 事 , 0 下 做 你 所 屬 業 誓 以受戒 是對 不 , 願 ` 或是 口 到 : 能 整 0 我 的 但 個 你 只 弟 對 時 是受戒 +的 子 某部 候 冤 法 某某 界 家 , 你 的 分的 , , 從 都 要做 時 切 是 候 眾 有 今 好 你 , 生 情 以 你 心 一來做 持 ` 後 無情 不能 理 戒 要: 準備 施 的 宣 誓 有 捨 對 這 **,**對 佈 斷 象 從 種 的 , 今天開 想法 於 切 都 , 沒 不 惡 是 有 相 你 , ` 誓 你 應 始 斷 別 的 個 修 惡 你 眾 無 П

持 戒 的 所 緣 境 沒 有 特 定 對 象 , 都 不 能 有 例 外 !

重 望 一你的 來 丰 你 , ?誓願 你 導 可 不 以 , 能 而 ! 看 不 去 看 是讓 殺 般 菩薩 Ĺ 他 你 在 戒 , 的 你 沒有 , 感 沒 佛 :受戒 情 有 陀 資 來 說 格 之前 主 不殺 去 導 報 0 , 感情 生 生 復 命 包括 大 都是受感情 上 爲 你是受了 受了 哪些人? ,菩薩 所指 傷 如 戒 , 但 果這個 使 , 是 生 你 命 跟 還 是 著 是 殺了 由 感覺 必 你 須 的 你 走 尊 的 願

法界一 戒之後 切有 情 , 你只能跟著誓願走!所以受戒 、無情 , 包括你的親屬 ` 包括你的冤家…都是你持戒的對象 的 詩候 , 要記 住 :你的所緣 境是十

其 次 ,應該 用 什 麼樣的心態,來受戒呢?這是講到 「能領納的心」 是講到

所

緣

境

盡 形壽  $\neg$ , (受五戒叫 以己要期 ڪ , 所謂「要期」 「盡形壽」,受菩薩戒叫 就是你必須許下堅定的誓願 「盡未來際」),要誓斷 : 我 弟子 切 悪 某某 ,

誓修一切善、 **誓度一切眾生** 

### 從今以後 ,你的 生命只做三件事 斷惡 、修善、 度衆生

,

 $\neg$ 

業的 就是 心 種 禮 心  $\neg$ , 必 測 中 拜 種堅定的意志力, 思 不 許下誓願之後 ` 萌 烏 慧 恶 業的 0 清師 , 也就 這時 ` 是說 也就是我們心中的願望,而 候除了發願之外 遵守受戒的 施造方便』 , 這時候你的誓願是以思心所做 儀 軌 ,身口二業必須有種 , 0 內心不能產生邪惡的 在 整個 過程當中 且這個願望是跟智慧相應 種 , 根 要記 受戒的方便 本 想法 , 住 所謂 , 安  $\neg$ 「 思 」 善淨 住 身 在

去 的 ,  $\neg$ 清 冥 楚分明沒有含糊籠 會 前 法 , . 前 法 統 是指受戒的 我一 定要這樣 所緣 境 做 +! 依 法界的一 止 思心 切有 所] 跟 情 ` 「慧心 無情 0 所

是受戒 的 種 領 納 心 態 個 明確 的 願望

<u>|</u>

警覺功能就 永遠存在你的心中 , 引導 你的 新生命 , 這個叫 作 「 戒 體

應

時

,

這

時候

心、境

和合

啪!產生一

種強大的功能

、一種警覺的

功能

, 這

種

有情無情相

再

看第三

段

:

以此

要期之心』,當你心中的誓願跟十法界的

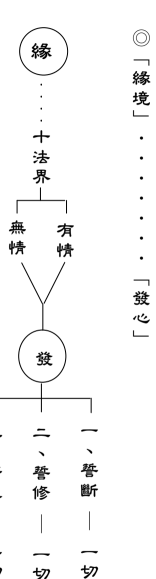
我 們 |常說 : 個 人受戒之後 , 叫 作 「法王座下 ·又添 新 孫 ,這是你新

菩薩 Ħ 開 標 道 始 0 0 你必 爲 這就 什 .麼? 是 須遵守自己所 個 · 因 爲 人 作天的 持 戒 設定的 的 你 開 , 是 始 目 跟著感覺走;今天的 標 , 要求自己遵循 : 斷 你 ,是依 悪 ` 修 善 止 願望來行 ` 度眾生 生命

以下 我們把這段文 , 用 表 解 來作 -總結

的

的



惡

體 備 有眾 發 **元** 的 來受菩薩 生 我們 ļ 有 很 每 0 我 受戒 多人 你 曾 個 戒 所 的時 的 經 在 法 面 受戒 在 對 都 , 臺 他 的 育它 候 蕳 灣 是 的 , 我 + 的 時 要記得掌握這四 間 法界 因 候 寺 緣 , 心 法 廟 有 , 師 裡念 念 講 情 無情 뎨 , 過 我是種 彌 뎨 《受戒 陀 彌 個字: 的 陀佛 .佛是求 境 田 須 界 聖號 的 知》 `  $\neg$ 你 往 , "緣境發心" 的 經常要撒農 生極 , ,你念阿 持守範 其 ` 樂世 中 誓 有 度 彌陀佛是不能得戒 韋 . 界 位 |是平等廣 藥 ,受戒是要緣 居 , 如 士 切 切 果 , 衆 善 我 他 大 生 不 是 的 撒 準 所 境

在 的 眾 農 立定 藥 蟲 生 釋 排 , 我 誓願 除 放 辛 善意 在 辛苦苦 時 外 , 0 , 是不 我 我 告訴 種 做 能 的 不 有 他 到 稻 任 ! : 田 何欠缺的 , 你這 三分之一 也就是說 樣是 , 都 不 得 , 他 可 不 會 希望 以 到 被 那 的 戒 . \_ 些蟲 體 他 的 的 所 ! 持 吃 以 你 戒 掉 你持 沒辦 對 , 所 象 戒 以 法 , 的 得 把 你 要我 對 戒 那 象 此 體 吃 對 , 0 絕對 當 稻 那 你 米 此

不能

有所

揀

別

這就 發 我 超 口 是 其 能 種 次 「戒 誓 剛 誓 , 要發 體 開 斷 願 始 , 切 這 會 起三種 的 做 悪 時 成 得 ` 就 候 誓 誓 不 一心 夠 修 願 好 境 切善 過 , 但是是 去 和 合 我是一 、誓度 絕 不 放 產 個 生 一切眾 棄 \_ 顚 !這就是緣 種自我 倒 生 眾 生 , , 警 用 就 覺 +不再 這三個目 ` 法界的 自 提了 我 反 標來 有情 省的 , 從今開 無情 要 功 求 能

É

而

,

始

戒 體 的 意 義 是 什 麼呢 ? 爲 什 -麼能 夠 當 作成 佛 的 動 力 呢 ?

有資格受菩薩 其 實 , 菩 薩 戒 戒 , 所 裡 以 面 受菩薩 說 得 很 戒 清 很 楚 重 , 視你的 菩 薩 戒 「發心」 是 成 ; 佛之因 · 當 你發心 , 發 心 想要成 要成 佛 佛 , 當 才

這

個

地

方

0

爲 你 , 準 眞 備 的 好 是 要往 相 差天 佛 道 壤 走 , , 沒有 你 就 關 有 係 資格受菩薩 , 行爲可 以 戒 慢慢學習 7 當 然 , , 但是你: 我 們 的 的心態必 行 爲 跟 佛 須 陀 的 整 行

跟 佛 陀 諸 . 的 位 心 想 想看 態 樣 : 0 個 人能夠對 所 有 的 眾生 斷 惡 、修善、度眾 生, 這件 事 情!

有

誰

做得

到

呢

?只有

\_

·佛陀」 才做

得

到

!

對

不

對

!

子, 先 把 之後變成 佛 佛 陀 種 爲 Ť 八個 引 種 下去 導我們眾生通 種子: (,這粒) 然後 種 ,那些善良的功能就慢慢擴大、 子自然會帶動第二種 往成佛之道 , 雖 然我們 子,第二種子會變成 還有很多污垢, 慢慢擴大

・是這 沒 四 關 粒 係 種

個

意思

乘 步 種 性 步 不是說受了 地往 ļ 所 前 以 走 要 戒之後 0 先瞭解 因 爲 你 , 馬上 : 的心態跟 爲 什 可以 麼佛陀 成 佛 佛 的 要制定這些 心 ;是生命的方向開始往 態 樣 , 戒 這 法來 個 吅 引導我們 作 成 你 佛 已 ? 經 的 道 方向 成 理 就 就 在 大

再 看 下 段 , 談 到 戒 德 戒 的 功 德

Ξ ` 戒 漣 超 勝

 $\sim$ 業 疏  $\bowtie$ <u>5</u> :

熊 持 熊 由 防 有 本 隨 種 心 熏 動 10 , 故 遻 カ 熏 有 本 常 識 , 熊 如 牽 淺 展 習 轉 , 起 熊 功 靜 用 妄 故 源 , 於 諸 過 境 , 熊

這 段 把 受 戒 所 產 生的 功 能 德 用 , 作 個 總 結 0

憶

,

用

•

,

是

,

0

產 充 生 滿 廣 無  $\neg$ 大 量 由 的 的 有 菩 欲 本 提 望 種 心 熏心 , 如 , 這 此 , 在 的自 個  $\neg$ 我們還沒有受戒之前 本 私 種 ,只關 就是當登壇之後 心自己的身心 ,我們的 世界 , 緣 +; 那 心 法 總是跟染汙心 界有情 麼受戒之後 無情 , 開 境 相 界 應 始

它 誓 到 /戒體 會 願 產 , 所 菂 生 人 種 種 , 下 即 善良 的 便 第 在 的 個 睡 熏習 善善 覺 作 種 , 都 用 子 能 , 也 夠  $\neg$ 產生 力 就 是最 一警覺 就 是 初 的 的 功能 種 善 恒 種 常 子 ; 在 不 , 在 斷 睡 覺 的 污 當 泥 功 當 中 能 中 , , 遇 開 到 個 始 眞 萌

正

得

芽

,

許

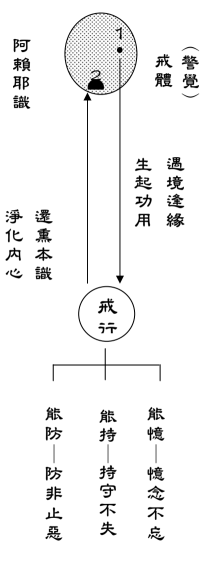
下

此 好 的事情 ,都能夠產 生戒心: 「誒,不可以這樣 , 我受戒了!」 那這個戒

體就很強。

是輾 長 不忘 染汙過失的外境生起時 生的願望  $\neg$ 隨 後習』是指後來的習氣 , (轉增長 邪 Ĺ ,自己已經受了戒;第二個,持守不失,對於自己所發斷惡、修善  $\neg$ 悪的 動 能牽後習 用 ,能夠堅固地持守;第三個,產生防非止惡,對惡法產生抗拒 功能 , , 因 最後就把染汙的力量給消滅掉 漸 ,起功用故』,這個最初的善種子,又能夠帶動下一 爲 漸地 一次又一次對惡法產生抗拒 減少 ,能夠產生三大功能:能憶 ,習氣就是種子;而生起 ,這樣慢慢地熏習阿賴耶識 Ì ,內心當中善良的功能 、能持 一種警覺、反省的 , 就像滾 .` 能防; 雪球 使令你憶念 個善種 . . 樣 功能 的 開 力量 、度眾 始增 ; 當 , 如 0





起 作 大 能 剛  $\neg$ 爲 本 開 憶 剛 光始受戒 種 開 能 熏 始 持 心 做 , ` 是在 的 能 時 防 有 候 的 污泥 了 要勉 功能 善種 的 強 子之後 心 , 產 中 , 勉強久了就變 生 , 先種 , 它就 種 強 下 大 會 的 產 個 光明的 成習慣 願望 生 現 行 , 勉 , , 種 所以又產生了 強自己要往 遇到 子;這第 公染汙的 好 因 個 第 的 緣 種 方 , 子 個 向 就

走

0

生

吅

善 種 光明 子 第二 的 力 量 個善 漸 漸 種 地 子 增 文引 長 , 生第三個 黑暗漸 漸 善善 地減少 種 子 , , 第三個善 這時候生命就開始改變了 種 子引生第 匹 個 善種

# 生命的改變,是由第一個願望來改變的!

爲 《什麼「受戒」 在我們生命當中 , 扮演這麼重要的角 色 ?

天還是怎樣 的 吅 影 作 響 現現 因 爲 ; 在 講實在 我們習慣活 , ?就是有很多過去的你 生命的改變只有一種情 話 ,我們想要改變生命 在 !過去,生命是由過去而演變成 況:就是你自己願意 , 才 有 很困難 現在的你 , 你看你 ,所以我們現在深受過去 現在、演變成 昨天是怎樣的習慣 改變 ! 連佛陀 未來。 都 什 無法 , 今 麼

種善的 發心 法 , 然 受 , 功 在 後 戒 能 生 讓 是不能 命 你 當 去 漸 中 發 強 漸 擴 願 , 迫 種 大 , 的 由 下 , ! 你自己去設定目 最後產 我強迫你 種 善善 良 生生命的 的 ·發願 功 能 ,那是沒用的 標 改變 , 由 ; 然後 此 , 而 這就是戒體的 遵 慢慢產 照佛 ! 所 陀 生 的 以佛陀設定 兩 方 種 內 法 善的 涵 去做 功能 緣 個 境 戒

強

迫

你

改

變

#### (卷二)

上 堂課 , 我們講到持 戒 的意義 ; 主 |要的重點是說明:受戒之前跟受戒之

後,到底有什麼樣的改變?

誓度 生命 處發 的 動 種 樂的感覺 身 環 情緒 , 、意六根 境 生命 起 受 要往三個 在受戒之前 切眾生 一 種 戒之後 ,你變得很糟糕;因爲深受「感覺」 總是受外 , 也可能是痛苦的感覺;透過 種 |願望 , 去攀緣色、 聲 思想 , 方向走 ; 我們的 生命 ··不管環境怎麼變化 ,我們的生命就活在根、塵、識當中, 在的環境影響;如 心。一般: : 不再跟著感覺走了 生命開始產生了變化 第 人在受戒之前 「、香 個 ` 誓斷 ` 味、觸 果遇到好的環境 , 雖 根 ,他的生命、行爲大概就跟著感覺 切 , 、法六塵,產生一 然改變不了 的影響,所以 、塵的作用 惡 而是依著願望走 , 拒絕 第二 遵從自己的 個 外 ,產生了感受 ,就變得 ` 也就是眼、耳 在環 生命似乎是做 誓修 種感覺 境 以願導行 感覺 更好 切善 但 是至少我的 , 就 , 從 ;可能是快 ;第三個 · 遇到 不了 鼻 內心 生 、舌、 主 不好 在 起 活 !

# 生命的改變,來自於內心—目標以及願望的設定。

我們舉一個實際的股故事來作說明:

特 洗 懕 因 貨 位年 公司 一歲 爲 地 衣 跑 服 錢 家 臺 輕的 裡子 灣高 到 , 很 , 是 十二 存下來。直 高 辛苦 女多 雄 高 雄 當 中生,家裏很貧窮,父親是做臨時工的,母親是給人家洗 有 /,學費 一家大 時 ,想買 層 樓的 最 到 大的 有 個高! 天 又很貴,這位 電梯大樓 統百貨 百 7,他的 級 貨 鏡子送給 公司 公司 。這家百貨公司的建立 母 去選 ,差不多在二十年前 高 親 生 中生很孝順 母 購 百快 親 , 來表達他對母親 到 了 , 除 , 他 了 心 ,有一段因 ,它是 ,努力用: 想 :母親 東南亞最大的 的 孝 功 心 每天幫 讀 緣 :當 , 書 衣 於是就 , 服 還把 的;

下 果這 他 , 這 就 個 大 高 很 爲 推 中 不 他是 客! 生太緊張 , 這 氣對 貧 個 窮 高 他 人 中 說 家 , 生自尊心 不 的 小 孩 這 心 子 個 差 , 你 衣 , 受到嚴 不 點把鏡 服 要亂 穿得比 重 動 子打 的 啊 較 寒酸 打 翻 ļ 擊 打 , 店 破 , 選 員 7 購 很 生在這 , 生氣 你 鏡 可 子 賠 時 麼貧 , 就 不 , 窮 店 把 起 他 員 啊 的家裡 ! 推 瞧 不起 了 結 ,

連 . 店 員 都 瞧 不 起 他 , 個 鏡 子都買不 好 ;回去之後他許 下誓願 :今生一定要蓋

## 一個更大的百貨公司!

使 後 犧 犧 牲 令 牲 , 塊 一層樓 就 放假的 錢 休 我 息時間 個 有 整 都是自己賺 很多記者去採 人心 的百貨公司 個 時 生命 蕳 中 ,努力讀書;本來是讀 詩變了 • 有了誓願之後 爲 來的,完全是白手起家 什麼?有願望 呢 ? 訪 . |-他的 他說 原來生命是可 成長過程 , 生 命 : , 就 「我要感謝那位店員 就 理工 不 有 ,「哇!你是一個 科的 再 無量的潛能 ,最後果然創 以改 跟著生命的感覺 , 變的 轉 到 !我們 商 , 他 建了大統百 科 , I 貧窮 因 可 ;就從基層 可以跳脫 以 爲 走 她推 減 人家,怎麼能蓋 0 他 少睡 貨公司 T 犠 過去的慣 幹 我 眠 牲 趙 睡 、 可 以 。 之 把 , 眠 每

過去 讓 你自己去緣境發心 大部 跳 脫 分的 出 來 就就 人總是習慣活在過去 必須 要立定誓願 讓你自己去要求改變:從今天開始 ,昨天怎麼樣 佛陀深深 瞭 解 ,今天就怎麼樣 這個道 理 , , 因 我 不 此 再做眾 ;所以想要從 而 制 定 生了 戒 法

性

下面我們把戒體的觀念,再作明確的說明。

我要向佛陀學習!這就是受戒的意義,也就是在你心中許下一種堅定的誓願 0

甲 = ` 戒 體 相 狀 (分二:乙一 , 別 明 大 乘 種 根 本 0 Z \_ , 結 示 大 乘 無 心

别 明 大 乘 = 種 根 本 (分二: 丙 \_\_ 菩提 心 丙二、 空正 見

两 ` 答 提 10 (分二:丁一 明 一發心爲 趣入大乘之門 0 丁二、示菩提 心之修

學

方

法

ナ

明

鋑

16

為

趣

入

大

乘

之

門

立 然 何 此 亦 時 更 0 墮 生 無 故  $\wedge$ 於 在 起 所 廧 最 聲 未 餘 論 初 朤 生 大  $>\!\!\!>$ 筝 餘 乘 云 漣 大 地 0 : 乘 • 於 , 亦 退 此 數 此 淂 失 大 中 , 安 大 乘 亦 佛 立 乘 以 隨 說 為 唯 趣 0 = 大 鋑 大 何 種 乘 乘 尸气 此 大 人 10 敎 , 乘 ; 安 典 然 , 何 立 多 熊 波 時 所 ; 羅 入 離 門 浚 宣 銮 此 唯 多 出 說 , 大 答 大 , 縱 乘 即 乘 提 有 以 與 10 , 涌 亦 正 窓 達 0 咒 以 理 若 空 大 唯 於 , 性 鏣 乘 亦 相 筝 此 善 續 , 漣 成 10 除 , •

這當 前 面 中 講 有 到 兩 持 段 戒 跟 第 修 善的 段 差 別 別 明 , 大 這 乘二 科 種 明 根 白 本 的 表 0 示 大 整 乘佛法 個 大 乘 的 的 修 根 學 本 範 恵 韋 想 , 包

安

立

括 個是 布 施 「菩提心」 持 戒 忍辱 , 就是所謂的誓願力:一 ` 精 進 禪定 智慧 ; 而 個是「空正見」,就是所謂的 持 戒所依 止 一的 中 Ù 思 想 有 兩 觀照 個

,

力 這 兩個是根本 所以菩薩 的 **戒體包括了菩提心和空正見** 

心 的 重要,它是成就大乘功德的一個入門。

菩提心」當中

有

兩段

, 第

段

「明發心爲趣入大乘之門」

,

先說明菩提

除 此 更 無 廣 ☆ 論 》 所 餘 大乘 云: 0 於 此 此二 中 佛 乘 說 隨 \_ 趣 種 何 大乘 門 , , 然 謂 能 波羅蜜多 入門 唯 菩 大 提 乘 ら い 與密咒大乘 0

乘」 羅 而悟入心中的道 就是所謂 蜜多的顯教大乘」 這 也就是 段是 的修習止觀; :悟入中道的 總 標 。第二個是透過口業的持咒、身業的結手印 0 , 在 另 好比思惟 佛 陀 實 個是屬於密宗的 的 相 大 有 乘教法當 「因緣所生法 兩 種選擇:第一 中 「密教大乘」, , 其實 ,我說即是空」 個是從文字上的聞 是分成 兩 或 種 、意業的觀想 ,從文字的思惟 者 Щ 第 作 思修 個是 「密咒大 , 也 「 波

密 相 應 而 悟 入中 道 實 相 0 這 兩 種 方 法 都 可 以 不 管你選 擇 什 麼 法 門 ,

夠進入大乘功德門就是菩提心。

忇 成 的 能 來 的 身 苦提 就 拜 心 豿 0 心 大 自 進 佛 態想要保護自己,所 就是 , 乘 或者是 利 心 入 誦 佛 說 大 經 的 法的 這 乘 ` : 功 做 我 個 女人的身心 德 功德之門 修 很 們 就 學是由 是大 多慈善事業 的 誓 生 度 命 乘 , 內 以 唯 ; 戒 , 切 由 因 體 而 我 獨 眾 外 爲對自己的 們的心 於 的 , 的 生 過 但是因爲 ,心量太小,成 基礎 方法 去的 , 發不 成 , , 業 就是 也 就 身心世 胸 起來,造 力創造一 就 利 量狹 是 要發起 他 誓 的 就 小, 界產 功 不了大功德。 個五 成 斷 : 德 所以創造不出 我們 生 , 上求 一愛著 蘊 這 切 生命 身心 是整個 惡 , 佛 ` 而 很 誓 所 , 道 難 產 可 修 大 以 ` [廣大的 能 改 生 下 這 乘 一種自 變 是男人 裡 的 切 化 ; 根 善 講 眾 功 雖 本 生 到 的 德 然 私 , 0

縱 有 通 若 達 空 於 相 性 筝 續 德 , 何 , 時 然 亦 生 墮 此 未 聞 竽 生 地 餘 德 , 退 , 失 亦 大 得 乘 安 立 0 為 大 乘 大 教 乘 典多 人 • 所 何 宣 時 說 離 此 即 ,

以

正

理

,

亦

善

成

立

0

N)

安

立

0

很多布 而已 即 反 過 便 來 你 , 爲 還是退失了大乘 施 說 沒 什 有修 ` 麼菩提 , 持 如 戒 果你忘失了菩提心 布 的 心這 施 功德 、持戒: 麼 功德。所以大 , 乃至 重 要呢 種 一成就我空的 種 ? 功 ·這裡 , ?德,但! 再 乘功德的成就 也不 作 只是發心 功德,頂多只是一個自了漢的 ·想成 個 說 佛、度眾生了 明: 而已, ,首先必須跟佛陀有 在我 們這 也可 , 以成爲 這時 期 的 候縱 生 大 命 乘 同 聲聞 使做 當 行 .樣的 者 ; 中 7 ,

生 可以 說 , 如 即 成  $\neg$ 是果」 <u>寸</u> 便我們不 大 (乘教典 的 ; 大 以聖言量來做 爲 多所宣說 大乘 的 理論: , 在 判 就是因 整 斷 個 , 就 大 緣 乘經 從 法 大乘的義 , 典當 在因 中 地當中 理 , 佛 也 陀對於這個 有 可 以 如是因」 知 道 , 這個 [道理經常宣 , 就 觀念是 會產

願望

,

就是要成就

「大乘種

性

,

這

是一個

基

本

標

準

第三段總結:

故 於 最 初 入 大 乘 數 , 亦 以 唯 · 發 此 じ 安 立 後 出 大 乘 , 亦 以 唯 離 此

7

大的 是以菩 心 大 提 願 此 我們 心來安立 來安立 判定 ; 同 0 所 樣 個 以佛 的 人是不 , 我們 法的修學 是開 要判定這 始 ,實際行 成 就 個 大 人是不是已 乘 動可以緩 功 德 就 慢 經 看 他是不是發起這樣 失掉大 , 可 以暫 乘 時不做 的 功 德 利他 , 也 廣

的 事 業 , 但是 你的菩提心一定 要發 起來

在 蕅 益 大師 的 《靈峰宗論》 中 , 有 講 到 句 話 • 諸 法 無性 , 盡隨 心 轉

心 名 利 切法 極名利 ;心爲菩提 **,** 切法 趣菩提 0 這 句話的 大意是說

定;是 當我們去造 個 很 大的 作 功德 個 法 , 好 還是一 比 去行 個 很 布 微 施 /**j**\ , 它對: 的 功 德 你 會產 , 不 生什 一 定 。 麼樣 是誰 的影響 來決定的 並 不決 呢 ?

,

0

,

了私 盡 隨心 心 而 轉 去 布 ļ 施 就 , 就 看你當 會 感得 詩在 雜 染的 布 施 的 果 時 報 候 ; 如 , 動 果是爲 機 是什麼? 了 要成 佛 如 果是爲 , 眞 Ē 利 7 他 名利 的 心而 ` 爲

去 布 施 , 所 成 就 的 就 是 大 乘 的 菩提 功 德

於 這 點 , 钔 光 大 師 在 令文 鈔 **×** 當 中 , 講 出 個 三譬喻

關

他說 爲什 麼佛陀 在 因 地 的 時 候 , 做 7 很多布 施的 善業 , 結果成就了 萬德

染的 的 蛇 心 爲 報 會 莊 喝 牛有調柔心 旎 , 嚴 所以水跑到蛇的腸胃,結果轉成毒液。爲什 護持三寶的善業,爲什麼這個 件 五 ? 同樣 了變成 的 事 欲果報 佛 情 陀 ? !影響到 (毒液呢?心態不同!這 的善業跑 , , 魔 水跑 爲 王在 什麼呢 到牛裏面 到 你所修的善法,可能變成五欲的雜染果報 因 佛陀的心 地 ?印光大師說:這就像牛 的 時 [,結果變成牛奶;蛇也去喝水,但是蛇 候 中 善業跑到魔王的心中 , 裡主要是說明:「發菩提心」 也供養了 成就萬德莊嚴 寺廟 麼同樣的水,牛喝了變成牛奶 -跟蛇的 ; 跑 也 做 到 ,卻變成 7 ?譬喻 7魔王心 很多的 ,或者成就 , 牛 中 是非常 無 種 去 , 遮 卻變成 雑 有瞋恨之 喝 (供 水 染 的 僧大 大乘 重 , 大 要 雜 果 ,

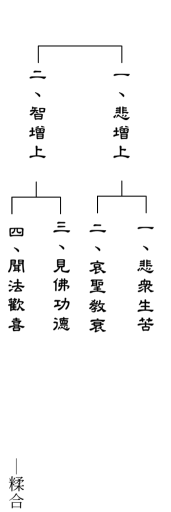
那 應該怎麼做才對呢?下 段說明菩提心生起的方法 的

莊

嚴

功

德



般 來說 ,菩提 心的生 起 有 「悲增 上菩薩」 跟 「智增上菩 ·薩 | 兩 種 差 別

《 输

伽師

地論

然菩提心的 內 涵包括 悲 ` 智的 ]雙運 , 但是生起的過程有所 偏 重

雖

悲增

上菩薩

:

有些人過去生中

,

在佛法修學上

,悲心比

較

重

,

依

《 输

伽 師地論》 來說 ,菩提心的生起因緣, 主要是因爲菩薩 「不忍眾生苦 , 不忍聖

教衰」 中 ,不知道爲什麼會這樣;活在顚倒當中,不知如何離苦得樂、 0 不忍衆生苦:心中 ·所緣的是苦惱的眾生,看到眾生墮 趨吉 到卑賤的果報 避 X

薩想到自己跟眾生有

種母子的關係

,

也就是菩薩思惟:在過去的無量生命

菩

對 以 爲 麼 中 辨 什 我 眾 :麼要成 妮 每 有 生 生育 ? 無 個 趕 生命都 邊誓願 佛 快 與 呢 養 成 佛 ?是因 育 度」 必須 。 十 深 恩 來作引導; 爲 要有 有資糧力 , 我 「眾生」 應該 個 母 ` 要報答 爲了度盡無量苦惱的眾生, 的 方 親 緣 便 所 故 力來救拔這些如 , 於是對 以 而 每 成佛 0 眾 個 生產 眾 般 生 生了 來 都 母 說 曾 有 悲憫之心 , 情 經 所以 這 做 0 種 換 過 、發願: 人的 句 我 話說 ; 的 誓願 佛道 應該 母 , 親 他 無 是 怎 ,

微 知 邪 菩薩 見的眾生福 (二) 不忍聖教衰 為了 護持 報都很 正 法 :一般是指出家眾 大,正 , 而 發起菩提 知 正見 心 的 , 0 人沒什 想到正法的衰微 以 上是屬 -麼福 於 報 悲 ; 所 增上 以 ,到了末法時代 整 一菩薩 個 正法 的 思 慢 考模 慢 地衰 , 式 邪 0

誓

願

成成

麼 生起的 智增 呢? 上菩 也有 薩 兩 : 這 種 情 種 況 人是比 較 理 性 的 , 先 以自 利 爲 主 ; 他 的 菩提心是怎

依 報 正 報 見 的 佛 莊 功德 嚴 , 心 想 他 在 佛陀的本性是清 讀 誦 大 乘 經 典 的時 淨 的 候 , , 我的本 看 到 佛 性也是清 陀 有 很多 淨的 的 神 , 通 爲 什 昧 麼

是先 生 他 戸願 具 望 足這些 「 佛 而 道 發起菩提心,開 功 無上誓願 德 , 我 卻 成 沒有? 始精 , 爲 進 了成就佛道 因爲對 用 功。 佛陀 所 以一般 . 的 , 所以去廣度一切眾生;因爲必須仰 功 德產生好樂之心 來說 , 智增上菩薩所發的 ,從好樂當 誓 中產 願

賴眾生的因緣

, 才能

圓滿成佛的

`資糧

不 種 其自 妄想 他從大乘佛法當中瞭解到「達妄本空,知眞本有」,我們的心是眞妄的 強 斷 性 是 (二) 聞法歡喜:前面是好樂佛陀的圓滿 地 烈 的 本自清 種 要求自己增上 歡喜與信心 生 滅 淨 。 \_\_ 的 因 所 , , 緣 所 有 所 ,是後來才有的 的惡法都 以發起菩提心 以 闻 作 可 智增 以斷 ; 因 ,我們的本 菩薩」 除 功德,這裡是聽聞到佛法,也就是: 爲是從 , 所 有的善法都 法義 來面 的體 目是清淨的 會 可以成 而 產 生 就 ; 對 前 , 產 和合體 於 然後 生 何何 ,

大部 可 分時間都是自己在用功 理論 但實際 上 來 上來 說 , 說 行 , 受了 菩薩道都 菩薩 , 必須發願 先充實自己 戒 , 所 付出的 , 上求佛道 行 這種人多數來說是屬於智增上菩 動 不一 、下化眾生」 樣;有些人受了 , 二者缺 菩薩戒

再 別 薩 不足,然後去努力充實自己。因爲這樣,所以在菩薩道上:有些人先成 (是每 成就 人 先 , 成 口 個 福報 就自己的 能自己做 人 因 ,成佛之道這 ; 有些人是福報很大,但是還是生死凡夫,先成就福報,再 緣 不同 功 功 德 課 ` 成 ,然後再 的 時 佛 蕳 的 不 方式 很少,覺得利他比 付出 不同 行 動去幫 0 另外一 助 別 種 較重要, 人。 人 , 這個 會花 從利 沒有 1很多的 他當中覺得自己 對 時 錯 蕳 就聖道 的 成就聖 去 間 幫 題 助 ,

絕眾 足才 生 行 仴 , 即 是 ` 放 , 不論 便 棄 你 眾 是 生的 你 採 個 取什麼樣 心 智 情 增 , 上菩薩 你 的 行 放 動 , 暫 棄 **,** 並 , 時沒有採取行 那 不重要,心 就 不是菩薩 中這 動 7 , 心 į 兩 個 中 ·也不 願望都 ·能有 必須 要 種 拒 具

道

構

成了

兩種

峝

\_方式

0

我們 要具 短 暫 生 足 我 , 起 你 們 , ) 菩提 覺 口 要 以 得 知道 應該 有 心 的 所 : 心 先充 偏 兩 中 種 重 實 的 因 , 自己 不能 緣 願 **堂跟** 夠 , 放 再 外 棄 來 表 其中 度化 的 行 眾 動 個 生 ; 不 一 , , 放棄 這 定直 也可 一接劃 個 以 就 ; 但 上等 不是菩薩 是這 號 兩 , 個 大 7 願 爲 0 這 力 人 生 是

都

那 麼光靠菩提心是不夠 的 , 因 [爲大乘的 根本還要具備 「空正見」

能 保護我們的菩提心,否則菩提心會受到傷害,乃至於消失掉。爲什麼呢?我 爲 《什麼發菩提心還要有空正 |見呢?西 藏 的 上師說:如果沒有空正 見,就

們看下面的說明:

あ二 空正見(分二:丁一、三性差別 。丁二、大乘空觀

丁一、三性差別

依 他 起 性 : 漎 自 薫 習 種 子 所 生 , 依 他 緣 起 故 , 名 依 他 起 性 0

徧

計

所

孰

性

:

無

量 汀

相

意

識

徧

計

,

顚

倒

生

相

故

, 名

徧

計

所

孰

性

o

圓 一成實 性 : 由 涛 淨 所 緣 性 故 , 切 善 法 最 勝 性 故 , 由 最 勝 義 , 名

圓成實性。

-《攝大乘論》-

所 謂 的 「空正見」,就是在觀察生命 的 時 候 將 生命分成三種體性

依他

起性

: 什麼叫

『依他起性』

?

『從自薰習種子所生,

依

他緣起故

,

喜好 這個 是眾 這 法 名 要保留下來 的 依 個 他起性 講堂,它也存在;你不喜歡這個講堂,它還是存在,不牽涉到個 生共業所變現出 種 ,完全是從業力所變現出來的因緣法,這叫「依他起性」。這一部分我們 他 子 心 是指眾多因 0 法有心法的種 意思是說 **一來的**, 緣 , , 字。 法的 桌子也是依他起性,跟你的想法沒有關 簡單講就是業力所變現的諸法 也就是法的生起過程 生起 ,是從自類的種子薰習所生 ,是依 0 託 比  $\neg$ 如說這 他 的 係 人的感覺、 而 色 個 生 法 你喜歡 講 起 有 堂 的 色 ,

的 心 故 當中 產生是依他起性 ,名編計所執性 、徧計 產 生 二種 **所執性:**是指我們心中的妄想, 相 。 \_\_\_\_ , 也是業力所變現出來的;因爲過去的善業 似的狀態,這個 它是第六意識的一種普偏計度 Щ 作 「徧計所執性」 無量行相意識編計 ,從我們錯誤 0 比 方 ,所以變現這個 說榴 ` , 顚 顚 槤 倒 倒生相 榴 的 槤 內

也 我 出 的 認 計 呢 ? 水 們 就 來 香 爲 執 果 的 它 來 而 榴 產 ` 苦提 也 生錯 槤 並 讓 沒 唯 的 我 沒 我 闸 有 識 心 誤 味 有 們 的 所 道 學是指 **错**,錯 三受用 會 給它安立是很 謂 引導 產 很臭穢 生傷 的 0 在 臭 加 ; 於 ·當這 種對立 果 害 , 我們 這 你 種 此 說 「它那 的 對立的 香 想 的 味 心 法都 道太 思考 ` 跟 很 樣 榴 臭 是 臭了 思考產 就 ; 槤接  $\hat{:}$ 有 是 屬 產 那 些人 於編計 把 觸 生時 生 樣 認 時 種 <u>ٿ</u> 榴 ; 產 爲 種 槤 所 , 只 Щ 執 榴 拿去 不 生 是 作 同 ; 槤 因 如 丢掉 的 的 種對  $\neg$ 爲 徧 實 想 味 榴槤 地 法 計 道 立 把它 你 很 所 , 的 對 本 香美 丢 執 思考 1掉它 的本 身 性 我 沒 們 ` 的 質 有 有 做 , 生 表 所 此 什 對 命 徧 現 謂 麼

的 起 淨 車 字 追 性 所 理 緣 ` 房子 是 性 員 也 表 故 成 是 等等 現 , 實 清 在 性 淨 外 切 智慧 的 善 前 員 差 法 面 所緣 成 別 最 的 實 跟 勝 依 性 的 作 性 用 故 他起性」 是表 種 , , 清 由 示 淨體 圓 最 諸 成 勝 是 實 法 性 義 顯 的 性 , , 現諸法 是 總 名 \_ 是 相 員 切善法當 內 成 , 的差別相 每 在 實 的 性 個 本 0 差 中 質 , 最 別 簡 像 , 是 殊 單 法 桌子 勝 我 說 都 的 空 是 椅  $\neg$ 大 法 依 由 子 爲 空 他 清

## 滿成就眞實的體性」。

有

悟

到

圓

成

實

性

,

才

能

夠

產

生解

脫

功

德

,

所

以它是最

殊勝

的

義

理

,

吅

作

圓

實 因 把 如 酿 緣 手 有 幡 睛 法 砍 此 我 艄 沒有錯 在 斷了 ,不是因緣法 (喜歡 培養 動 ; 心 , 偷 只 空正見 ` 裡還是想去偷 耳 人家 有 朵也沒有 有錯 個 所 東 西 東 ; 要 西 , 你說從 雖 破 在 錯 東 然都 壞的是心 , 動 外 西 , 現在 , 所 境 是用手去偷東 是 都  $\neg$ 開 以 中 沒 仁者心 始眼睛 先 有錯 的 要 妄 知 想, , 動 道 經 不 西, 問 痯 典常講的 而 , 但 題 東 不 就是 出在 是手 是破 西 ` 我們 耳 )是依 哪 壞 :不是風 裡? 朵也不 外 的妄想 他 在 起 訶 聽了:: 切 在 性 因 在 法 動 緣 , 動 就 都 , • 也 其 是 算 比

很容 掉 所 外 強 有 境 易 烈 的 如 因 自 的 果 如 我們 緣 我 人 果 都 挫 , 菩! 你 拒 折 想 空掉 提 要行 絕了 ; 所 心容易受傷 外 以 菩薩 0 境 有 其 此 實 道 , 那 一人修 你 , 是斷 錯 就 ; 空 或 不 7 滅見 許就 觀 能 , 有 ! 空 會 太多的 所以身爲菩薩 觀 照 說 || 見五 : 是要空掉 情 不行 緒 蘊皆空 ` 菩薩 感覺 心 , , 應該 中 度 道 , 的 它 1 \_\_. 要 ! 妄 切 會 知 想 苦 誤導 那 道 厄 , 問 不 是 你 0 題 是 因 , 情 要空 在 就 爲 哪 把 你 緒

裡,才不會錯損菩提。

所謂「空正見」,是要空掉 「徧計執」 , 保留 「依他起」 0

### 丁二、大乘空觀



−糅合「五重唯識觀」−−

如實 地觀察生命 『徧計本空,依他如幻 。 。 二 妄想的本質是空的 , 因緣果報

,這是應有的基本觀念;必須借假修真,才能夠悟入中道的

「大乘空觀」,是說我們除了要具備菩提心的願望之外,

還要能

夠

圓成實性,而達到真空妙有。

是如夢如幻

地存在

這

段

**编計本空,依他如幻** 0 這句話,我們再解釋一下:

果這 是你 加 生 激 滅 逆要破 心上 , 才 個想法是發自於內心的願望, 當 我 產 壞的 們 0 什 生這樣 的 麼 心跟 Щ 徧 的想法 計 外  $\neg$ 生滅心」 執 境 ; 接 只 ;好比你會在意別人怎麼說你 觸 要這個想法是外境給你的 時 ? 就是你這 有 這樣做 兩 種 狀 種 跟 態 感覺是外境給 外境沒有 個 是 關係 , 生 都要空掉 , 這 你 滅 , 這個 的 個就是生 心 , 是外境給 。反過來 你要保 個 滅 心 是 . 留 予 , 0 如 這 的

不 心 這 個 是眞 想法 麼 -要被 只 個 想 就 法是因 想 是 在 還是妄?怎麼分辨呢?問它一句 這 會 法 一時的 《楞嚴 個 時的 受 你 傷 想法到底是要遵循 不 爲 感覺 要跟 他對 經》 「 客 初發 人 裡 它走 我 , 心菩薩 講 , 破 佛 , 壞了你長 這此 , 不 陀說菩薩發心修學 要先善於 然 둞 往 往 你 、還是要拒絕比較好?你要先分辨清楚這個 ` 會 的 他 /遠的 ! 給 我 被 思考方向 「分別眞妄」 菩提 話 時 \_\_. 的 :「你從什 個 心 清緒 就 臉 ,首先要知道什麼是 會被 色看 , 0 談誤導 佛 毀掉之前 : 我 麼地方來?」 陀 說:當你 ;好不容易緣境 才產生這些 所有的 心中產生一 主 如果說 努力 想 人 法 發菩提 , 因 想法 此 什 種 那

它走 ,先反觀 「你從什麼地方來?」它就原形畢露了 當念頭 生 :爲什麼會有這個念頭?它從什麼地方來?找它的源頭。是從外 起 時 , 你 要把賊跟主人的相貌判斷出 0 所以當念頭生起時 來 , 最簡單的方法就是問 , 不要馬 上 跟

境來的 ,你要捨掉;是從內心深處的願望生起的 , 那就對了 ,應該要去做。

所以我們在修空觀的時候,也要知道因緣法—

因緣果報並沒有錯,必須假

想 借外境才能夠修學 , 包括了菩提心與空正見這二個法門 ,但是要先破壞妄想對你的干擾。這就是說明大乘中道的思 0 下 段, 作一個總結

## し二、結示大乘無上心法



住 保 生 理 無所 護 論 對 但 你 上 住 來說 於 的 是 , 薩 而 :願望 所 我們 道 生 做 的 , 其心』 我們 的這 0 的情緒 中 `菩薩! À 此 要「生其心」 思 這種 是 事 想 口 <u>`</u>情 活在未來,所以你 能 「 空、 也就 ,不論是成 會傷害到願望 是所謂 有 , [無礙] 應該生 功 ✓. 菩 的 , 失敗 起 要把 薩 所以必須 中 菩提的 的 道 , 戒 思想 時的 是得 體」 願望 愛修 , 得失、成 、是失…什麼結果你 來當作 , 簡言之: 空觀 整個 斷 敗統 悪 以 就是 生 ` 修 統放下 命 無 善善 要 的 住 以 ` 根 都 度 本 來 應 要 眾 無

的 古老文 我 們 化 可 也有 以 舉 兩 個 個 思 例 想 子 : 來 說 個 明 : 是孔孟之道 其實 ,所有的法門都 , 個 是老莊 言 有 一 的 個 思 中 想 心思想 , 中 或

把它

放

下

,

好

好

去

做

你

:應該做

的

事

造你 個 面 對 觀 點 的 人 孔 生 人 孟之道 認 生 , 所 爲 0 當 以 是 人生是 然這 強 強 調 調 克 個 有 己復禮 有 差別的 克己復禮 所 作 爲\_ 他做董 主 張 , 就 就是我們 人 講 應該 事 長 到定位 要克 ` 你 講 做總經 的 制 的 間 欲 題 生 望 其心」 理 , , 所 遵守 ` 這 以 個 孔 禮 , 是主 人 孟 節 做工 || | | | , 以 動 程 的 積 此 師 第 來 極 創 地

置 你 的 以儒家的思想是從有 合 要 事 , 出 ; 雖 是不 |找到你自己的位置 了 然不平等, 社會到 ·平等的 公司 , 但 也不 也有 是沒關 所爲當中 ·妨礙 ! 你的 每 係 建立 個 , 位 |人的 建立一 置 每 , 如 個 生命 個 和 個和諧的安樂社會 果站錯了位置,就會弄得 人都能 諧 , 都 的 社會, 有 夠 自己的位 找 所 到自 以 儒 己的 置 家 定位 思想強調 在 家 天下 裏 做 有 ·大亂 定位 自己該 你的 ; 位 所 做

的 想 法 概 念 , 老 結 莊 , 所 果 的 破 以 思想剛 壞了 產 生很 泊然 好 多的對立 相 , 弄 反,是強 得自己很痛 , 調自 而 忽略了 然之道,覺得:我們因爲有很多不必要的 苦;我們也習慣給自己添加 生命順其自然的 道 理 得 失 、成 敗

答說 龜 牠穿 魚 樣 這 Ŀ 好 。 **二** 美好 兩 比 聽 位 有 莊 說 使 的 \_\_-你 者就 子就問 天 綢 們 絲 楚 或 對 國 ` 兩 美 君之前 莊 的 位 好 子說 或 使者 的 君 抓 飮 : , 派 食 了  $\neg$ 我 \_\_\_\_ 了 , 你們 整 隻三千 們 兩 位 天 或 甇 關 君 使者要請莊 得 年 要請 在 籠 的 , 身 您到 鳥 子 爲 裏 龜 我們 面 子去做官 , 個鳥 受 你 們 供 或 龜 家 或 養 1;當時 君 來 , ` 是 祭 做 把它當 被養得 拜 官 莊 , 當它 子 寶貝 好 莊 芷 是 好的 子 在 , 神 給 口 釣

+ 關 裏 在 籠 打 滾 子 比 裡 較 , 還 好 是 <u>.</u> 夾 著 莊子說:「我就是準備 尾 一巴在 泥 巴裏 打 滾 比較 在 泥巴裏面 好 呢 ? [打滾的那隻烏龜 當 然是 夾 著! 尾 巴在 他 泥

失去了自由 因 爲 莊 子 就 認 被得 爲人生最 失所限制 可貴的就是自 住 由 ,當一個人落入得失的情境 分就已 經

了

當場就

拒

絕

7

,

樂器 出 他 放 個 來 應無所 -生命 做 呢?\_ 「 你 器 其實 在 出 所 春 怎 來之 住 彈 的 秋 ,大乘佛法是把老莊的思想 麼能 這 :結 奏出 戰 而 後 個 或 果,但是又要去做該做的事,所以大乘佛法的人生觀是重視過 生其心」 做 來的 工 , , 別 斤 出這麼好 有 一位做 說 X 聲音 是喜歡它 , 將心安住在當 我 的 簡 樂器的 樂器 在 直 做 是出 ` 樂器 還是不 ? Ĭ 我 I神入 匠 跟 們 的 孔孟的 ,他做 下 的 喜歡它 時 化 , 技 候 ,音樂太美 所以能夠把樂器做 了 一 術 思想結合在一起,就是一方面要 , 從 也不 , 就是 不 個 ·管結 此 非 妙了 專 你 常完美的 果 差 注 會 地 , 0 爲 同 怎 做 得 麼樣 什 行 樂器 0 很好 麼我 很 多人 這完全是 出來 我 們 不 做 就 ; 這 程 管 不 間

是 又必須去實踐 這 裡 說 明了 整個 你 的 菩薩 理 想 道 0 這就是菩薩道 的 精 神 必 須 要放 的 中 道 下 ·你的 的 思 想 感覺 , 不 ·管你 放 下 做 你 什 的 情緒 麼事 , , 只 但

視過 求盡 看淡 程 心盡力 ,是追求 ,是因 ,不能求它的結果。 千秋 爲菩薩 , 未 而 來 不是爭一 有 個 時 也就是菩薩道所 願景 0 這也是我們行菩薩道的 ,他是爲了未來而 重視的是過程 活 ,所以把今生的 個 根本 ·思想 成 敗

;當然

,

能

夠

重

,

才

的 提 能 心 心 夠 地法門作 就 保護 其實 沒 辦 , 整 「生心」 法 個 堅固 語薩 個說 , , 就 這 一戒也是以這個中心思想來做引導;因 明 很容易被破壞 兩 個有因 果關 係 0 這是我們在講戒相之前 0 如 果沒有將成敗 (、得 爲必須 失放 ,先把大 「無住 下 , 你的菩 乘戒體

佛陀在 《大般涅槃經》 裡 ,對所有的菩薩有 段很重要的開 示說

# 「一切衆生雖有佛性,要因持戒然後乃見。」

當中 才能夠把這些虛妄的 死業障凡夫。這怎麼辦呢? 累積了很多煩惱跟罪業 , 意思是說:雖然每一 就可以得知:「持戒」 煩惱跟罪業破壞掉、讓真實的功德顯現出來。從這個觀念 ,所以雖然有佛性 個眾生,都具清淨的佛性 『要因持戒然後乃見』 在整個菩薩道,扮演了一個非常重要的 ,也表現不出來,所呈現出來的是生 0 , 不幸的是:它的表層已經 必須透過修學菩薩戒法, 「破惡生

而「受戒」到底是怎麼回事呢?

善」

強大功能

在沒有受戒之前,你會一心一 簡 [單講::最大的差別就是受戒之後,在你打妄想的心中,多了一 意跟著妄想、感覺、情緒到處轉,等你受了戒之 個『戒體』。

後 心 中 還 是 有 妄想 , 但是 多了 個 清淨的 戒 體 , 這個 地 方 就 同了

「戒體」到底是什麼?

也就 善 去受心中 第三 是從今以 昨 夫 的 個 我們 ]感覺 願 意誓度一切眾 後 花 、情緒 , 你 了 兩 的 堂 生命 來指使 課 介 生 紹 只做三件事:第一個誓斷一 。 你的 0 戒 這 體 樣 ,一言以蔽之:就是心中一 生命是由這三個目 的 .誓願 力 , 表 現 在修行的相 切 標來引導的 惡 ,第二個誓修 種 :貌有 堅定的 ,不再像 젞 誓 個 一切 願 過

、從斷 惡的 角 度 : 這 個 誓願· 力 就是一 種 增 慚 愧

許 所 心 以 當 有錯 很多人不想去受戒 前 也 許 瑜 誤 惡 惡法 你 行 伽菩薩 , 會 所 出 0 雖 說 以 現 會 然 戒》 : 嵵 產生警覺功能 說受了 , 我這 你 上 、表示你根 說 不可 個 戒之後 , 當 人 能 的 我們 產 個 生反省;你不 , ` 本不想進步、沒有一 產 性就! 在 有 斷除 生增 時 候 是 Ē 你 這 惡法的 |慚愧 也會 樣 知道 ` 我 犯錯 時候 ; ·當慚: 習 用 慣 什 , 這 , 個目 但 這 愧心生 麼 是 樣 理 個 ·標 。 : 願望就 因 想 起 爲 ` 因爲 目 就 時 你 是一 的 很 標 , 沒 你 戒 自 來 有 就 體 種 然 審 Ï 會想 放 視 慚 不 標 允 縱 自 愧 ,

辦法讓惡法斷除。

就錯 消 滅 戒 輩子, 沒有 體 表 :受戒 現 在 點辨 的 斷 人 惡 , 法 時 根 都沒有 , 本做 是 不 種 , 到 所以戒體能夠產生一 慚 愧心 !一個人要是沒有 ;能夠 把已 經 種防 生起 受戒 , 做 的 非 惡 止惡的功 法 件 慢 錯 慢 事 地 能 , 大 止 住 概

好 此 增上 的 的 人,修善的性質不一 菂 深程放 大 善 意樂 爲 法 、從修善的角度 你 我們 是 不 、是主 的善意 我 需 的 要任 一動積 親 屬 , 但 何 樣 律上說 , 極 理 對 大都 的 ,因爲他心中多了這種誓 由 我 0 我們 要有 有恩 **,** \_\_\_ , 個有受菩薩戒的 定的條 所以我才報答你…但是受了 般 人偶 件 爾 : 也會起慈悲心 因 願力 爲 人, 你對 ,所以修善法 跟 我好 、惻隱之心 個沒有受菩薩 , 所 ,菩薩 以 我才 , 是 一 戒 對 對 你 所 你 某 種 戒

樂 就 夠 , 這是沒 了 行 苦薩 不 有受戒 必 道 其 的 他 人 任 的 , 人 何 修 理 習 , 由 做 善 不 法 0 發 只 到 自 的 有 內 地方 心主動積 個 理 由 , 極 就是 地積 集資糧 爲 了 實踐願望 , 這個 叫 ! 作 這 增上 個 理由 意

樣 ; 你 你才勉強踏出一步:而這 所以當你受戒之後 沒 有 逆戒 就 不 可能 , 依止 有 增上 戒體 言樂 個修善是被動還是主 , 大都採取被 強大的誓願,不管是斷惡 動 動 , 很 9,所產 多人勸 生的 你 、修善 功德完全 ` 很多人鼓勵 , 都會產 不

生事 半功倍的效果來 0 由 此 , 你就 可以瞭 解佛陀制戒的慈悲與善巧了

用 變 是這 ` 所 我 個樣子, 們 以 個 大家 记看到 涥 沒什麼改變。等到受了戒之後,再看看這個人,他一年一年 不要忽略戒體在整個返妄歸真當中 個月在改變 .有很多佛子,從沒有受戒,五年前看他是這個樣子、十 甚至於日日在改變…因爲他的戒體產生引 , 對 我們的影響有多深 導的作 车 -後還 在 訯

感覺 心 反觀自己、 我 中 會 之前 空 有 遮蔽 、法空的 願望 我們講 化解心中的妄想 我們的誓 但是 智慧 到誓願 剛 ,來消除心中的妄想。就 開始發起願望 願 前時 ; 所 以 候 , 才說除 讓這個願力永遠保持清淨光明 , 也有講到 , 力量還是很薄弱的 7 誓 願力還要有 觀照力 某種 , 程度來 就是指 種光明的 , 所 說,我 「空正 以必須要透過 0 們 見 智 心 慧 中 0 ,隨時來 的妄想、 雖 然你 無住

嚴 格 來說 , 個 理 想 的 戒 體 應該 包括 7 誓 願 力 跟 一般 若 的 觀 照 菩 ,

提 這 心 樣 才會 跟 빞 「空正見」 較 圓滿;所以在整個 , 作爲菩薩道的根本 顯教大乘當中, 或者密教大乘當中,都是以

善的 能 中 也 當然我們也不能只是停留在心中的願望 夠 最 堂 第 什 下了願望 <u>`</u>握 重 麼 一步,所以我們今天這一堂客課,開始要說明: 要的十條戒法;這十條戒法你要是能夠如法奉持 得 叫「根本」?是說:所有的善法都從這個 住 ! —一定要改變自己。 接下來該怎麼做呢 ,還必須採取行動,踏出我們 地方發動出 ?就是開始奉持菩薩 當我們已經準備好 , 大 來,這叫「根本」。 概 所有的 斷惡、修 善法都 Ì 戒

有 重大 的 重大的 過失出 所 菩薩 以只要把這十 過失 戒 現 本 出 上說 我 現 不 , 條 敢 菩薩無量的法門 並 說 且. 戒 你 的 有 沒 開 莇 於臨終正念之提起! 有 ` 微 遮 細的 ` 持 ` 過失 無量的善法 ` 犯掌握清 , 但 是好 楚了 , 都是從這十 好 瞭解這十條戒 , 這 生就 條 戒開 不 會 , 展 不可能 有 出 什 麼 來

甲 Ξ 持 戒 總 標 内 戒 涵 Ξ 相 差

别

根 本 戒 殺 戒 0 ` 盜 戒 0 三 ` 婬 戒 0 四 ` 妄 語 戒 0

戒 五 酤 惜 酒 カロ 戒 毁 0 戒 六 ` 說 九 四 瞋 衆 10 過 不 戒 受 0 毁 せ 戒 ` 自 讚 毁 謗 他 三 戒 寶 0

0

`

0

戒

0

增

上

我們 看 持 ,戒的 內 涵 有 兩 大 八段:第 段是總標 , 第 段是別 示 0 總標」 就

是把十條 戒 的 差 別相 , 先 作 個 說 朔 0

菩薩 的這十條 重 戒 , 在 律上是分成 兩部分: 第 個 叫 四根 本 戒」,第二

個是 「六條的增上戒」

四條根本戒:第一 個是殺戒,第二個盜戒,第三個是婬戒 , 第 四 個是

功德 安語 戒 ,一定要守住不殺 0 根 本 是什麼意 、不盜、不婬、不妄這四條根本 思呢 ? 它是 整個三 乘聖 道 的 戒 根 本 ,這是整個 , 你 想 證得 大 小 解 乘的 脫 的

共同 己基礎 , 所以 叫 作 根本

安樂 會 了 薩 屬 了 每天 不追求安樂 趨吉 的 折 很 於安樂道 在 多的 功 損 , 、**六條增上戒:**爲什麼叫增上呢?就是這六條戒不是屬於解脫道 而 你 避 漏 個 德 失你 的 N N 水 不 人除了修善之外 , 會產 , 可 共於聲聞 功 , ,所以聲聞人沒有這六條戒 追求安樂,也 德 的 但是還要能防漏 ,以成就菩薩的功德莊嚴 生非常嚴 功 , 所 德 的 以 , 戒 叫 輩子也修不到 重的 法 作 , 也 |要注意這六條戒;如果這六條戒 「增上戒」 沂損 要把這些善法保持住 ,不要讓這些水漏 ,會損 什 0 ;但是菩薩 。聲聞人只追求解脫 害到你的 | 麼功 增上」 德 光了 ,弄不好還過多於 的意思 如果犯了這六條戒 。 比 德行 0 如 如 ,是菩薩應該 果你 , 說 你 是指菩薩爲了 個個 , 不 不謹 每天 追求 杯子 [愼持 功 在 ·莊嚴 避 ,對於菩 修善 守 雖 所 , 而 免的 的 追求 以爲 然裝 ` 法 話 也 是 0

以 É 這 + 條 戒 , 律 文 Щ 作 十 波羅 夷 波 羅 夷」 是戒 律 中 最 嚴 ,

含有三種意義:

煩惱 是 你 :的菩提心 所 第 遮蔽 個 , , 也就 , 在 貪瞋 因 是被 地 癡 吅 叫 作 他 煩 惱 他 煩惱 0 勝 如 處法」 果你 所 勝 犯 0 :受菩薩 換 了這十 句 話說 條 戒就是爲 戒 ,你的菩提心即將 , 表 示 了破除 你的菩! 煩惱 提 失掉 心已 , )經被 自 二 , 所

以

叫

作

「他勝

處

法

,

這

是從

因

地

Ĕ

來說

的

即 棄了 將 失掉 第 , 在 整 個 , 個 所 , 佛 在 以 果地 法 叫 的 作 修 叫 學當 棄」 作 「棄 中 罪 , 佛 還沒 法的 : 也就 有 功 生 德利 是說 起的 益 , 功 , 你已 德不再 沒 有 經被佛法的功 你 生 的 起 份 , 7 經 急急大海 生 起 的 所 功德 遺

說 的 第 , 你 會 個 大 , Ш 爲 作 這  $\overline{+}$ 墮 條 罪 戒 的 過失 棄 罪 , 是約 而 墮 「現世」 落到 三惡道去 的 功 德 來 說 , 墮 霏 是約 來

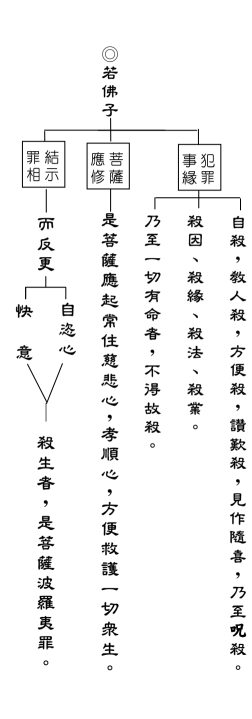
戒 都 :要奉 這 + 條 持 戒 , 大 , 講 爲 實 這十 在 話 條戒對於 , 不管有沒有 我們的身心世界影響很 :受戒 如 果希望臨 大 終沒 ; 只 有 要守 障 礙 好 , 這十 這 + 條 條

戒的基本定義,關於它的開、遮、持、犯作一個扼要的說明 戒,這一生就不會有太大的過失,不可能出現大過失。以下我們逐條把每一條

丙一、殺戒<sup>五</sup>

丁一、戒文内容

殺因 住慈悲心 、殺緣 **岩佛子,岩自殺** , 孝 順 殺 法 ێ؞ , 、殺業 方便救護一切眾生。而反更自恣心 ,教人殺,方便殺,讚歎殺,見作隨喜,乃至呪殺。 ,乃至 一切有命者,不得故殺 ,快意殺生者 。是菩薩應起常



菩薩 十重 戒的第 一條是 「殺戒」 , 殺 戒的基本定義就是斷絕有情的 生命

,一入胎之後就叫 癡 心等等,一 「有情」 種有傷害的 , 好 比你看 心 把他

個

的

命給

斷

絕 7

0

其實我們的

生命體

個

活生

生的

生命

, 你

以瞋

心

,

或者是貪心

`

入胎 卵 懷 , 孕 還 ,就算 的 沒 母 有長 親 是 , 出 雖 個生命體了;假設我們加以破壞 人形來,從戒 然 胜 裡 的 嬰兒還沒有生 律上來說 ,就是有情眾生了 出 來 甚至於 ` 殺害, 只是 就犯 , 因 個 爲 了殺 很微 他的 |神識| /[\ 的 受精 經

先 面 了 看 ·菩薩戒的人 , 犯罪的 有  $\neg$ 他 若 應 |佛子| 斷 事 相 和 , 這 應修 , 是 , 佛 個 說 的 陀 地方包括了凡位菩薩 明持戒的 內容。從斷 在這條 戒 人是誰 中, 惡來說 講 呢?主要的對象是針對已發菩提心、受 出六種情況是你應該要斷 , ,也包括 有犯罪的事相跟犯罪 了聖位菩薩 。在這一條戒 的因緣 除 的 ; 我們 裡

重 第 你自己親手去做殺生的 , 殺 個 自己是犯中品罪 是你自己殺害你 若 自殺 : 殺生的 自己 行 , 第一 不犯 爲 ,可能是拿刀、拿杖等等去斷有情命,這是犯 , 種情 斷 裉 了 本 況 重 自己的 叫 罪 「自殺」 生命 ; 那 0 自 麼菩薩 殺有兩個 戒 說 內 涵 , 殺別 : 第 人是犯 重罪 個 是

0

手勢、 書信 教 人殺 、電話 : 這是你教唆 種種暗 示教唆別人去殺 別 人去 殺的情 況 ,而且別人果然去行殺 • 雖 然你沒有 親自殺 , , 這時候教 但 是 你用

唆者跟被教的人,兩個人都犯重。

餓 死 個 的 人關 、方 。 \_ 起 是你 便 來 殺 , 不 : 把 是說 <del>.</del>給 他 關 他 雖然我 飮 起 來 食 , ,令他 結 不 殺 果他餓 伯 命 斷 , 死了 , 這 但 是伯仁 Щ 0 你 方 說 卻 `便殺」 : 因 我 我 ; 沒有 而 他 死 的 殺 0 他 比 死是因爲 如說 , 是 他自己 , 你創 我 把

在 世 間 四 , 也 讚 沒 歎殺 仟 : 麼意思 比 如這 , 趕 個 快去死 人本來沒 , 有 口 想 以生天 要自殺 0 \_ , 你 結 果他真 就鼓 勵他 的因此 : 像你這樣活 而 自殺 7

也

同

樣

犯重

造

個

讓

他死亡的

因

緣

,

所

以

也犯

重罪

採 苦 他 取 , 去 自 你 行 Ŧi. 殺 就 動 見作隨 對 É 殺 他 而 死亡 說 「 見 喜 : **:** 前 作 , 像 隨 菩薩 喜」 你這 面 的 犯 是這 樣 重 讚 子 歎殺」是這個人本來沒有自殺: 不 個 人本 如 死 來就 掉 算 不 j ·想活 0 他經 , 可能 過 你 疾 的 病 的 鼓 纏 勵 心 身 芝 , , 是你 後 生 活 , 鼓 果 很

然

痛

勵

其 實 , 不管你 有沒有 受菩薩 戒 , 千萬不要支持安樂 死 菩薩對於眾生 前 生

道的 命 ; 不 角度來說 ·管任 何情 ,不允許用任何 況都不讚歎殺 理由去 ,因爲 **(鼓勵** 每個生命都有它存 個人尋死,即便這個理由是多麼冠 在的 價 値 0 所以從菩薩

冕堂皇都不可以, 菩薩以利他爲首 ,不能用任何理由去斷有情 命

個人的模型,然後念咒語致他於死,這也犯重

**六、乃至咒殺:**咒殺我們一般人做不到,一

般都是外道用一

支針,或插在

以上自殺 ,教人殺,方便殺,讚歎殺、見作隨喜,乃至咒殺,這地方提出

#### 丁二、犯罪因緣

了六種殺生的相貌

,這是菩薩應斷的

- 二、段象——岁更协发某事。- 一、殺因——心欲前人命斷。

┌二、殺緣──方便助成其事。

= 四 殺 殺 業 法 前 77 人命 箭 ` 根 坑 不 洞 淂 相 毒 續 藥 0 呪 淅 0

道 結 結 到 的 螞 有 就 不 眾 萝 Ħ 是 了 果 蟻 沒 , 也 把 牠 生 的 有 你 影 , 這 不 響 個 牠 跑 是要去 有殺害之心 又好比 殺 會因 樣 犯 惡 趕 出 你 因 表 有 罪 . 去 緣 走 行 : 沒有 爲 示 上班 的 被 苦薩 0 , 這是 1:我們· 這樣 當 是 你犯了 動 車撞 機 然 犯殺 你 , 不 道 0 構 ے 我 而 個 你們之間 死 的 家門口 成 本罪 。 好 是開 們 墮到三 戒?沒 人 了 功 犯罪 的 研 0 德 比 有 , 車 究 大 跑 最 , 犯戒 你昨天從家 有 沒 去 戒 惡道去 果 也 所 來一 重 會 有 犯戒 傷害眾生 律 , 以 不 要第 但 的首 犯殺罪 時 有 隻狗 是 因 0 , 0 能 這個 爲 要判 整 要條件必須 果 構 , 個 裏開 ,你沒 什 個 ?也是不 , 我 成 要素 但 犯罪 一麼? 定犯罪是否成立 過 看 罪業 是因 車 程 到這隻狗 到辦 動 因爲 有 , ; 機 果跟 要有 都 犯本 這 因 當 公室 種 沒 你沒有 然就 犯 念頭 犯罪 有 罪 有殺害之心 很 罪 , 傷害到 0 害 怕  $\neg$ 這 不會障 大 犯罪 是 動機 , 0 心 你 第 當 爲 兩 欲 , 就 中 我 在 動 你 П , 前 就是 礙 無意間 壓 個 , 的 機 事 的 把 就是最 你 死 條 本 菩提 0 牠 命 意 你 修 你 你 1 件 趕走 斷 學 跟 只 有 傷 開 就 Ĺ 初 是 聖 牠 殺 害 車 隻 是 ,

犯

罪

的

開

始

0

害過 來 刺 我 激 , 這 所 殺 個 緣 以我把他殺 勤 : 機 , 方 使 便 令它達成 助 7 成 0 其 他曾經傷害過你 事」 犯罪目的 , 有 了 0 犯 比 如說 罪動機 , 就是一 , 你 之後 種殺生的 爲 什 , 麼 必 須 殺 ]助緣 要有 他 呢 ? 很 , 讓這 因 多的 爲 個 他 助 傷 緣

的 過 些工 程 一、殺法 具 要有 , 比 一刀箭 助緣 如說用刀 , 也 ` 要有殺生的方法和行 、劍,挖坑洞 坑洞 、毒藥 . 呪術」 、用毒藥、施咒術等等 ,你在殺生時 爲 0 , 需要用 0 總之, 整個殺生 些方法 `

心

相續

增長

) 廣

大

0

算 害他 沒 只能 業 成 有 成 就 有 死 叫 四 熟」?就是斷 作 7 關 , 殺業:「前人命根不得相續」 旧 0 , 所 是 方便罪」 所 造成 以 以殺業的 也是犯 除 H 其生命 後 0 但 身體 成就與 重 是 0 0 有 即 的 如 不 否 便 果你殺害他, 他當 種 滴 , 情況 是從死亡來作判定的 , 結 時 , 果三 沒 當 , 應 有 .你去殺害這個眾生,什麼時候叫 該要注意: 死 年後死掉了 他沒有斷 後 來因 命 你傷害他的 爲 , 0 , 這 這 這 個 樣 個 死 而 殺業沒 因 死 跟 時 , 你 你 候 有 的 當 成 : | | 殺業 當 初 就 「 殺 傷 時

第 段  $\neg$ 乃 至 切 有 命 者 , 不 得 故 殺 0 這是 屬 於 兼 制

根 心 機 這 惡 個 的 修 有 德行 . 珍 道 會 希 薩 渞 生. 的 方 鲁 命 望 之法器 應該 出 生命 菩 仴 中 一就寄 的 便 是 現 的 出 薩 這 功能 救 / 菩薩 愛常 來 都 人 的 所 是 託 護 身 , 0 殺 不 六 以 他生 得 能 修 大 破 戒 在人身 , 殺 從這 切 到 道之中 慈 爲 壞 傷 , 所 眾 人 命 了 悲 害 慈 , 罪 個 讓 Ì 當 對 生 行 悲 , 0 ,在六道 唯 角 身 爲 中 心的 他失去了 治 0 , 0 人 度 有 唯 什 什 的 , 這 本 來 人 身 麼傷 麼 是 關 (身才 裡 來 解 最 看 吅 制 係 ) 當· 的 解 口 脫 害 , 可 止 , 中 不 每 同 以 能 貴 慈 脫 的 眾 殺 判 但 悲 利 時 的 機 夠 ; — 生 人 罪 是消 條 聽 會 行 也 用 當 機 , 最 戒 這個 個 但 兼 聞 ᆫ 會 , 中 重 結 極 都 呢 帶 眾 是 佛 , , , 因 地 ? 不 人 從 有 果 法 生  $\neg$ 制定所 避 消 身 被 殺 比 知 , `  $\neg$ 爲 菩薩 產 人 免殺 在 極 道還要等多久, 來 你 較 人是法器 念 的 破 生 他 有眾生都 中 罪 生 佛 智 的 斷 應 壞 下 惡 起 求 Ì 慧 判 品 無 , 更 常 的 最 生 ; 量 , 的 , 應該 也 淨土 好 住 觀 生 重 罪 不 口 有 慈 不 命 照 呢 能 來 以 才可 容易 ? 要培養 積 悲 , 當 , 說 傷 修 結 而 大 極 心 中 害 學 , 培 能 才 爲 其 果 改 聖道 , 慈 養 孝 其 你 從 變 唯 人 實 再  $\equiv$ 整 是 悲 善 順 把 所 有 0

任 螞 心 跟 何 蟻 眾 孝 , 生 也 順 會 , 心 都 跟 菩薩經 必須 牠說 釋放 : 常 \_ 保 出善意 歸 持 依 佛 , 種 ` 讓眾生因爲 歸 要 讓 依 法 眾 生 ` 歸 離 你 依 苦 而產生善根, 僧 得 樂 的 , 讓它 心 情 栽培善 , 所 所 以菩薩的 以 苦薩 根 ; 菩薩 看 . 點點 到 遇 隻 滴 到

其 次 , 菩 薩 對於眾 生 一要有 種孝順: 的 方 便 ,所謂 「百孝不如一 順 , 須

滴

都

是

與

「 拔

苦

1與樂」

相

應

0

依 眾 生之根 基 , 給 他 作 正 確 的 教化 , 以 開 啓 I他的 智 慧 0

這裡

的

|慈悲

心

`

孝

順

心

,

爲

什

麼

要加

上

 $\neg$ 

常

住

呢

?

巧 種 , 但 無常 這 是 是沒有受菩薩 的 揀 生 別 凡 滅 心 夫 的 菩 戒 心 薩 的 態 的 人 , 雖 慈悲心是不需要任 , 然 他 的 凡 夫偶 慈悲心 爾 不能 也會 生起 何 講 理  $\neg$ 常 慈悲心 由 住 ,不管外 , ` 也 大 會產 爲 境 怎樣 他 生孝順 的 慈 變化 悲 的善 心 菩 是

夷 罪 看 0 第 身 爲 段 總結 個 菩薩 結 罪 , 不 勸 但沒有 持 ᆫ 培養慈悲心  $\neg$ 而 反 更自 恣心 , 還用貪愛心 , 快 意殺 生 , 者 (自恣心就是貪 , 是菩薩 波 羅 薩

永

遠

保

持

慈悲心

,

因

爲

你

是

個

有

戒

體

的

菩薩

,

所

以

加

上

 $\neg$ 

常

住

遮蔽 愛) , 違 或是快 犯 7 菩薩 意心 波 瞋 羅 夷罪 心 來 ; 殺 害 假定你 眾 生 不 如法 這 時 懺 候 悔 , 你 的話 的 菩提 , 從 今 心 以後你的菩薩 經 被 你 的 煩 惱 所

即

將

消

失

0

是 心 動 個 煩 是 種 機 惱 雞 把 依 的 牠 情 是 鴨 這 生 殺 況 依 止 地方 魚 是 起 肉 死 止 癡 講 天 貪 0 , 第 下 有 到 我 我 殺 不 0 道菜 想吃 種 實 種 生  $\wedge$ 瑜 是 情 前 在 伽 依 牠 況 因 不 , 師 第一 想殺 本 止 的 果 地論 ; 提 來 內 癡 就是 牠 , 出 **>** 但 個是依 , 舉 7 . 是 但 出 <u>,</u> 貪、 我 是我 生給 我 個 不想吃 看 止「貪」 瞋 譬喻 很想吃 這隻雞 人 兩 家 種 牠 殺 煩 比 的 牠 的 不 惱 第二個是 如 內 順 的 嘛 說 眼 肉 其實 ! 也 你 依 , , 沒有 感 所 殺 (殺盜婬妄每 止 到 以 依 愚 隻雞 看 才 止 很 癡 牠 生 把 邪 氣 牠 瞋 不 , 見 你 順 殺了 , 而 就 眼 的 , 條 殺 第三 用 犯 , 0 戒 0 第 但 瞋 罪

前 重 最 0 諸 難 請 懺 位 間 悔 要 各位 的 知 罪 渞 你 , , 覺 就 以 下 得 是 無 的 哪 ※明愚 每 種 條 罪 癡 所 戒 最 造的 重 , 不 ? 管 貪 罪 殺 過 瞋 癡 ` 0 盜 哪 ` 婬 個 最 ` 妄 重 , ? 最 對 重的 7 , 業 愚 ` 果報 癡 最

現

年 你 的 看 有 《八十八 些人 果 佛》 報 出 還是不 現 , 八十二 能 消 八佛》 除 , 特 別的 拜三部 堅 就 固 好 , Ì 就是用 有 此 愚癡 一人業障 心造 現前 罪 , 拜

怕 大 爲 , 佛菩 看 到 愚 凝]的 薩 那 就 麼多 替你擔 特 ·點是 心 , 我就 什麼?不知道 了 ; 害怕 如果不知 。 ∟ 其 畏 道害怕 實 懼 因 ,你會 | 果 ! , 你會毫 害怕 有很 才對 多人會說:「我不想受戒 無顧忌地盡情造業 啊 ! 如果你不 知道害 , 就像

個

人開

重

,

沒

有

踩

剎

車

,

是

整個

頭撞

下去的

!

還 這個 是他 戒》 知 是 踩 渞 業 的 的 錯 不 7 我 是很 業 剎 慚 明 問 , 你 果篇 諸位 車 愧 知 心還在 還 嚴 故 , 不 : 去做 犯 重 敢 的 的 個 盡 個 問 罪 0 , , 情 人了 罪 所 他 比 題 地造 . 造 比 以 ) : 你 較 !惡業 解 較 《 瑜  $\neg$ 罪 說你 戒 輕 重 ; 伽師 的 法 , 之後 對 ? 不 時 個 敢 地 不對 按 候 人 受戒 論》 世 , , (完全不知 他 ? 間 知 上說 但 道這 會 法 , 那 是你 有  $\neg$ 你認爲明知 明 樣 , 慚 道這樣做 最嚴 知 做 愧 看 看 故 不對 心 犯 重的罪就是 《瑜 , 就 0 是 的 故犯的罪比較 算 伽 錯 罪 慚 \_\_. 師 的 時 愧 比 地 控 論 較 心 盡 「邪見」 制 重 • 情 就 瑜 不 , 地 你 像 住 伽 造 重 讷 菩薩 , 罪 你 個 但 明

的犯罪動機是認爲:把別人炸死了 看 那些 一恐怖份子, 那些罪 是很難懺的 ,就可以升天。這個人得果報的 他 把自己綁上炸 彈,在 飛機上 時 引爆 候 ,幾乎 , 他

沒辦法改變, 其實你在佛法當中學習,瞭解越多、對你越有幫助,因爲可以讓你產生慚 非常堅固 , 因 爲 無慚 無愧!

愧心,造罪的勢力就會減少很多。所以從佛法的角度來看,最大的罪惡是什麼?

就是愚癡。不知道去反省,造了過失還以爲自己是對的 , 將來業報很重的

### 丁二、罪相輕重

若 若 殺 殺 人 諸 命 佛 聖 斷斤 人 犯 ` 重 和 ` 尙 失 ` 戒 阿 體 鷵 黎 o ` 或 生身父母 犯 逆罪

0

若殺諸天、鬼神─犯中品

若殺富生———犯下品

若殺諸佛聖人、和尙、阿闍黎、或生身父母,犯逆罪。 這個是「以

闍 犯上 黎 ` 師 , 長 殺 、或者父母 聖 人 ` 殺 你 , 對 的 你有 和 尙 教育 ` 剃 度 ` 的 養 育之恩, 和 尙 ; 受 若 戒 犯 的 逆罪 和 尙 , ` 教 很 導 難 懺 你 佛 悔 法 , 這 的 冏 個

,就犯了菩薩 其 次 , 波羅  $\neg$ 若 殺 夷 人命 罪 , 失 斷 掉 ,犯重 了菩薩的戒體 , 失 戒 體 0 , 沒辦 如 果 法 你以上品 用 般的 煩 「作法懺」 惱 心 來殺 來 害

懺

悔

,只能用

取

相

懺

0

業很重

`

也

褗

堅固

0

並 如 罪 一發 果 比 顏 沒 以下 較好懺 從 有 ` 今以 如法 說  $\neg$ 若殺諸天 明 ,只要向 的 後永遠不 : 具足 苦薩 兀 ` , - 再造: 鬼神 位菩薩 미 種 以 因 讓 • 緣 作 發露 犯 你 7 , 中品;若殺畜生,犯下品;不失戒體 懺 即 , 懺悔 悔 犯了 也 可 , , 面 以 這條戒 即 對 恢 可得清淨。 佛 復清 的根 像 , 淨 向 本 0 佛像發露 ·重罪 這是屬 在 《瑜伽 0 於 你 中 菩薩戒》 犯了 卞 品 什 0 的 麼罪 罪 這種 說 , ,

具 四 緣 成 重 : ` 是 衆 生 0 \_ ` 衆 生 想 0 Ξ ` 起 殺 10 0 四 前 人 命 斷斤 0

個 你 第 心中 個 也 具 緣 知道他是人;第三個你有起殺害之心;第四個前 『是眾 生 , 當 然殺戒犯罪輕 重 的 判定 , 是以 人命斷  $\neg$ 人 , 爲 殺業成 主 一;第

就

,

就

犯重

0

本 所犯的對象是輕還是重?有沒有命斷?換句話說,觀察內心是判定有沒有犯到 ·罪;所犯的外在對象是判定犯罪的輕重;這是判罪的原則,包括「心」跟「境」。 原 削上 ,我們在判定罪相的輕重,首先看他有沒有 犯罪 動 機, 其次再看他

### J四、開緣情況

# 精神狂亂不自覺知——無犯(性罪猶在)

免的 也不會因爲這樣 這是指精神錯亂 因爲 沒有犯罪動機 而 墮落 Ī , 那當然是沒有 一惡道 , 是在 無知 的狀況 犯罪,但是你跟他結下的惡緣是無法避 下犯罪 , 不 會傷害到菩薩的 功德

### 丁五、異熟果絜

## −正報──地獄、餓鬼、畜生。

└餘絜──一、短命。 一、多病。

從三 惡道出來之後 所 謂 耳異 熟 、果報」 ,還有 , 是 指 些 剩 他 的 餘 的 正 果報 式果報是死墮 , 就是短命 地獄 、多病 餆 鬼 報 ?、畜 生道 ;

但

是

殺業 問 整 病 的 個 題 功 , 就就 如 +重 德 你 果 很 條 的 看 , 身上 也有 複 重 Ĺ 有些人福報 雜 戒 , 有 當 律 殺 病 生的 上 中 說 痛 , 最 罪 : 很 , 吃了很多藥都 常常 業 難 大 處 , , 但 理 生恐怖 所 是壽 的 以果報結合 就 是殺業 命 , 多做 沒有見效 很 短 | 悪夢| 詩 。這表示什 ;你把他最 , 福 , 這 報 , 因 個 很 大、壽· 麼呢?可能他前 爲 大 珍惜的 冤親債主不 概 也 生 跟 命 殺業 命 很 傷 短 害了 放 有 0 第 生有 過 關 你 0 布施 這 所 種 0 個 在 以 多

過去在蓮因寺,懺公師父講過一個實際的例子

在 蓮因寺的 山下 有一 位農夫,有 一天到 田 裏 工 作 , 看 到 隻跟 手臂 樣粗

生 你 耙 決 什 效 的 還 你 你 • 麼 個 蟒 , 當 ? 命 如 又 月 蛇 , 我 果 跟 大 然 的 , , 那 是 農 向 他 爲 他 時 你 那 夫 糾 你 理 殺 間 們 懺 性 生是 隻蛇 當 纏 , 農 之間 悔 時 不 點 夫 清 來 就 0 兩 的 討 的 拿 個 , , 它 或 脖 就 因 生 命 7 緣 願 是 子 命 7 石 很 長 就 意 體之 你 頭 麻 , 接 運 他 會很 7 煩 , 受 往 間 忇 氣 個 找 蛇 麻 , 好 的 事 煩 過 和 的 冤 情 點 高 結 雞 頭 就 僧 蛋 部 , , 解 跟 如 你 大 砸 決 樣 把 它 果 德 下 7 說 他 他 大 ` 去 拜 不 殺 ; : /[\ , 把 如 7 肯 過 的 果 誦 放 懺 蛇 瘡 , 他 他 經 過 砸 , , 統 吃 不 給 口 你 死 什 肯 你 來 統 7 , 就 接 麼 都 向 , 之 過 你 受 沒 沒 藥 去 有 都 討命 後 , 有 我 辦 沒 一定 效 , 對 法 有 不 0 , 來 要 不 爲 見 到 解

從 倒 比 /[\ 較 因 1) , 果 大 強 你 因 的 爲 烈 都 此 角 水 清 要留 , 不 溝 度 潔 來 管 意 有 劑 思惟 很 你 , , 或 像 多 有 小 是 H 沒 , 常 都 化 眾 有 應 學 受 生. 生 該 藥 戒 活 , 品品 恐 避 中 , 都 免 怕 , , 或是 要持 滾 會 0 燙 我 傷 們 染 的 守 到 色 熱 殺 忇 /[\ <del>万</del> 常 用 水 生 的 不 戒 講 生 要 渦 , 直 殺 此 總之 , 不能· 化 接 生 學 往 不 , 支持 藥 但 即 水 是 品 溝 便 安樂 犯 是 裡 , 也 罪 倒 無 不 死 心 ; , 要往 還 即 的 這 有 便 殺 對 是不 水 生 你 溝 此

每 的 功德是有障礙的 個生命體 ,這就是 。我們透過學習,知道菩薩應起慈悲心、孝順心,要去尊重 「殺戒」 的整個戒相內涵

### 丙二、盜戒五

### 丁一、戒文内容

性孝順 乃至鬼神有主劫賊 岩 佛 ت 子 ,慈悲心 ,自盜 物 , 教 ,常助一切人生福生樂。而反更盜人財物者,是菩薩 , 人盗,方便盗,咒盗。盗因、盗缘、盗法、盗業, 切 財 物,一針一草,不得故盜。而菩薩應生佛

波羅夷罪

沒有經主人的同意 的 別財物 前 ,正是眾生養命的基本資源 條 「殺戒」 ,而去偷取 的對象 , 他的 是正報的生命體 財物 。什麼叫 。看戒文內容: 盜 ,這裡 戒呢?就是 「偷盜」 「不與而取 的對 象 他物」 是依報



'若佛子』,身 爲 個佛弟子,首先要斷的犯罪事 緣 犯罪 的 事 相 有 兀 條

第二 個是用騙 、自盜:是你自己親自去盜取。 的 ,第三個是用搶的, 第四個是指漏稅 盜的方法有四種 0 情 以上偷、 況 : 第 騙 個 是用 搶 漏 偷 稅 的 ,

這四種方式都叫作「盜」。

、教人盜: 你用書信 , 或作手勢教人去盜 ,這樣也犯盜 戒

然跑到家裏來, 、方便盜 是牠自己跑來的 所謂 「方便」 , ,我就把牠佔爲己有,這個 就是我們一 般說的順手牽羊 也是犯到偷盜 0 誒 ,這隻狗突 0

四 **咒盗:**以咒術驅使鬼神來奪取他人物;你持咒驅使鬼神去盜 ,鬼神偷

### 丁二、犯罪因緣

取成功

菩薩就犯戒了,因爲是你教他去竊取的

= 껃 ` ` 盜 盜 盜 盗 業 法 緣 因 舉 方 偵 興 便 他 察 10 物 揀 ` 故 離 取 偷 取 筝 本 窺 他 處 筝 事 物 緣 0 o 0 o

人的財物 盗因」 。偷偷 盗的成立 整個 犯罪動機是 ,關鍵點就是這個財物屬於 「興心故取他物」 「有主物」 , 用 種貪求的心來奪取他 有主人的財物 0

不 比 能 方 構 說 成 , 你 盜 到 戒 外 面 因 去散 爲 這 步 個 , 東 看 西沒 到 人家 有主人 丢 棄 0 的 盜 東 戒必須是這個 西 糞 掃 物) 東西屬於某一 , 你 把它 拿 回家 個人 ,

, ,

,

盜

緣

的 才 犯 罪 丽 且是用貪心來奪取有主人的 財 物

:在犯罪 種 種方法

是指助緣,在偷盜之前作種種的

偵

察、

偷

窺

,觀察地形

地物

0

盗業」 盗法」 舉 他 物 離 過程當中用偷 本處 。殺 人罪 ` 騙 的成就是 、搶等等的 對 方 命 斷 偷盜業的成就

律 H 說 , 有 位 農 夫 晩 上去偷 隔 壁家 的 牛 , 當他 把牛 牽 快 到 家 的 時 候 , 心 想:

是

舉

-離本處」

0

好

比

說我想偷這個

杯

子

,

把它舉離

這

個

莅

置

,

就犯

盜

戒

0

在

,

去 睡 不 對 覺 吅山 7 0 , 第 這 是犯 天 盜 早上 行 起 爲 來 哩 ļ , 這 我怎麼能 隻牛 原 封 豿 不 偷 動 人 家 , 但是他 財 物 呢 心裏很 ? 又把牛 緊張 牽 , 不 回去 知 道 就

動 樣 機 有 吅 沒 有 犯 他 盜 說 戒 , 就 有啊 去 請 ! 問 佛 陀 盜 0 因 佛 陀 那 說 你 有 你 沒 當 有 初 採 有 取 沒 行 有 動 想 啊 要偷 ? 取這 有 隻牛 啊! 的

盜 縁 、盜法) ;「那你有 沒有移動這隻牛 的 四隻腳 呢?\_ 「有啊 ! 

82

結論 這個業已經成 是:犯重 !你把牠牽走,就算後來又把牠放 就 了, 放回去是另外一 回事情。所以盜戒的成就是「舉離 回去,但是在舉離本處的 本 處 當 下 , ,

離開它本來的位置就犯重。

這是「兼制」:如果是鬼神物,比如說人家拿來供養土地公(無守護主)  $\neg$ 乃 至鬼 神 有 主劫 賊 物 ·, 切 財物,一針一草,不得故盜 0

輕 ; 還有盜畜 生物 ,也不犯重 ;「盜賊物」,是說盜賊偷了一部 車 ; 你 再把車

你

看到包子就拿來吃,這也是犯了盜戒

,但是不犯重,因爲盜鬼

神物

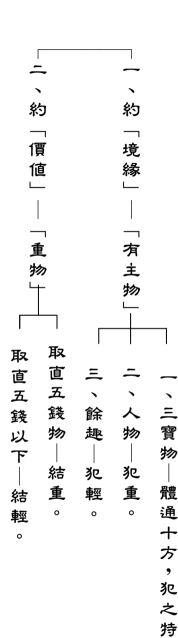
,罪比較

子偷過來 , 犯 重 ;乃至於一針一 草都不能故盜,這是兼制

菩薩 看菩薩 要修少欲知足之行, 應修 : 『而菩薩 應生佛性孝順心,慈悲心,常助 以孝順心、慈悲心幫助 一切眾生, 切人生福生樂。』 在 因 地 上生起

的財 善法 全被 被破 物 , 在果地 壞掉 , 這 個 , 上生起安樂;結果這個菩薩 這 菩薩的菩提心從此 個菩薩結 波羅 夷罪 |被煩惱所遮蓋 不但不生少欲 , 他的 功德也因爲這個 知足 , 反而 去偷 罪 取 , 而完 他

### 丁二、罪相輕重



關於罪相輕重有兩種說法:

第 個是約著 所 緣 境」 :盜戒的重 罪成立 , 必須是有主 物 , 這 個 主

是指 犯之 特 有 重 人 的 。 \_\_ 諸位 有守護主 要 知 道,盜三寶物最嚴 物 。 一 有主物」有三種:第 重 !這個 \_\_-個是 東 西是屬 『三寶 於 某 物 個 體 僧 通 十方 專 的

你偷 多 人 取十 (共同 方的東 發 心 一供養給大眾僧使用的, 西,這個罪非常嚴重,要在十方僧前結罪。第 它的體 性 通於十方三 世一 切 個是人物 凡 聖僧 , ,

是很

如

果

重

0

犯 重 0 第 個 餘 趣 , 比 如 說 畜 生. 鬼 神 , 犯 輕 0

第 個 , 你 所 偷 取 的 價 値 必 須 是 五. 錢 結 重 , 五. 錢 以 ŕ 輕

故 比 們 或 色 了 群 尼 丘 以 王 加 砍 迦 而 , 把 柴的 制 本 木 這個 後 火 (Dhanika)比丘 Ŧī. 是 材 材 不 , 佛 農 王 能 料 錢 0 五 令 搬 判 大 偷 或 夫 錢」 臣  $\bigvee$ 經過 王 口 重 取 .去 打 別 很 , 0 是指 善 破 生 , 人 0 住茅篷 看 比 氣 知 的 0 到這 他 世 丘 佛 東 , 就 就 在 口 法 西 , 來之 稟 向 間 世 , 他的 告 然後 的 口 瓶 草房這 佛 後 沙王之守 五. 草屋 說 佛 陀 看 錢 陀 到 麼 0 , 很 它的 佛 草 破破 就 破舊 若 陀 材 屋 問 舊 盗五 . 說 : 緣 以 被 人 , , 有 詐 以爲是沒人要的 無 拆 起 這 錢 數 是 稱 走 方 就 個 一天 : , 沒 佛 或 便 王 死 出 家 罪 訶 瓶 辦 在 門去 盜 責 世 沙 法 0 幾 這 與 的 , 佛 就 托 錢 位 時 他 , 就 陀 犯 比 缽 材 作 候 因 死 斤 成 把 , 木 , 罪 剛 有 爲 草 瓦屋 , , 這 佛 而 ? 屋 好 個 有 弟 盜 給 有 位 , 赤 緣 子 用 檀 拆

的 ? 沒 關 有 於 盜 人 知 戒 渞 的 結 0 如 罪 果 輕 從精 重 , 神 是 Ŀ Ħ 來說是要犯 前 最 難 斷 定 的 死 罪 0 大 , 按 爲 臺 所 灣的 謂 五 法 律 錢 , 是怎 用 搶 麼定 的 偷

的 都 不 會 犯 死 罪 , 必 須 兩 個 人 、 以 上 的 結夥 搶 劫 才 犯 死 罪 0

錢死 說 德 算 圳 成 , 罪 爲 現 佛 「下至草葉不盜」 在 教 來判罪的 兩 的 中 千塊台 價 也 値 有 , 兩 幣」 等於 ,所以二十塊美金、兩千塊台幣都是參考;以持 種 說 ,這也 , 是 法 菩薩都應該要愼重護戒 : 「二十塊美金」 只能當參考 個 是 南 傳 的 ; , 說 因爲 丽 法 我 , 當 們 是 ,不論輕重皆不應作 把當 時 北 佛陀 傳 的 時 制 佛 兩 教 戒 千 的 , 臺 年 的 時 灣的 戒的精 候 是以 Ŧi. 律師 錢」 神來  $\vec{\mathbf{E}}$ 換 大

### 具 五 緣 成 重 : ` 是 有 主 物 0 ` 有 主 想 0 Ξ ` 起 盜 10 四 ` 直 五 錢

0

o

### 舉 離 本 處 o

五

第三、你生起偷盜的犯罪動機 具五 緣成重 完第 、有主物;第二、 第四、 値 有 五錢 主 物 想,你 ; 第五 知道這是有主人的 ` 把它舉離 本 處 , 犯 財 重 物 0

前 面 講 到菩薩十波羅 夷罪的第二條 「盜戒」 , 接著看第 四段開緣情況

### 丁四、開緣情況

若 ح 痴 物 狂 想 14 • 亂 與 ,不自覺 5 想 , 暫 归 用 想 , 親 厚 想 , 糞 掃 想

無

犯

「己物想」:是說你誤認爲這個是自己的 東西,產生一種錯 誤的 判斷

方說

,你參加佛七,很多拖

鞋

,

你看錯了,

把別人的拖鞋當作自己的拖鞋

把

比

別人的 自己的東西 ?海青當作自己的海青;你在拿這個東西的 0 換句話說 ,你根本沒有犯罪動機 , 詩候 拿錯了別人東西不犯 ,內心當中眞實認爲這是

與己想」:你以爲對方要給你了,事實上他沒有要給你,但是你誤會以

爲他給你,也不犯。

甲三、

持戒內涵

暫用想」:因爲急著要去洗手間,看到別人的拖鞋,心想:借用一下,

隻筆 馬 Ŀ. 還 , 你急著要寫幾個 0 即 便主人沒有 字 在 旁 , 暫用 邊 , 暫 想 用 , 也不 想 , 犯; 不 犯 沒有佔 0 或是你 有 到了某 ` 偷 取之心 個 , 地 只是暫時 方 有

借用不犯 。不過最好是養成習慣 , 問過主人再取 崩

西 , 他不但不會生氣,還心生歡喜;不過這個你要做正確的判斷 親 厚想」 : 你 跟 他關係很親厚,親厚到什麼程 度呢?你認爲你用 , 不能 他的 廂情 東

願 0 怎麼樣的關 係才能當親厚 想 , 在律上是有定義 的

,

`

,

癡狂 糞 掃 心亂 想 , 不自 是指 覺 無主物 知 所有的 像 地上 戒 前 法 石 , 只 頭 要是精神錯亂 廢棄 物 這些 ,在完全沒有覺 是糞掃 物

### ナ 五 異 熟 果 絜

知

沒有犯罪

動機

的

情

況

下

,

都是開

緣

**不犯** 

正 絜 地 獄 ` 餆 鬼 ` 富 生 0

餘 絜 ` 貧 窮 0 ` 共 財 不 淂 自 在 0

看 盜 戒 的 異 熟 果 報 偷 盜 的 行 爲 來 生 會 隨 落 到 地 獄 ` 餓 鬼 畜 生 從三 惡

錢 道 出 , 表 來 示 後 你 , 過 會 去 產 有 生 偷盜 兩 種 罪 餘 業的 報 第 餘 報 個 ; 第二 貧 窮 個 , 雖 , 雖 然 然 你 賺 很 到 努 力 T 錢 工 作 , 但 , 是 但 你 就 的 是 錢 賺 財 不 到 很

容易失掉 0 共 財 不 -得自 在 0 什 麼 吅  $\neg$ 共 財 ? 是 說 你 的 錢 財 是跟五 家 共有 的

這些因緣把你的財富奪走。

第

個

`

惡

或

王

:

遇到

些不!

好的官吏對你苛稅

`

徴

收

總之你就會遇到

第 個 ` 遇 到 盗 賊 :你的錢很容易被騙 ` 被 搶 0

第三 個 ` 敗家子 你 經常犯盜戒 去偷取別 人的財物 , 你就會出現敗家子

你一生的積蓄就全敗在他的手上。

第四個、水災。

第五個、火災。

破 壞 Ī 我 們 ` 左 可 右 以 房子 看 到 也被破 有 此 人 壞了 , 得 到財物之後 , 只 有 他的 很 房子沒事 堅 占 , 地 ; 水 震 不能 來 的 時 淹 候 ` 火不能燒 , 隔 壁 房子 ` 地 都

震 不 能 破 壞 , 爲 什 麼? 因 爲 他 過 去 生沒 有 偷 盜 的 業 , 所 以得 到 的 財 物 很 固 ,

不容易失 去 0

順 看 回去之後 善業 • — 和 尙 華嚴宗 定可 特別 說 他的 : 我過去三生三世都 以 的 堅 找到 侍者很 祖 師 所 杜 ° 得 緊 順 結果侍者跑 到的 張 和 尙 , 杜 財 , 有 沒有犯偷盜 順 物 也 和 去找 5尚告訴 很 天信眾供養 堅 , 果 , 他 所 然沒有 : 以我的東 示不 他蓋 被 用 廟 人 緊 的錢 拿 張 西沒有人 走 , , 你 , 不小心 就帶 去 可 哪一 以 口 丢 拿走 個 來了 在 地方 路 0 0 就 杜 看

我 再 講 個 實際 的 故 事 , 來 說 明 偷盜 的 後遺症 是

固

,

固

財 在 北 秤 邊 0 他 斗 賣 明 賺 朝 再 家在 加了 了 時 從 很 代 北 多錢 臨終時 水 , 邊拿 揚 銀 州 , , 買 貨來南 在 有 把兒 了 秤 位 好 斗 邊賣 子 幾 重 做 叫到 的 棟 南 **,**賺取 時 北貨 房 子 候 邊說 生意的商 看 , 兩 生 起 邊的價差。) 7 來 比 個 原 人。 兒 來 子 的 你 南北貨就是從南邊買貨來 , 重 這個 知道 這 , 所 個 商 我 . 兒子 以牟 人爲了 爲 文 取 什 :麼賺 生了 很多不義之 投 機取 到 兩 個 巧 孫 ,

子

0

老

,

身

兒子

,

這

麼

起 來 ? 就 此 是靠 較 重 這個 , 賺 取 秤 這 斗 個價差…」 , 這 是我們 老人 傳 家之寶 、家講完話之後就 0 這個 秤 斗 有 死掉 好 用 Ż , 你 看 它 口 以

秤斗給燒毀掉 上天說 他父親 他的 :「我父親因爲一時的 一生造這麼多盜 兒子 是個讀 ,從今以後 書人 戒 **,**知道 ,以正當的方式來做生意。在燒這個秤斗的時候 ,偷取他人的 愚 癡 世 間 ,希望上天能原諒他 的 財物。當天晚上他就 因 果道理,看到這 。」然後 個 寫 秤 斗 個 -感覺很 , 用 疏 火把這 文 害怕 , 白 告 , 還 個

飄

出

兩

道的

黑煙

冉

冉

 $\vdash$ 

升

世間 你 說 這 有 之後沒多久 沒 : 兩 有天 個 我很 兒 理呢 子 正直 , , 他 ? 是我 地做 的 他這樣白告之後,當天 兩 們 生意 個 天上的凶 :兒子就相繼病死了。這個讀書人非常懊惱 。我這樣 星來討債的 正直 , 怎 晩 , 麼我 上就 你爸爸做 兩個 做一 兒子都 個 這種 夢 傷天 死 天 掉了呢?這 神 害 跟 就 理 他 稟告 的 . 說 : 事

死 情 0 , 大 本 爲 來 你的 這 兩 一念善心,所以上天把他們提早帶回去。 個 敗 家子長 大後 ,要把 你們家的 房 產都敗光 你不 , 用緊張 錢 都 花 光了 繼 續修善 才會

你 以 後 還 會 生 兩 個 兒 子 0 」之後 , 他就 繼 續 正 正 直 直的 做 生意 , 果然後 來 又生

兩個兒子,而且都考上了功名。

望得 的 無法 我 時 候 生. 不 命 想像 知 到 這個 ,其實是可 道諸位會怎 觀 現. 公案 很 你 世的 付 重 給 要 出的代價 以 [安樂] 我們 , 兼顧的,今生也安樂、來生也安樂。但是當 麼想 而 什 所 , 有 有 ? 麼啓示 第二個希望得到 的善法背後都必須 你可能因為盜版、漏 多大,你沒辦 呢 ? ·其實 法 , 想像的 每 來世的 用智慧來 個人 稅而 ! 暫時 安樂」 都 如 果 面 做 得到 臨 你 引 有志於行菩薩道 0 兩 導 當 種 兩者發 這兩! 點 抉 便宜 漢字:第 個 笙 不 衝 ,但是你 衝突的 突時 個 你 ,

的 利 盜 活 安樂,因爲今生是暫時的,你是爲 益 的 ; 如 事 你 0 所 情 果 說 以 你 , 你 說 我 把 爲 今生 看 什 當 是 麼 你 很 看 而 現 得很 難 活? 卌 ; 的 因 重 如 爲 安樂跟 要 果你是 很多 , 只 把今生當作是 來世的 人 了未來 都 個 在 覺悟 安樂 做 而 , 活的 的 而 起 菩薩 你的 衝 且 .; 所 當 突時 , 以我們持守盜戒 生命 下 應 就 , 該是爲 你 可 , 你 要 以 斷 得 說 了 然 到 不 創 地 去 很 愛注 造 犧 多 做 不 來生 牲 意 現 法 此 的 一偷 世 而

就算今天得到一時的 便宜 ,以後可能要付出慘痛的代價 , 要注意後果

### 两 三 ` 婬 戒

### 戒 文 内容

婬戒的基本定義是以染汙心來做身體的交媾,這個地方包括 女,都是屬於婬戒的範圍 男一 女,也

包括兩男

、 兩

枚度 妹 法 、婬業,乃至畜生女,諸天鬼神女,及非道行婬 六親行婬 岩 切眾 佛 子, 生 自 ,無慈悲心者,是菩薩波羅夷罪 ,淨法與人。 婬 , 教 人人婬 而反更起一切人婬 ,乃至一切女人不得故婬 ,不擇畜生 0 而菩薩應生孝順 0 婬 因 ,乃至母女姊 ` 婬 緣 . ت ر ` 婬

若

佛

子

,

自

婬

,

敎

人

婬

,

*7*5

至

切

女

人

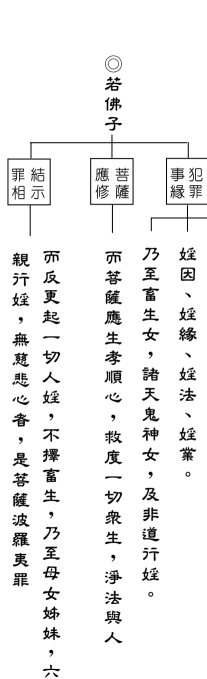
不

淂

故

婬

0



 $\neg$ 若 1佛子』 , 身 爲 個發了菩提心、受持菩薩戒法的佛弟 子 , 首先應該斷

除的犯罪事緣有三項:

教 自 (人姪) 婬 這種 : 什麼叫 婬 欲的行爲是你自己去做 教人婬?就是你勸 別人去做 的 , 犯 , 重 · 這當

中就牽

涉到媒嫁等

94

四

婬

業

根

交

接

, 乃

至

ヘ

如

胡麻許。

婬欲 事 的行 也就是當媒人。受了菩薩 爲 ; 但是教人婬 , 僅 戒不能去做 結 輕罪 , 因 媒 [爲你沒有自己去做 人,因爲做媒人就是教人婬 ,是犯了 輕 ,促成 罪 0

守內容完全一 妻是 可以開 乃 至於一 緣 樣 的 ,只有婬戒不同。在家菩薩斷的是邪婬,保留正婬 ,所以菩薩戒有在家菩薩跟出家菩薩 切女人不得故 姪」:這 個 地方是指出家菩薩 ., + 重 裏 , 在家菩薩正式 面其他九條戒持 ;出家菩薩 夫

### 丁二、犯罪因緣

邪婬

、正婬統統要斷除

= 婬 婬 婬 因 法 緣 摩 瞻 起 覙 染 觸 稱 污 隨 嘆 逐 之 筝 筝 10 事 事 0 0 0

被 強 迫的,在整個 因 :首先 過程當中都沒有 , 婬罪的 成成 立 , ·必須· :快樂的感受,不犯;必須是一 有貪愛染汙之心 也就 是說 種主動的 , 如 果你是 追求

而且有染愛心。

緣 :你在犯婬欲之前的助緣,有種種的眼睛觀看,乃至於種種的身體

跟隨等等。

. 法 或是在整個過程當中, 身體的摩觸跟稱歎,一 種過程方法

:婬業的成就是兩根交接,我們一般說是男根入女根,乃至入如芝

許,就犯重,這個我們待會兒再說明。

麻

業し

我們 看婬 戒 的整個 範 韋 :  $\neg$ 乃至畜生女 ,諸天鬼神女, 及非道行 婬

變現 成人形 它的 範 來 圍 行 是 婬 很 廣泛的 0  $\neg$ 非道行 , 包括跟畜生行婬 婬 是什麼意思呢?就算是正式的 ` 跟 諸天 、鬼神 …鬼神 夫 有時候也會 妻 , 受了菩

戒 月六齋日 , 也 示 能 0 六齋日菩薩要受八關齋戒 在 「非時 ` 非 處し 的情況 下行 , 行婬正 婬 0 一是犯到 什 ·麼 叫 了非時行 非 時 婬 呢 , 這是時間 ? 是指菩薩 上

的

薩

便 的 處 渦 失 都 0 第二 不是正當處所 個 「 處 所 不對 是屬 於非 , 除 了 道 小 行 便處之 婬 外 , 統 統 是 過 失 包括 道

,

,

0

戒不同 重 是 「人」;好 所 這裡 以 , 婬 婬 , 我們 戒 戒 此 沒有 不 管任 你 要留意的 殺害人 揀別對象 何 . 對 偷偷 象 是 , : , 是以 是畜 前 取 人 面 生 的 的 「入道」 東 殺 、是人、是 西 罪 ` , 來判定有沒有犯根本罪 盜 犯 罪 重 鬼神 ; , 構 其 他 成 , 只 鬼 重 罪的 要入毛頭 神 、 畜 條 生 : 件 許 , , 這 它 犯 , 統 的 個 輕 對象 地方 統 0 結 婬

前 面 是 講 到 菩薩 所 應 斷 的 事緣 , 以下講菩薩應修習學 的 內 涵

要特

別

注

意

1

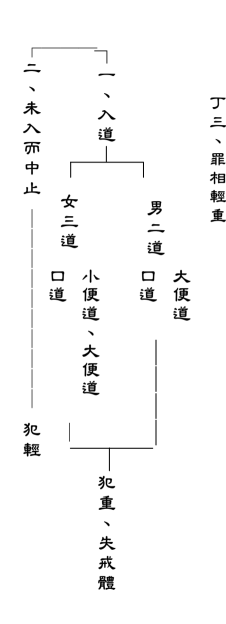
拔 呢 ? 身 爲 淨 法 個 與 菩 人 薩 應 該 0 應 生起常 該 要勸 住 勉 菂 眾 孝 生 順 精 心 勤 跟慈悲心 修 學 戒定慧 , 來 救 , 來清 拔 淨 切 他 眾 的 生 身 , 怎 麼救 意

這是菩薩 應該 修學的 梵行之行

來跟 總 結結 切 : 菩薩 人婬 , 不但 乃 至 不修習梵行 於 跟畜生 ` , 鬼神等等 也不勸 人家修習梵行 , 乃 至 於跟母 ; 反 女 、姊妹六親 唢 自己生 起 行 婬 婬 欲 0 這

種情況 , 表示你的菩提心已經被你的煩惱所遮蔽,失去了整個菩薩的功德 , 已

經犯到波羅夷根本罪了。



麼叫 「入道」呢?就是男眾入男眾的二道,男根入男眾的大便道跟口道;男根 婬戒的判定很簡單:不管是人、是畜生、是鬼神,只要入道,就犯重 一。 什

到根本重罪。什 入女眾的三道 ,小便道 麼叫 作「輕罪」呢?就是只有身體的接觸而沒有入道,結輕罪 、大便道跟 口 道 ,所謂的「男二道、女三道」 , 統統犯 0

犯罪結重,有三種因緣:

具 三 緣 成 重 : 是 道 。 二 ` 起 婬 10 0 Ξ 事 遂 、 乃 **至** 入 如 も 頭 許 0

第 一個是「道」 ,是指男二處、女三處。第二個是起婬欲心。 第三個是入

如芝麻許,或是入如毛頭許。

罪 出 現之後 我們在受菩薩戒的時候 ,對你往生淨土會產生障礙 , 瞭解戒相後,任何情形都不要犯重,因爲這種重 ,對你的修學 、積集資糧都會產生很大

的障礙。

丁四、開緣情況

為 孰 盗 睡 不 賊 覺 或 炽 归 家 , 或 所 狂 孰 亂 , 壞 如文 10 熱 鐵 , 不 勑 自 身 覺 , 归 帷 苦 無 樂 無

犯

20

是說 果有樂受 整個 開 緣 婬 的 ,也是 情 欲 的過程 況 犯 : 第 重 0 , 第二個熟睡不覺知 你是被 個 `  $\neg$ 強 爲盜賊 迫的 或怨家 , 沒有 , 或精神錯亂 所執 點快樂的 , 如熱鐵 ,也沒有犯,因爲你沒 感受,不 入身 犯;反之, 唯 苦 無樂 如 

J五、異熟果絜

有犯罪

動機

0

一、正報——地獄、餓鬼、畜生。

餘 絜 ` 麦 不 貞 良 0 ` 不 淂 隨 意 眷 屬 o

法 屬 跟 ; 你 而 犯婬 結 且. 在 的果報是死墮 成 你未來 眷 屬 , 你 的 不 生命當 ·滿意的 地獄 中 ` 餓鬼 人 , 卻 會 遇到 i 成為: 、畜生三塗,它的餘報就是招感不 眷 一些不滿意的 屬 , 這些都 :是跟 眷 屬 前 你滿 世的 意 邪 的 婬 貞潔的 人 有 ,沒辦 關 係 眷 0

在

這

匹

重

戒當

中

我

們

可

以知道:「殺罪」

傷害最大,第二個

就是

「婬罪」

100

表 了 可 以 現 這 做 出 到 兩 來 條 大 的 官 戒 , 是身 , 犯了 不 體. 要說 上 婬 等 的 戒 到 就 病 來 損 痛 了 生 ; 婬 才 你 戒 受 的 報 表 陰 德 現 , 現 出 ; 本 世 來 來 的 都 你 , 口 有 是 能 很 傷 會 多財 害 有 到 事 富 你 情 的 的 出 功 現 , 也 名 0 會 殺 , 本 因 生 來 直 你 接

樣 而 破 財 0 所 以 婬 戒 所 傷 害的 功 德 跟 財 物 , 大概現 世 .就會出 現

常 乾 色 內 治 色 身 身 流 淨 剝 娐 處 不 不 也 欲 產 婬 生錯 淨 是 開 心 戒 ; 而 的 物 來 , 要 且. 個 誤 眞 , 0 一它還 角 我們 看 清 的 正 到 淨 認 起 不 要經 透 他 大 的 知 過 內 淨 東 0 , 問 是 常常 兩 部 觀 西 題在 來自 修 個 的 ! 眼 種 , 你 不 佛 哪 於 睛 種 淨 把 陀 裏 顚 觀 層 不 ` 說 ?首先 倒 淨 內 , 來對 個 不 物 想 剝 要看 嘴 充 , 就 開 ,我們 巴 滿 治 來 是我 他 ` 婬欲 於 看 的 兩 身 , 們 裏 表 被 個 心 內 皮 那 對 鼻孔 面 , 於 盡 常流 , 要把這層 層 自己的 是膿 大 皮膚所 不 便處 ſП. 止 色身 屎 , 迷惑 皮 ` 尿 如 /[\ 剝 ` , 內 對 便 沒 , 開 囊 所 處 有 他 來 盛 九 以 人 , 糞 的 把 對 孔 個 0

量 不 要 其 次 男 , 就 女單 是 要遠 獨 離 相 處 惡 因 , 要保持距 緣 , 很 多 事 離 情 0 我們 都 是 說 循 序 H 漸 久 進 生情 的 ; 要 , 情 遠 久生欲 離 悪 因 緣 時 儘 間

久了會產生感情,有感情容易產生欲望,這些都是你在行菩薩道要避免的。因

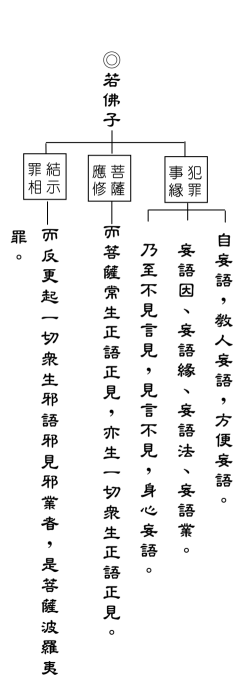
爲這對於未來的功德傷害力很大!

丙 四 奏 語 戒 (正制「大妄語」 兼制小妄語。

丁一戒文内容

亦生一切眾生正語正見。而反更起一切眾生邪語邪見邪業者,是菩薩波 妄語業,乃至不見言見,見言不見 **岩佛子,自妄語,教人妄語,方便妄語。妄語因、妄語緣、妄語法** ,身心妄語。而菩薩常生正 語正見

羅夷罪。



事 缘 有三項 若 佛 学 , 身 爲 個發了菩提心、受了菩薩戒的佛弟 子 首先應該斷的

宣說「過人之法」 「自妄語」 你自己打妄語 ,也就是你向 人宣說你有 ; 這 地方是指 :超越一般凡夫之法 「大妄語」 0 什 麼叫 0 比 方說 大妄語呢 : 你成 ?

神直 就了 |接溝| 初禪 通…諸如此類等等 ` 你 證得初 果、 在作 , -功課: 只要這件 的 時 候 事 情 有 鬼 , 是 神 來 般有 跟 供 漏 養 凡夫做 你 , 或是 不 你 到的 口 以 , 而 跟 你 鬼

說你已證得,就犯了大妄語。

果名利屬受教者, 教人妄語」 :你自己說過人法,當然是犯重 結輕;如果是爲你宣說 ,以致名利屬你 ,你教他人去爲你宣說 , 結 重 0 , 如

我們看整個犯罪過 程 : 因 ` 緣 ` 法 業 0

「方便妄語」

:是假借種

種

顯

異方便

,

來表現你有過人之法

### 丁二、犯罪因緣

妄 語 因 起 10 欲 欺 誑 他 人 , 以 取 , 名 衵 0

= 妄 妄 語 語 緣 法 ラテ 宣 說 來 + 動 地 止 , ` 語 四 果 默 威 ` 禪 儀 定 筝 種 過 種 人 方 之 便 法 0 0

-四、妄語業――了了出口,前人領解。

這是 不瞭 的 增上慢 **S解**,對 (屬於愚癡的增上慢,並沒有要欺誑他人的心情。這一條戒是說,你明明知 因 0 |整個修學的位次也不清楚,誤以爲自己證得初果,這種情況不犯重; 比如說 :妄語的犯罪動機就是欺誑之心 我認 爲我證得初果 ,我沒有欺騙大家的意思 揀別你是迷惑不 知名相 因爲我對教理 , 丽 產生

道你沒有證果,你還自說,就是有欺誑他人、希求名利之心 ·緣」::行來動止,語默威儀,種種方便。 是指身現種種動作、種種語言、

或現手勢來表達你有過人之法,欲令人知。

定 神通: 法」:怎麼表達呢?你說你已成就十地,大乘的十地,小乘的四果 有漏 凡夫做 不到 的 , 你 說 你已證得 , 都是過人之法 , 禪

果是對 個 業」:了了出 小 ·孩子 , 講了半天 , 前 人領 , 他還 解 0 妄語業的成 不了解你 講什 就 麼 , 說出來對方瞭解就犯 ; 或是自己說話 不清 如

對方不理解,沒有犯到根本。

我們看菩薩應修的是「實語」——真實語之行:

惡的 的 個 持 大 不應 說 菩薩 爲 默 棄 追 業 該 罪 然 要 實  $\neg$ 說 力 說 的語 菩薩常 , 0 不 永 也不 , 的  $\neg$ 這 但 而 被 言 , <del>.</del>不 反更. 但 個 是 棄 跟 生 菩 -保持 是 於 , 不 眞 正. 起 薩 我 佛 實 語 們 說 就 芷 法 的 正 語 切眾 失掉 又不 大 也不是。 見 正 海 正 見 , -想打 ;菩薩 生邪語邪見邪業者 亦 見 邊 0 生 , 還宣 所以當 安語 戒 如 體 實 切 語 說 眾 , , 只 失掉大乘六波羅蜜的 你 邪 生 惡 面 好 的 正 情 的 臨 保 語 語言 . 持 形 , 兩 正 是菩薩 難 默 是這樣 見 的 , 然 0 散 時 , 發 波 候 也 身 當 邪 就 爲 羅 , 我 功 惡 夷罪 是 然 覺得我們 德 的 個 口 , 有 菩薩 知 以 , 0 造 見 此 拒 成了 話 , 0 絕 , 創 身 我們 必 可 回答; 佛法 造 爲 以 須 官 保 邪 是

### 丁二、罪相輕重

大 妄 語 : 宣 說 過 人 之 法 言 語 ያ ያ , 前 人 領 解 犯 重 0

言不了了,前人不領解—— 犯輕。

ハ 妄 語 : 兩 舌 ` 綺 語 ` 妄 言 ` 惡 犯 輕

我 們 看 罪相 的 輕 重 這條 戒 正制的是 「大妄語」 宣 說過人之法」

兩種情況:

個 人說 假 設 :我已 :你講得很清楚 經成就禪定 , 、成就神通 對方也 理解;好比你在大眾中宣 、我有鬼神種種的 供養、我可以跟鬼 布 , 或 者針對 某 神種

種 溝通 …對方聽了很清 楚 , 也了解你在講什麼 , 犯 重

個 假設:你表達的方式含糊籠統 人他有神通」 , 剛 好他的前面 ,對方聽得不是很理解。好比你向人說:「有 有很多人,到底是誰你沒有講清楚,這時候

犯 輕 , 因 爲 你表達不清楚 , 對 方也不完全理 解

/[\ 安語 , 這 個地方有四條 罪相 , 都是屬於 輕 罪

兩

舌

是向

此

說

彼

,

向

彼

說此

,

挑

撥是

非

,

製造

)彼此的

糾紛

綺 語 是講 此 無 義 無利 靡靡之音 , 擾亂 別 人的正念

妄語:是實不見言見,實見言不見。

惡口:是講一些粗惡話,令他難堪。

具 五 緣 成重 : 是 衆生。二 、 衆 生 想 0 Ξ 欺 誑 10 0 四 說 重 具 0

五 前 領 解 0

這條戒具五緣成重:你的對象(所向人) 是眾生;而且你知道是眾生;有

欺誑之心 ;說出過人之法 , 對 方理解 , 就犯重 0

四 開 緣 恃 況

戲 쏯 說 ` 獨 說 ` 誤 說 ` 或 狂 亂 壞 10

箁 艧 救 脫 波 諸 有 情 命

為

難 故 , 自 無 染 10 , 雭 藏 所 归 , 故 作 妄 語

無

犯

開緣 有 一種情況

戲笑說 :你跟 他很熟 ,只是跟他開玩笑 ,沒有欺誑心,不犯;但是事

後 安說 明 0 獨 說 你 护 門 關 起 來 , 自 面 對牆 壁說證得 初 果 , 因 爲沒 ,

不 犯。 誤 說 : 你是 因 爲 時 П 誤 , 講錯了 , 不犯 0 精 神錯亂 也不 犯

第 種情 況 ,  $\neg$ 菩薩爲救脫彼諸有情命難故 **,** 自 無染心, 覆藏所 知 , 故作

妄語

0

不 的 那 險 是 疕 一菩薩 方 個 , 向 你 拿 這是開緣 講 力的 0 不是爲了自己, 這 實話他肯定要死。好 時 人追問說 候你不是爲了自己,而是在緊急情況 , 是針對小妄語來說的。也就是說:菩薩打小妄語是不 : 有沒有 是爲了救拔有情眾生的命難 比 看到他?你說 有人拿刀在追這個 : 有 , , 他往 人, 爲了救拔有情眾生的 0 這 你看他往 西邊走了!你指出錯誤 個 人的生命發生了危 東邊去,之後 犯的 命 9 但 難 ,

是唯 不 犯 ,  $\wedge$ 還 瑜 開 生 伽菩薩 緣 諸 的 情 多功 戒》 況 德 0 上 旧 0 大 說 這不是爲了自己 爲 菩薩爲了救拔有情眾生的 他 的 生命 正 面 , 是爲了救別 臨著危 險 , 你 命 人而 講 難 眞話 而 說妄語 故意 他 就 說妄語 沒 命 7 不但 0

#### ナ 五 ` 異 孰 果 絜

` 正 絜 地 獄 ` 餆 鬼 ` 富 生 o

餘 絜 ` 多 被 毁 謗 0 ` 為 他 所 誑 o

明 人身 不 是你做的,大家就誤會是你。 妄語 , 他 的 的果報是死 餘 報  $\neg$ 所言之語,多被毀謗 墮 地 獄 ` 餓 鬼 『爲他所誑』 ` 畜生三惡 0 你做什麼事 道 , 中 所遇到的 0 從三 一惡道· 情都 朋 友都是想來騙你 被人家誤 出 來之 後 會 , 設得 , 明

而 且. 茒 這 :也很容易受騙 條 戒正式 所 制 。這 的是大妄語,是「以 都是跟妄語業有關 凡濫 係 聖 明 明你是凡

0

0

是 聖人 怎 麼 , 你的行 結 果擾 爲 亂 不像 了 佛 法 聖人?這樣 的 次序,讓大家 會 讓 凡 夫跟 產 生錯 全人的 誤的 認 位 知 次產 ; 如 生錯 果你是證 亂 夫,卻說你 , 破 初 壞眾生 果 聖

信 心 , 所 以 這 條 戒對 於佛法 的 住 世 , 會 產 生重大 的 影 響

的

有關 不妄語的 功德 , 我們也講 個 實際的公案給大家作參考 這是出 廣

化老和尚的《五戒相經箋要》中說的:

這 不錯 五. 小偷 戒 噢 , 民 其 ! 或 心 想: 中 那 +有 Ł 麼多人來受五 殺盜婬 年 個 間 小 , 大 酒 偷 陸 , 我 他看 的 戒 都 到 湖 , 他 無法受持 很多人要受五戒 南 也 有 想參加 一間 ,就受一條不妄語戒 祝 温言時 聖寺 0 0 候 心 這 個 想: 戒 師 祝聖寺 哎喲 就問他要受哪一 有 !這個 。受過之後 個 受五 老和 條 戒 尙 ,他就 應該 傳授 戒 ?

回去了

不 說 /[\ 給 某 能 偷 定是作賊 : 軍  $\bigvee$ 啊 當 打妄語 覺 人 你 得 的 天 , 我 、晚上, 要去 機 , 路 們 心 會 吅山 過 的 虚 那 難 ! 家 他 機 , 講 裡 得 就 鄉 會 ? 那 也 吅山 把他帶 , 來 此 不 ļ 今晚 二小偷伙 啦 是 /[\ 就 . 村 偷 , 和 Ĺ 回去。 不 心 他 會 講 莊 們 伴(小偷 虚 回家 有 也不是 講 結果他那些伙伴通通被 起去 不 住 個 出 宿 話 專 都 0 , ; 我 就 結 i是成群結黨的 長 來 帶 不 果 們 0 敢 他 路 了十 講 想 中 起 箱 話 , 去把它 我 他 的 7 的 今天受了 軍 0 抓 , 叔 叔 餉 偷 到 父出 就 父 , 過 , 那 來 看 來 全部被 不妄 現 此 找 他 0 說 7 銀 他 這 語 著 兩 0 種 0 搶 說著 說 叔 都是發 戒 情 艐 父 況 間 我 某 , 0

這 個 /[\ 偷 大 爲受持 條 不妄 語 戒 的 關 係 , 就 逃 過 這 次 的 死罪 0 所 以持戒 但是

來世,現世也能產生趨吉避凶之功益。

其實

, \_\_

個

人

經常講

真實語

,

有

什

麼功

德

, 諸

位

知

道

嗎

??你!

看

有

些人

, 他

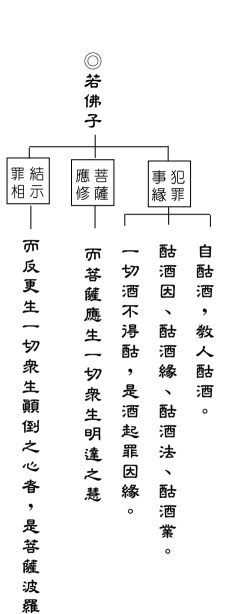
孩子 合義理的話 話都是稱合真理 在 教 小孩子, ,小孩子不當一 , 講話 講 ` 稱合 有 回 威 , 德;他說 真實的 事 講話沒有力量 的, 講話沒有 ,所講的話 不 可以這 0 力量 所 樣做 才有威 以要注意這個 0 〔 小 律 徳力 上 說 孩 •, — ; 子就不 如果你經常晚講 個 業 說話謹 敢 動。 **[慎的人** 有 些人教小 些不 , 講

### **丙五、酤酒戒**

重 只傷害你自己 菩薩 酤 者 戒 , 相反 貨 賣 ; 你 賣 求 ,菩薩是把酒賣給別 利 酒 ; 你 [給別 | 把酒 人 賣給對 傷害很 人犯 方 多眾生 以 重 獲 取 , 這 利 個 潤 要注意!因爲你自己喝 0 在 <u>F</u>. 戒 中 , 你 Í 喝 比 , 你 較

岩 佛 子 , 自 酤 酒 教 え 人 酤 酒 0 酤 酒 因 ` 酤 酒 緣 酤 酒 法 • 酤 酒 業 ,

生 切 切眾 酒 不 生顛 得 酤 倒之心者,是菩薩波羅夷罪 ,是 酒 起 罪 因 緣 0 而 菩薩應生一 切眾生明達之慧 0 而反更



身爲一個菩薩,應該要斷兩種罪相:

夷

罪。

教員工去爲你賣酒,兩人同重;老闆也犯重,員工也犯重 「自酤酒」 :你自己去賣酒,犯重。二、「教人酤酒」 :你身爲老闆 ,

我們看整個犯罪過程:因、緣、法、業

## 丁二、犯罪因緣

緣 法 因 : : : 斤 種 求 兩 種 衵 價 器 之 値 具 10

業:授與前人

「 因 ∟ :整個犯罪的因緣 ,來自於你希求利潤之心,希望透過酤酒來求得

財富。

緣

、法」:賣酒過程有

兩個

,

第

個助緣

, 依

止種種的器具

,

用瓶

子

用罐子把它裝起來;或者以斤 :它的正犯,是對方拿到酒的當下,就犯了酤 兩 ` 瓶來計價等事來出 售 酒 戒

114

我 們 看 制 定 節 韋  $\neg$ 切 酒 不 停 酤 , 是 酒 起 罪 因 緣 0 

生 部 做 心 大 好 其 智 爲 被 的 狺 破 其 他 事 酒 味 所 次 的 壞 狂 是 酸 , 喝 罪 掉 生 , 0 ` 講 業 Ì 本 起 味 酒 , 阻 會 酒 來 罪 甜 , 會 讓 菩 這 他 業 , , 破 薩 什  $\sqrt{}$ 就 個 非 <u>經</u> 迷 所 壞 敢 人 常 麼 你 失心 很 產生了 應 去 重 吅 該 的 做 正常 要的 酒 克 智 修 0 酒精 制 也就 ; 喝了 的 0 大 呢 力 雖 |縁 是說 應 然 ? 只 成 ; 帶 喝 修 酒之後 份 酒 動 酒 要 布 , 一 個 , , 身 本 飲之能 有 施 律 口意 智 身 , 平 Ė 酒 不  $\mathcal{L}$ 慧之行 精 稱 惡行 是殺 常 的 醉 成 爲 克 不 份 , 無 (盗婬 都 , 該 制 , , 所 不 講 不能 力 明  $\neg$ 以 苦薩 管 妄的 的話 藥」 , Щ 去賣 酒 是 作 應 罪 喝 他 水 , 生 會 下 都 果 0 起. , 但 爲 去之後 敢 使 酒 罪因 是它會 切 講 令 什 ` 眾 麼 酒 ; 緣 個 生 不 呢 糟 , 全 該 明 引 ? 也

0

眾 生能 生 之 夠 身 慧 聽 爲 聞 , 反 佛 個 而 菩 法 賣 薩 , 開 酒給對 , 他 啓 很 心 清 方 中 的 楚 , 讓 所 光 他產 明 有 智 的 慧 生顚倒之心、 罪 惡 , 應 來自 該 要這 於愚癡 讓 樣 做 他失去理智 , 所 ; 以 而 菩 菩 薩 薩 不 想 , 這 盡 但 .個 不 辦 芸薩 去 法 開 讓 被 啓 眾

貪愛的煩惱所 遮蔽 , 失去了菩薩 的 戒 體 , 也失去了菩薩 所 有 的 功 德

意思是說 ::我們 每 個人都 有 煩惱 ,但是這些煩惱還是一 個 種 字階: 位 吅 作

不應去刺激眾生的煩惱;你爲 怎麼還把酒賣給他 睡 展」 。它在睡覺 ,使他顚倒 ,你不要去 呢?那 他演說佛法 刺激它!也就是說 他所犯的 , 讓 行爲 他產生光 , 他 ,都跟你有關係!所以賣酒 明 有 的智慧都 貪 瞋 癡 的 來不 煩 惱 及了, ,菩薩

## ノニ、結罪輕重

罪

重的

原因

,

就是你拿酒來刺激對方的煩惱

,

所以犯重

實與無醉亂人——犯輕

## 賣與有醉亂人——犯重

 $\neg$ 賣 與 無醉 亂 Ĺ ? 犯 輕 。 \_\_ 意思是說:你賣酒給這個人,你 知道這個人千

杯不醉,酒量很好,飲酒不醉,這個犯輕。

賣 與有醉 亂 人 , 犯重 0 你明明知道這個人喝酒會醉、 會失去理智 , 那

#### 具 五 緣 成 重 : ` 是 衆 生 0 = ` 衆 生 想 0 Ξ ` 杀 衵 貨 賣 0 四 ` 是 眞 酒 0

你賣

給

他

犯

重

0

## 五、授與前人。

是眞 所 制 實 ; 而 具五 的 1緣成 且 酒 你 , 知 飲之醉人 重:其實 道 他是 所 ; 個 販 當對 賣的 人; 7方拿 你 對象,包括 有 到手 犯 罪 , 動機 買 人天及受戒 賣行爲完成 ,就是有希 鬼神 , 求 當 ; 而 利益之心; 下 犯 人 重 你賣的 正是

想 第 酤 跟 反省之心 , 而 「不失戒體 酒罪之後的 個是 這地方我們 心生好樂 第二 重罪」。 數數 六條戒 要說 0 個是 所以不論是「說四眾過」 現 行 : 明 , + 不是犯一 的是:根據古德之判定,重罪之中 • 重 「深生愛樂 都 一戒裏面 無 慚 愧 次就失戒體 菂 , 前四條 見是功 , 是指 Щ 德」 或是「瞋心不受悔」 , 是有 而 匹 再 , 根本」,犯一 生起邪見 ` 兩 再 個 而 大 素 ,有分 「失戒 地 , 才會結 次就『 把 犯 犯 過 罪當 乃至於 , 重 失 沒有 失戒 戒 體 作 體 重 功 慚 體 誇 德 愧 0

寶 罪 , 這六 /增上 戒 的 品 重 罪 , 都 是 而 再 ` 再 而 地 犯 , 也 就 是 數 數

現行」。

當過 全 做 愧 失 沒 心 , 了之後也沒 還能: 失出現 有 蕅 是什 慚 益 夠 愧心 大師 產 麼意 時 生 , 說 有 , 習久成 功 你 慚 思呢?就是在 , 其 德,對 愧 卻 實 心 性 點警覺都沒有 重點在 , 表示 你 了 ; 有大利益 你的菩薩 而 做之前 且 都 還產 無 沒有 慚 , , 這 戒 生 愧 表 時 體警 示你的 慚愧心、 候就 種 , 邪 就 覺的 正 見 是你做 戒 在 式 認 體 功能 失掉 做 被 爲 這 的 煩惱 , 已 這 當 戒體 件 件 經完全被 事 下 破 事 情 ·也沒 0 壞 所 情 , 7 已 謂 不 有 但 經 沒 破 慚 沒 做 壞 愧 有 有 到 完完 慚 過

戒 來判 這 的 個 重 魵 人 至 沒有 罪 於 如 , 數 有 果 慚 你還有 愧 些人偏 數 心了 現行 重 慚 ᆫ 但是 次 愧 是幾 數 心 蕅 ` 次啊?慈舟律 有些人 你 益 大師 就 沒 介偏 有犯重 不是以 重心 師 次 失 態 說 數 戒 , , 體 來 有 超 判斷 0 兩種 過三 所 以 , 說 次到第 在 他 法 諸師 認 爲 匹 的 應 次 判定六增上 該 以 , 慚 就 愧 表 示

#### ァ 四 開 緣 **情** 沢

雖 似 酒 色酒香师 無 酒 味 , 飮 不 醉 人

藥 酒 雖 亦 杀 衵 , 不 熊 亂 人,在 家菩薩酤 各 不犯

酒

,

就算喝

很多

,

也不會產生酒醉的情況

,不會心智猖狂

,

這個

其次

開緣的情況

:

 $\neg$ 

雖似酒色、酒香、而無酒

味,飲不醉人。』

是說

,它非真

藥

酒雖

亦

希

利

,

不能亂

人

,在家菩薩酤

者,不犯。』

這是

種治

病 的

藥酒

味道苦澀 , 不可能喝很多 ,是用來治療身體用的,也不會擾亂人的理性 ,在家

菩薩販賣 , 無犯 0 這是開緣的 情況

#### (第五卷)

話 種 位 堅定 說 • 位 佛 , 你 同 的 陀 誓願 生 大覺已 在 命 《 梵 的 , 從 目 , 網經 眞是諸 標 今開始要: 跟 菩薩 佛 佛 陀 戒》 子 的 誓斷 0 目 標 講 當 , 到受戒 我們發心受了 切惡 經 調 ` 的 整 誓修 功德說 成同 菩薩 切善 個 「衆 戒 Ħ ` 誓度 標 , 生 內 三受佛 , 心 所 當 以說 切 戒 眾 中 , 就 :即入諸 生 即 產 入 0 換 生 諸 旬 佛

**六通** 這是 意思是說 個 無量百 什 麼樣 千 ::當: 陀 的 我 羅 相 們 苨 貌 門:從這 呢 的 ? 心 真實地安住 就是:從今天開始 個 時 候 在菩薩 開 始 , 你 種性 , 諸 的 ; 不 內心 佛 的 具有 功 再是過去 德 , 諸 三身 佛 的 的功 匹 凡 . 智 夫 德 、 五 種 性 眼 0

佛

位

,

正

式

進入佛

陀

的

大

|地階

位

戒 標 跟 , 等於是佛陀的法 佛 還未受戒之前 的 Ħ 標 沒 有 , 就 王子 致 算你造 , 跟 , 當 佛 沒 再 紹 有 大 佛 位 同 的 善法 個 種性 , 都 不能成 0 所 以結論 就 佛的 就是: 功 德 當你受了菩薩 , 大 [爲你 的 目

家業 德 薩 有 , 戒 些人跟 以 0 很 , 所 後 才 多 以一 都 人學 有 佛 是 資 陀 個人受了菩薩戒之後,只要他不放棄對無上菩提的追求 由 佛 《格說是佛陀的親生兒子。這表示什麼意思呢?也就 只是點頭之交而已;有些人好一 你來繼 很久 , 但 承 是 ,只要這個兒子不要中途死亡,他 跟 佛 陀 的 關 係 並 不是 點 很 , 變成 直接 佛陀弟子; , 也不 遲早繼承 是 很 是佛陀 只有受了 密 他父親 切 ,遲早會 的 你 菩 的 功 看

你 :受了菩薩 爲 什 麼受了菩薩 戒 , 你 內心清淨 戒 (), 生命 的 ?誓願 會有這麼大的轉變呢? , 可 以產生兩種 強大的 《瑜 ]功能 伽師 地論 第 **>** 上說 個 「增上 , 當

成

就就

佛

陀

的

功

德

0

# **慚愧**」,第二個「增上意樂」。

菩薩 很 不到 快就過去 ; 他 戒 律 Ŀ. , 這 即 也 個 使 說 ; 罪 · 因 爲 會造罪 : 業當 他在 雖 來得果報 業 作 :惡業 因 , 事 |地造 後 , 也比比 罪的時 也會馬 庶幾能 悔 候 上產生慚 般 ;若墮 , 人輕 有強烈的慚愧 很多, 愧 惡 心 趣 而 ,終不久留 即 尋 便招 心 求 , 懺 感一 把這種罪業的 悔 0 些痛苦 , \_ 沒受戒 個 的 確 人受了 果 力量 實做 報

折 損了大半 0

戒 是工 的 心心 , 上」作根 誰 真 稍 有 也管不住你,你要怎麼做就怎麼做 嘛 微 些人說 懂一 一心才是一個主導者一心才是一個主導者一不管是造善造惡心強業重 本 點因緣 , 受了 心爲業主;判定業果的 ,菩薩 觀 , 戒 對業果思想稍有瞭 ,造罪的時 輕重 候是罪 , 這 ,不能 解的 !個業才特別的 加 人都. 看外表的身口 等 0 知道 其 實 : 強 , 業果的 0 這 , 你沒有受菩薩 個 , 特別的 因為 觀念是錯誤 道 身 理 堅定 是 以 只

菩薩 氣 心 薩 戒 力 這是受持菩薩戒背後的 當 會 戒 修習善法叫 特 , 然不止 跟 莂 你受了 的 一是慚愧 堅定 作增 ,菩薩 ` 心 強 上意樂,爲了 戒當義工 , 還 有 烈 , 眞 非 正 做 個 言義 , 不 功 「增上意樂」。 口 成 德是不一樣 ! 就佛道, 祖 師 說 : 你 的 這 會主 你看你過去當義 , 和 因 十方諸佛 動 爲 去修 心態不 同 切 <u>.</u> 善 樣  $\perp$ 個 , 法 0 :鼻孔: 受了 沒 你 有 出 的 菩 受

0

0

果報

就

很

重

0

反

説

罪

#### 两 六 說 四 衆 過 戒

功德有強大的增上效果。反過來,如果犯了這條戒,對你的功德將會有所損 這 一條戒 也是屬於菩薩的重戒。就是說,如果能夠受持這條戒,對你整個 壞。

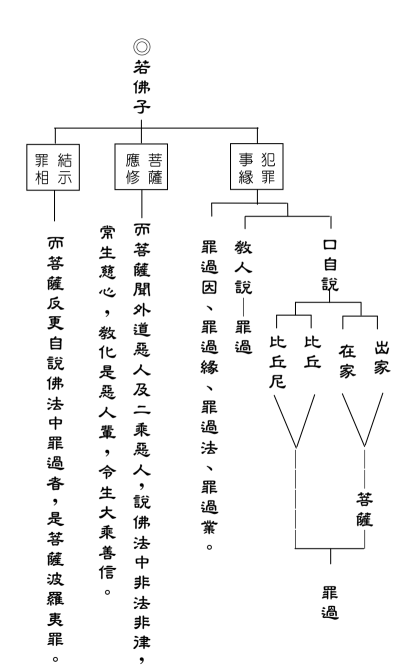
你也犯了菩薩波羅夷罪 或者出家的比丘、比丘尼,犯了殺盜婬妄等重大過失,即便你所說的是真實 二眾,小乘是包括比丘、比丘尼二眾。一個菩薩如果宣說在家菩薩、出家菩薩 這條戒是宣說四眾過,這個「四眾」,大乘包括受了菩薩戒的出家跟在家 ,結重

#### 戒 文 内 容

過 更自説 佛 岩佛 法 因 中 ` 罪 子 佛法中罪過者,是菩薩波羅夷罪 非 過 法 緣 非 U 律 自説 ` 罪過 , 常 , 生慈 法 出家在家菩薩 ` 罪 ێۥ 過 , 業 教 化 0 是惡人輩 而 、 比 菩薩 丘 聞外道惡人 比丘尼罪過 ,令生大乘善信 , , 及二乘惡 教 人 説 0 罪過 而菩薩 人

,

0



身 爲 個 菩 薩 , 已 經 發了 菩提 心 , 也 安 住 在菩薩 種 性 , 應該要斷除 以 下 的

犯罪事相跟因緣,先說事相:

所 什 薩 言 麼 , 內 所謂大乘的 說 的 容 П [自說] 是 呢?你說 事 實 二眾;以及來宣說出家的 , 這是 這 他 樣 犯了殺盜婬妄的 親 還是犯了菩薩 口宣說;宣說誰 罪業 的 波 的過失 小乘二眾, 羅 ,是你親見、或是聽聞 夷罪重罪 呢? 所 包括 0 謂 比 了出家 丘 比比 來的 菩薩 丘 , 即 尼 ` 在 。宣說 使你 家菩

你 非 以 傷 及三 不 你 害了菩薩 是 無論 跟 私 他 寶 的 下 很 是菩薩 熟 弘 的 向 傳 他 形 , 他 ||或是: 勸 象 , 破 犯了 諫 ` 壞 傷 比 , 而 很多 害了 重 丘 是在 霏 ` 比丘 人對 比丘 , 未受菩薩 你 用 於三 比比 尼 鼓 , 一寶的 都 勵 丘 戒 的 尼 有 , 的形 護 心 信 或是 私下 持 心 , 象 正 未受具足 所 勸 法 , 諫他 以 等 、續 苦薩 於 是間 佛 , /戒前 慧命 這 這 個 時 接傷 , 是 的 候 宣 不犯 就 功能 害三 説 結 他 的 , 如 寶住 重 的 罪 過 果你 只 0 世 失 除 要

教 說 , 第 一種情 況是你沒有說 , 你 請別人來宣說 , 用 暗 示 的 方式 ,

就

犯

到

這

條

戒

或是直接指導別人來宣說 , 兩 個人都犯重 。這是菩薩所應斷的犯罪事 相

以下再說明菩薩所應斷 的 整個犯罪過程

#### 丁二、犯罪 因 緣

緣 因 : 說 種 罪之心 種 方 便

:

業 : 前 人 領 解

法

:

輕

重

罪

相

「因」:說四眾過罪,第一 個是有 「說罪之心」,你今天去宣說對方的罪

這樣,讓大家對他失去了信心。第二個「治罰之心」 沒之心」,你希望經過這樣宣說 過,你是什麼心態呢?這是指犯罪動機 , 讓對方陷入一種不如意的狀態; 0 律上說, 有兩 ,你希望因爲這樣宣說 種情況:第 他可 個是 能因爲 陷

使 令 他 得 到 |適當 的懲罰 , 他 會 L 因 爲 這 樣 而 感到 /痛苦 0 這 是 揀別你在宣 一說的 .; 時

候 , 不 是 種 鼓勵的心 , 這是 整個犯罪的 動 機 0

緣 \_\_\_

種

種方便。你用直接的宣說,或者是用間接的暗示

7,都叫

作

:方便

0

法 你清楚地說出他犯了某一條罪,而且把整個過程描述的很詳細 0

業」 對方聽懂你所講的 ,犯重 0

身爲菩薩應該怎麼辦?怎樣防止這樣的罪業發生 症呢?

緣 便菩薩 故 你 ,必須要默然而不能宣說 :應該修習護持正法之行。換言之:雖然他人有過失,菩薩爲了護持正法 。因爲你這樣宣說,破壞了正法的相 續 0 所 以 鴚

聽到 淨 , 但 了 邪見的 外道惡人 ,跟二乘惡人 (這個外道是行爲有邪惡,二乘人內

是思想上有很 典不是佛 說 的 重的法執 菩薩 聽到 , 後 來批評 , 內 心當 大乘 中 佛 產 法 生 慈悲心 , 說是非 不忍之心, 法 非律

說

大乘

哪

部

經

心很

清

用 種 種 方 便來 教 化這些 人 , 希 望他們 不 ·要再 宣 説 0

菩薩 應該 處處想到 正 法必須於人世間 , 代 一 代地相續 下去, 這是菩薩 要

間 培 接 養 使令佛 的觀念。但是身爲菩薩 法的 弘傳產生了障 "<del>,</del>不 礙 但 , 沒有護法之心,反而自己去宣說四眾之過失, 讓眾生聽到你這些話 , 對佛法產生退轉之

就牽入了佛法,使令很多學法的人退失了信心。這時候菩薩就結了波羅 心 0 讓 他誤認這個人的行爲有問 題 、所講 的法也都有問題; 因爲對人的 夷罪 不滿 0

## 丁二、罪相輕重

對 說 無 有 無 無 簭 受 受 比 丘 箁 箁 薩 戒 艧 旌 ` 戒 比 各 戒 丘 之 說 之 尼 箁 比 此 戒 薩 丘 丘 各 t ` ` 說 衆 比 比 = 過 丘 丘 衆 尼 尼 過 犯 重 犯 犯 処 輕 重 重

罪相之輕重有兩方面:

第一個,是你所說的「四眾過」是在講誰呢?

都 有受菩薩 假 設是講 戒 , 這 樣 大 乘 犯 重 的 比 0 因 丘 爲 ` 你 比 破 丘 壞 尼 了大乘菩薩的 , 比 如 說 北 傅 形 的 象 漢 , 影 傳 響居士對 的 僧 專 , 大部? 大 乘 佛 分

法的信 心 , 因 此 犯 重

乘弟子 ,看到 假假 設 小 你 乘 所 有過 說 的 !失,不會退失大乘信心、不會 是無菩薩 滅的 比丘 、比丘 尼 , 罪 破壞大乘信心 比 較 輕 0 因 ,所以 爲是 制得 個 大

第 個 , 這件事: 你是向誰說呢 ?

比較輕

0

向沒有受比丘 向沒有受菩薩 ` 戒 比 的 丘 人 尼戒 , 爲 說 的 人 菩薩七眾過犯 , 說二 眾過 犯 , 犯重 , 犯重

也就是: 你向下位的 人 , 宣說 上 位 的 過 錯 , 結 重

五 0 ` 0

 $\bigcirc$ 

真

六

緣

成

重

:

`

是

衆

生

0

=

`

衆

生

想

0

三

`

說

罪

10

0

四

所

說

過

0

所 對 人 六 前 人 領 解

如實地宣說 於是比丘 具六 緣 、比丘尼;而且你很清楚他的 成 他殺盜婬妄的 重 :首先是 整個過失經過; 「眾生」 , 你所宣 身份 聽聞的人明白你的意思 ;你有真實的 一說的是出家菩薩跟在 想要治罰他、 家菩薩 , 陷 重 , 乃至 沒 他;

這裡,我們再說明一次:

分成 戒之後的六增上戒 兩 殺 種 、盜 : ` 婬 個是 、妄這 , 當 重 四條 中之輕」 大 ` 緣 戒 ,當然一犯就是重罪了 ` 法 , ` 業都具足了, 個是 「重中之重」 也犯 ·,不論 重 , 但 纏慚愧 是在這當中 心 ;從酤 · 又 區 酒

完全 僧眾 自己的 起 苵 ·如法 這 什 掉 情 件事情 麼 懺 緒 Щ , 這 悔 , 「重中之輕」 但 個 , (作已時 是 ΪЦ 不 事 須  $\neg$ 重 後憶念這 重 中 受 ?就是在 Ż , , 輕 內 大 件事 心 爲 ; 感到 你 這 犯重的過程 沒 內心生起 種 不安 有 情 失 況 ,知道自己不對 去 比 戒 較 慚 中 體 愧 好 (造作時) 懺 心 罪 , 表 , 後 示 ; 這 雖 面 , 個 然 會 有慚愧 說 人 的 時 到 控 戒 心 , 只 體 制 要向 沒 事 後

另外 種情 況 , 你在 犯罪的過程 , 因 ` 緣 ` 法 ` 業四個條件統統 具足 做

發的 楚對 吅 1 作 這 錯 誓願完全違背 件事之後 「重中之重」,失掉戒體 ,所以後文會講到 (作已時 0 我們有 懺 , 悔的方法 '講過:菩薩 回憶起這 ,懺罪之後 件事 , 有 戒 最 , 一種是失戒體的;有 , 必須要重受 你 大的忌諱就是愚癡 不認爲 做 , 因 錯 爲 也沒 你的 ` 種是不失戒體 無 有 行爲 明 慚 , 愧 搞 跟 ì 不清 你 這 所

## 丁四、屏緣情況

的

若失戒體懺悔清淨後

,還要重受

#### 說 罪 之 10 依 獎 勵 10 不 依 陷 沒 10 , 或 治 訶 16 亦

宣

說

0

你是 沒有反應 次的 不錯 用 開緣 勸 0 就 諫 鼓 跟 勵 的情況 , 再講第三次, 他 第 的 勸諫說 心態 次的 : 如 , 而 : 果你知道這個菩薩犯了重罪 勸 「某某・ 不是以陷沒心或治罰心來宣說他的 諫 他都 , 他 人啊 沒有反 沒有反應 我是爲你好,這件事情你最好 應。 ; 講過了三次勸諫 你 再找適當的 ,你私下去找他, 機 會去勸 過失。 , 菩薩就 我們 諫 不要做了。」 你跟他交情 不應該 可以有三 次 再講 他 又

7 境 , 默 然 受過菩 離 開 薩 就 戒 口 以了 的 ` 受過 , 大 爲 具 你已 足 戒 經仁 的 , 至 如 義 法 盡 說 7 , 則 0 另外 不 犯 , 0 如 果 所 向 是 中

我 們 說 明一 下 關 於這條 戒 的 意 義 , 整 個 制 戒 的 渞 理 存 哪 裏 ?

光 不 佛 能 陀 滅 說 大 法 度了 爲 ; 佛 所 ` , 這 法二寶 以 佛 個 寶 世 跟 間 賴 法 只 僧 寶的 剩 弘 下 傳 佛像 流 • <u>=</u> 傳 寶 , , 佛 的 是靠菩薩 像 住 世是 也不 僧 能 靠 寶 說 的 個 法 一發心 ; 有 法 明 寶 , 瞭 才 放 性 能 在 的 夠 昌 僧 使令正 書 寶來 館 , 住 也 法的 持 是 0

的 是 旬 可 能 什 話 明 法 也 嗎 麼 , , 代 我 產 ? ? 般 們 代 生 當 不 人 7 太 你 的 流 般 觀 傳 障 的 可 念是 礙 能 師 人 下 去 父出 做 , 受傷者是誰 大 人 不 0 所 爲 到 現 以三 人 重 0 實 跟 跟 大 寶的 際 法 過 ?當然是跟 上 很 法 失 住 難 , , 人 不分 分開 他 世 跟 是 教 導 法是分不 靠 0 0 他學習的 所 有 你 僧 以 修 此 寶 你 法 人 來 毀 的 開 說 住 弟 謗 時 的 持 子 依 他 的 候 0 嘛 我 法 人 , , 你 ! 不 不 , 就 你怎麼破 還 知 依 的 道 連 會去 人 大 諸 帶 素 他 修 位 很 壞 其 所 嗎 的 重 我 弘 ? 想 實 要 學 這 傳 有

習的

因

緣

呢?

猫 能 度人 所 以 。 ∟ 在 律 是說 說 雖 然這 個 菩薩 個 僧 死 7 寶 , , 即 那 使 是 他 他個 犯了 人的 錯 因 就 果 像 , 什 但 麼 是 呢 抱 ? 著 他 譬 的 加 死 死 屍 屍 , ,

我 們 還 是 口 以 到達彼岸 ļ 也就 是說 , 雖 然這 個菩 薩 有 過 失 , 但 是 我 不 能 宣 說 ,

產 大 牛 爲 增 他 講 上之益 的 法 ; 即 還是 便他 正 的 法 身 \_ , Ï 有 意有過失 很 多 佛 弟 ,菩薩 子跟 爲了 隨 他 護持 學習 正法的緣 , 還 是 可 故 以 , 不 栽 培 -應該去 善 根

官

記

他

的

過

失

世 誤 而 導 攻 之了 眾 的 存 生 有 在 大 種 ` 爲 大 例 這不 盲引 外 乘 佛 是 眾盲 這 法 私 個 非 人不 下行 佛 , 相 說 偵 牽 爲 入 那 有 「 破 問 火坑 就 戒 題 跟 這 而 0 好 已 • 條 , 還 比 戒 他 他 的 破 說 所 情 世 宣 見 況 間 說 不 ! F 的 那 一沒有 法 樣 是錯 這 Ī 個菩薩 大 果 誤 的 ` 沒 就 , 要擊鼓 開 有 始 極 樂 在

來 可 以 , 對 幫 我 大 助 們 家 他 必 都 X 須 沒 釐 前 有 進 清 好  $\neg$ 處 只 破 要 戒 第 他 的 跟 個 法  $\neg$ 他不 是 破 見 正 確 可 能 的 的 改 差 , 我 變 別 們 , 0 第 破 沒 有 戒 個 講 , 傷 雖 話 害你 然 的 餘 他 的 是 地 菩提 因 個 爲 心 死 你 屍 第三 講 , 澴 出

你有權利 如果 個 對 他 整 破見了 個 不親 大 乘 ',那就 佛法 近他、也不護持 的 不一 弘 傳產生 樣了,那我們就不能包容 他, |負面的效果。三方面都損 可以默然離開 你有權利選擇 就不能保持默然了 失,只有 外道 最 高 當然 興

,

#### 丙 t 自 讚 毁 他 戒

這 條 戒 , 它的 犯罪因素有 兩 個 : 個 是貪心,一 個是瞋心 , 貪瞋 的 和

因爲做出這二 瞋恨別 戒的菩薩 人的關 種行爲 係 ,爲了貪 ,而毀 ,構成犯這條根本戒 求 辱他人的過失 別人的恭敬供養而自己讚歎自己的功德;第二 ——一方面讚歎自己、一方面譭謗他人, 個 因爲

0

#### 戒 文 内 容

岩 佛 子 ,自 讚 毁 他 , 亦 教 人 自 讚毀 他 0 毁 他 因 毁 他 緣 ` 毁 他 法 `

岩 毁 自揚己德 他 業 0 而 菩 ,隱他人好事,令他人受毀者 薩應代 切 眾 生 , 受 加毁 辱 ,是菩薩波羅夷罪 , 惡事向 自己 , 好 事 與 他人 0

我參

加某某共修會

;

你就說

「誒我的共修會最

好

,

他的共修會不好…」

或者

自

讚

`

毁

他

,

經常跟別

人宣說自己身口意有什麼功

德

,

同

時

也經常譭謗別

如

何

不

好

。這當中包括

了

個

人的

自讚

和

毀

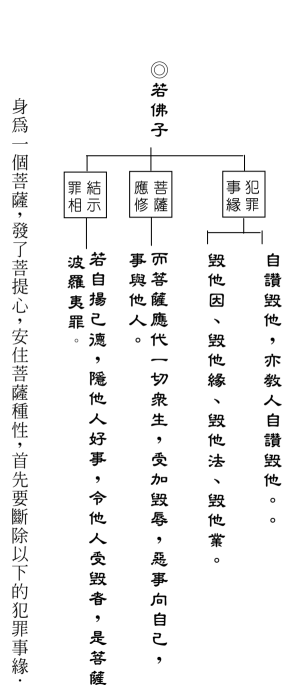
他,當然也包括

了對團

體

比

如說



135

你是教別人去讚我毀 他 兩 個 都 犯重 0

#### 犯 罪 因 緣

因 : 貪 赳 之 10

緣

:

種

種

方

便

法 : 陳 其 善 惡

業 : 前 人 領 解

別人的恭敬 因」:這條戒的犯罪動機來自於貪求利養 甚至得到 )更多的 利養 ,希望透過自讚毀他

,

以獲得

,

緣 :它的助緣 ,是用 種種言說 ,或者是文字來表達

「 法 」 業 在整個過程當中 對方的確瞭解你所說的話 ,你公開地陳述自己的好處 , 就構成了自讚毀他的罪過 少,也陳 述別人的缺點

0

前 面 是 鮩 惡 , 這 個 是講 修 善 , 菩薩 應 該 怎 麼辦 呢

 $\neg$ 而 菩薩 應 代 切 眾 生受 加 毁 辱 , 惡事 向 自己 , 好 事 與 他 人 0

事 想到 向 自己 菩薩 願 代 ,好事 應該 切 眾生承受種 怎 與他人 樣 避 免自 。 \_ 種的 **| 讚毀** 如果諸位有志於行菩薩道 他? 毀辱跟毀謗。也就是說,菩薩的基本精神就是『惡 應該培養什麼心態呢?身 , 這 兩句 7為菩 話 就 薩,心 很 重 要 裡經常 ļ

是老實 的 慧 說 通 定 涌 : ` , 性 課 不 沒 我記 敦 格 個 有 미 , 菩薩 淳? 來 當 以 用 得懺公師 調 什 中 0 |麼 簡 什 行 伏 , 都 者 單講 麼 煩 性 父曾 吅 惱 不想學 , 有三 格 ; , 第三 性 \_ 只 在私底 最 一個條: 格」 有 重 個 患 呢 要 下, 就 件 個 癡 ? ; 字 很 是 ; 對 就 第二個 重 性 個 我們這些弘法的 是菩薩 要 學 格」 人性格 : 吃 要有 第 虧 要培養 , ! 要有 デ 好 個 「行門的 要有 好 ,  $\neg$ 天大的 老實 的 法師  $\neg$ 性 解 功 敦 格 德 開 門 厚 解 0 的 示 門 他 功 , , 講 的 德」 說 每 ` 天大 天 到 性 要有 格 解 , 的 要 個 門 0 什 行 有 觀 行 門 麼 己 智 念

般 人的 想 法總是 喜歡佔 便宜 , 就是希望付出 少, 得到多 0 如 果你 有這種

的 想 苦薩 法 , 你 心 就 熊 沒 0 你 辦 |把這 法 行 菩 兩 種 薩 心 道了 態弄 0 清 應 該 楚 是 , 道 希 理參 望 付 透了 出 的 多 , 就 , 容 口 易 饋 做 的 到 少 , , 勉 這 強 才 是 忇 沒 眞 正

用

0

的 宜當 業 了 少 報 呢 差 嘛 ` ? , 對 或 分 額 中 ! 不是上 我 大眾 者 們 你 耗 , 得 痛 那 損 以 的 到 付 苦 是 掉 爲 一帝 生 出 的 了 在 佔 命是由 7 創 + 的 果 造的 積 7 0 分 報 也 相 集 便 很 , 資 反 宜 0 , 請 諸 業力」 少…但 糧 的 , 是我們 問 其 位 , ` 這 如 實 想 消 變現 個 是 想 你 果 除 阿賴 差 : 是 你 你 罪 額 如 畄 襣 付 在 潼 耶 九 果 來 出 損 到 ! 識 分從 你 了 的 福 7 中 + ,很多, 0 報 有 生當 爲 哪 分 ! 這 裏 什 你 , 種 麼有 來 你 卻 中 前 業 都 覺 的 只 生的 力 得 生 得 ? 很 命 那 這 , 到 善業 平 所 是 件 ? 7 順 以 爲什 事 在 , , 就 對 創 耗 分 好 造 在 損 不 家 麼 , 了 有 好 也 每 你 庭 是 安 過 ? 付 五. 次 去 你 樂 蘊 有 出 九 佔 的 付 的 的 身 分 善 很 果 便 出

來 比 忇 較 許 重 你 要 會 認 , 那 爲 你 應該要學吃虧 現 在 比 較 重 0 要 大 , 爲 那 你學吃 你 就 很 虧 難 , 學 你 吃 的 生 虧 命 每 如 果 天都 你 認 在 爲 積 集 未

個 資 美好 糧 , 的 定有 未 來 0 個 爲 美 什麼? 好的 因爲 未 來 付出的多 • 雖然 不 ` 得到的 定有一 個美好 少 , 我將 的 那 現 些功 在 , 德存 但 是肯定 起來 0 這

就是爲什麼菩薩要

 $\neg$ 

惡

事

向自己

,

· 好事

與他人』

,

因爲菩薩著眼在

未

來

學吃 是爲 活 不容易犯自 ,你就很難行菩薩道,你會斤斤計較,這十條戒你無法持守。如果你 Ż 虧 我 創造美 ; 待 再講 讚 人處事能 毁 好的未來 他 到菩薩 夠 儘量學吃虧 的生命觀:是爲了創造未來而 而 活 , 你可 以犠牲 惡事向自己 現在 ;所以整個菩薩 , 好 活的 事與 . ! 如 他人 道的 果你是爲現在而 ,這樣子 精 神 的 生命 , 你就 就 是 ,

我 們 看 總結 :  $\neg$ 若自揚己德 , 隱他人好事 ,令他人受毀者 , 是菩薩波羅 夷

罪

0

隱 藏 他 身爲 人 的 好 個菩薩 事 , 處 , 處 不能培養學吃虧 跟 人家起 争 執 的 ` 處 美好德行 處 要佔 便宜 , 反 而 , 乃至 處處宣揚自 於使令 三的 他 人 受 功

毁

德

因 此 而 傷害了 彼 此間 的 和 氣 , 這時候菩薩就 犯了 波羅夷罪, 菩薩的 功德就 此 而

受到 很大的折損 0

ナ 三 罪 相 輕 重

但 自 以 讚 貪 兼 10 毁 自 他 讚 或 但 以 瞋 犯

重

14 毁 他 犯 輕

這條 戒構成重罪,必須是自讚兼毀他 兩 個行爲都要具足;如果只是讚歎

,或者只是譭謗他人, 犯 輕

 $\bigcirc$ 

具五緣

成重:一

五

、前人 是衆 生 領 。 二 解 0 衆 生 想 0 Ξ ` 讚 毁 10 0 四 ` 說 讚 毁

> 具 0

看成重的因緣:首先,「自讚毀他」的對象是人;而且你也知道對方是一

講

個 人;有自讚毀他的 你清楚地描述自己的善,也描述他人的惡;對方領解 ,

犯罪就成立了

#### ナ 四 ` 開 緣 情 況

若 若 以 以 方 方 便 便 , 輕 令 毁 波 外 調 道 伏 , 稱 , 捨 揚 離 佛 不 法 善 , 修 習 善 法

不犯

這 地 方 的 開 緣 有 兩 種 情 況

第 個 ,  $\neg$ 若以方 便輕毀 外道 , 稱揚 佛 法 , 不 犯

自

讚

跟

毀

他

,

如果雙方都

佛弟子

,

犯

重

;

如

果毀謗

的

是外道

, 不

犯

爲什

道教義的過失;目的是爲了讓大家知道什麼是正確之道、 麼呢 ?因爲外道邪知邪 莧 \,佛弟子爲了要宣揚正法、破邪 什麼是不 顯 正 ,不得不說出外 正確之道

爲了 , 誰 護持正法的緣故 也不 知道誰對誰錯 而 「 自 ,對於眾生智慧的開顯會有障礙 **|**攢毀他| ,是不犯的 0 如果你不講出來,大家都不

第 個 ,  $\neg$ 若 苡 方 便 , 令 彼 調 伏 , 捨 離 不 · 善 , 修 習書 法 0 

他 加 , 激 才能 , 讓 般 夠讓 他 來 的 說 他 煩 , 產 你 惱 生 能 身 反省 爲 夠 調 師 ,捨離不善法而修習善法 伏下 父 , 或 來 者同 0 因 爲 參 道 你知道這個 友 , 希望 。這種情 透過 人 , 對對 讚 歎 他 況,偶一 沒 的 有 種 用 種 毀謗 爲之可 ,必須 毀謗 種 以 種

你

不是經常

譭

謗

他

,

口

以

的

歡 魔 看 所 丢 喜 到 以 讚 要是 這條。 兩 澫 , 大 歎對 個 益 爲 看 戒 在 大 他 方 到 家 直 師 在這條 知 扂 接 的 兩 影 道 好 個 士互相 響到 佛 處 住 教 持 戒 ` 隨 即 攻 佛 說 正 將 法的 喜功 擊 教 到 衰 的 、互相 : 敗 菩薩 興衰 德  $\neg$ 自 , 毁 兩 讚 , 0 誇, 爲 甚 虎 毁 若 相 他」會影響到 至 要佛 什麼這樣講呢 魔王 Ħ 於 是兩 , 法 雖 必定是兩 興 然很高 個 , 僧 唯 整 專 ? 有 興,但是 敗 個 在 僧  $\sim$ 涅 僧團彼此間 俱 互 讚 | 槃經》 傷 相 僧 0 毀謗 不是: ļ 所 上 以 , 非 我 魔 說 的 常 王 和 高 應該 起 魔 氣 興;

到 自己的定位 大 爲 我 們 不 , 不 貃 要自讚毀 圓 滿 ` 我 他 們 ; 不 就是找到你的位置 분 佛 陀 , 所 以 在 整 個 , 每 佛 教 個 界  $\sqrt{}$ , 都 我 們 有 他自己的位 定 要先找

置 架 個 , ·飛機,少了 團體 有 他該 做 條 的 船 事 個 情 ; 螺絲,就從空中摔下來!你說螺絲重不重要?所以千萬不 你 講 負責開 實 在話 船 ` , 誰 他負責拉繩子 也不能 取代 、他負責…誰都少不了 誰 ` 誰 也少不了誰 0 佛 教就! 你 是 看

要落入比較

0

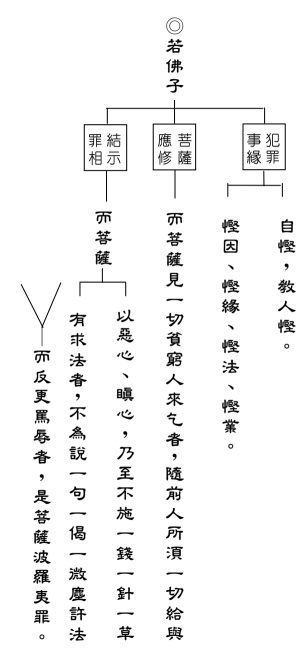
作 不 同 , 這樣對整個僧團才有正 類型的佛弟 總之,你 做你的 子來弘 事、我做我的事,佛教事業是多元化的,需要靠很多很多 傳 ,因爲眾生的 面的 [力量 0 ?根機不同,眾生的需要也不同 ,分工合

## **丙八、慳惜加毁戒**

薩 不但不施給對方 慳惜就是菩薩 雖 , 還用身業、口 然具足了佛法跟財富的功德 業來毀辱對方 ,當有人來向菩薩乞求時 ,正犯了這條戒

乞者,隨前 岩 佛 子 , 人所須 自 慳 , 教 切 人 給 慳。 與。 慳 因 而菩薩以惡心瞋心 ` 慳 緣 慳 法 ` 慳 ,乃至不施一錢一針一草。 工業 。而菩薩見一 切 貧窮人

有 求 法者 ,不為説一句 偈 微 塵 許 法 0 而 反更罵辱者 ,是菩薩 波羅 夷罪



身爲 個安住菩薩種性、發了菩提心的佛子,首先必須要斷除以下的犯罪

事緣

144

你自己不好意思去做、不好意思拒絕 「自慳」:是你自己去做這種慳惜加毀 , 請別人來爲你拒毀 的 事情 , 犯重 或是 「教人慳」

,

## 丁二、犯罪因 緣

因 : 緣 法 : : 鄙吝之心 慳 種 惜 種 方 打 便 罵

業

:

前

人領

解

不起對 起 什 麼拒絕呢?犯罪動機就是鄙視吝惜之心。這是兩 跟 「因」:當人家來向你乞求財物 方,覺得沒有必要幫 「捨不得」兩種心態的結合。 助他;第二個你捨不得財 、向你募款 ,或是來向你請 種 心態的 、捨不得法。 記結合 示 就是 第 佛法 個 「看不 你爲 你

看

緣 你 用 種 種 粗 暴 的 詞 , 或是 種 種 傲 慢 節 動 作 , 來 拒 **短對** 方

的 行 動 0

法上

你不但是內心慳惜

,還包括

口業的責駡

、身業

的

打罵

…很多粗

外 , 不願施捨 業し \_ : 前 ,對方感受到對 人領解;對方可以真實地感覺得到,你對他完全拒人於千里之 他拒絕之意 0 這時候菩薩的罪就成立了

的 心 情 我 們 , 怎 看菩薩 麼 說 呢 應該修習布施之行:身爲一個菩薩 ?他 看 到這些 一貧窮來乞者, 魔前 , 人所需要而 內心當中有 加 以給 種犧牲奉獻 與

求 是因 所以 態 乞求 的 , 那 人 的 爲 你 意 就犯 根器 才不 人 思是說 , , 多少要給予幫助 主 重了 不 施 動 給 : 如 豿 開 0 0 , 除 這是 或是教 果你  $\Box$ 非 向 你 可 真的 你乞求 知道把錢 導他 以 , 開 這 有多餘 佛 , 而 緣 個 法 的 Щ 財 , 你沒有多少給 的 布施之行 0 他 施 否則 財 聽 給 產 不懂 他 身爲 , ·, 對 也 真 , 苦薩 甚 他 他一 的 至 沒 有 , 會產生誤解 有好 點 你 此 有這 , 處 完全是一 佛法心 , 個能 跑 去 , 得 力 所 喝 種 ,這時 , 以 酒 來跟你乞 拒 不 絕 教 放 候 的 逸 他 來

,

絕對方的乞求 不施一錢 我們 一針一草;對於來求法者,乃至 看總結 ,而且還用種種粗暴行爲來罵辱對方,這時候菩薩就正式犯了波 :身爲 一個菩薩 ,眾生對他的乞求 不與一句一 , 偈一 他以邪惡之心和瞋恨之心 微塵許法 ;不但是拒

#### ナ ニ 、 罪 相 輕 重

羅夷

(罪,折損

了菩薩的功德

慳 惜 カロ 打 罵 犯 重

若 僅 慳 惜 亦 無 打 罵 犯 輕

個 而沒有打、沒有罵 「口業」 這地方的犯重,必須身口意三業具足:第 有罵辱的行爲,第三個「身業」有打罵的粗暴行爲 ,犯輕 一個「意業」有慳惜之心,第二 。假設只是慳惜

,

具 八五緣 成重:一 ` 是 衆 生。二 ` 衆 生 想 0 三 慳 毁 10 0 四 、 示 慳 毁 相 0

、前人 領 解 0

五

具五緣犯重:首先是「人」

; 你

也知道他是一個有明瞭性、有感情的

得到你對他的拒毀 你心中存有慳惜、鄙視毀辱之心;現出口業的謾駡和身業的手打;對方也感受 ;上中二境有戒者犯重 ,餘者犯輕

當 我 們以這樣的認識去受戒 , 開始要走上菩提道時 必須要具足 兩 [個條

件:一個是內心的思想,一個是外在的行為。

狀況 聞 慧 是 種德行 ;講實在話 、多聽佛法,增長自己的智慧;因爲外在的環境沒有辦法掌握,會出 要有一種堅定的願望 誰 , 叫 也沒辦法預料 內心的思想」 「戒體」 ,愚癡的人沒有資格做菩薩, : 叫 , ,只有加強自己的觀照力,做正確的抉擇。這是內在的一 包括了誓願力和觀照力。 ,真的想去實踐生命的三大目標;第二個 作 「戒體」 ,這當中包括菩薩的誓願 所以菩薩要多學習 力跟觀照力 ,盡形壽廣學多 要有 現什麼 點智 , 就

先把這十條戒守好 薩 戒 的根本。我們 其次 ,還要有 可 , 「實際的行動」 以看看房子,只要這幾個大柱不要亂了,房子就垮不下來; 其他的你就亂不了。總之,當我們已經培養了願望,也開 :至少要守持十重戒法,這十條戒是整個菩

甲三

持戒內涵

始正 確 地觀察生命的 眞 相 , 這 時 候就 應該去學習這十條波羅 夷罪

我們看第八條、慳惜加毀戒的開緣情況。

## 丁四、開緣情況

不 不 與 與 財 法 若 若 外道求 自 無 , 短 若 求 , 若 非 波 法 根 財 機不宜 , 若 對 波不 , 若自 益等 未 通 科等 不犯

不給 他 物 怎麼給你錢財呢?開緣 !不但不會因爲這樣得到受益 ,菩薩 對 不與財」:「若自無」,不是我不給你錢財,因爲連我自己都沒 他沒 可以拒絕 有好處 ,因爲來處是非法的。第三「若對彼不益」 , 菩薩的重點在於自利 。「求非法之財」,是說對方要求的是一種不如法的財 |,反而增長他的放逸,用財去造惡,菩薩也可以 利他 , 所以這地方開緣不犯 ,你給他錢財 有錢財 ,

不與法」 「若外道求短」 , 如果外道的目的不是來跟你學法的 ,是尋

解 法特別深妙, 短生謗 ,可以不施法。「若自未通利」,如果你自己都一知半解,也可以不告訴他 來找你麻煩的、 他的 根基不夠,講了之後,沒有辦法理解,甚至於產生錯誤的理 要跟 你辯論的 , 可 以拒絕。 「若彼根基不宜」 , 這個

# **丙九、瞋心不受悔戒**

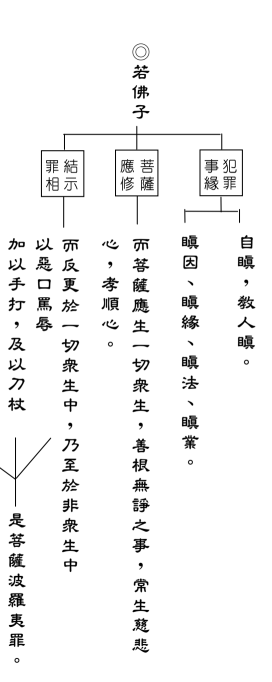
這條戒就是要菩薩經常生起布施的德行

羅夷 對 這 你 罪 切障 的 這條戒的大意是說:如果有一個人曾經做過對不起你 傷害很大;但是對方已經產生後悔之心,前來向 0 礙 身爲一 個菩薩 ,對他仍然懷恨在心,拒絕對方之懺悔,就犯了波 你懺悔 的 事 , 希望能夠 這件事情 化解 可能

## 丁一、戒文内容

切 眾生善根無諍之事,常生慈悲心 若佛 子 ,自 瞋 , 教 人 瞋 0 瞋 因 、孝順心 ` 瞋 緣 ` 瞋法 0 而反更於一 ` 瞋業 0 切眾生中,乃 而 菩薩 應生一

悔 至 於 , 非眾 善言懺謝 生 中 , , 猶 以 瞋不 惡 U 解者,是菩薩波羅夷罪 罵 唇 , 加 以 手 打 , 及 以 刀 杖 , 意猶 不息 , 前 人求



意

猶

不

息

,

前

求

悔

,

懺

謝

,

猶

瞋

不

解

沓

0

身為 個菩薩 ,當他開始走上這條菩提道路 ,行爲方面 應該要斷除

的犯罪事緣:

方的懺悔;「教人瞋」:教他人瞋彼,你教導別人來做這種瞋心不受悔事 自 順 :這個瞋心的行爲是你自己發起的 ,你真實地用身口 意來拒絕對 , 同

丁二、犯罪因緣

樣都犯重

因:忿恨之心

緣

:

隔絕

方

便

法:示相發口

業:前人領解

整個罪業的生起因緣:

因 \_ : 「忿恨之心」 , 這條戒的犯罪動機 很單純 , 是瞋 恨 心 , 因 為對方

薩不能讓瞋心在心中一 曾經 傷害過你 。當然菩薩受到刺激 直持續下去,何況對方已經釋放善意,你的瞋心還不肯 , 偶 爾生起瞋心, 這是可 以 理 解 的 ; 但是菩

停 止 ,正犯到這條戒 , 就是你不想讓你的瞋心停止 ļ

緣 : 隔隔 絕方便」 ,你不但是內心懷有瞋心,還有用手勢、動作來表

達你對他的拒絕,不肯接受他的懺謝。

「法」:「示相發口」 , 你 顯 出 種傲慢的相狀,或者是發動粗暴的言詞

,

甚至於把門關起來,表示你對他的拒絕。

讓 他 !感到非常的失望跟 業」:最後 「前人領解」 挫折 , 這時 **,**對 .方可以感受得到你真的不肯接受他的懺悔 候菩薩就 犯了這條 戒

應該 怎麼辦 呢 ?菩薩 應該 修習忍辱之心, 『而菩薩應生 切眾 生善根無諍

之事,常生慈悲心、孝順心。』

身為 個菩薩 , 待人處事 應該保持 種無諍的狀態 0 無諍」 的意思,就

不管在 薩 是 不 , 噟 要有 任 無 我 何 太多的 狀 相 態 ` 人 我 , 都保持一 相 相 , ` 人相 善 惡 顆善心,就容易包容、寬恕別人,所以菩薩要經常 相 的 · 太對立 對對 <u>寸</u> 0 世 , 很 間 人愛恨 難行菩薩道 分明 , 0 菩薩 口 以 只能 理 解 夠 而 你 求 身爲菩 善

保

. 持

平等

的

心

境

0

菩薩 菩薩 好 念 合 體 要 , 如 但 應 渞 說 念的 果 雖 是 以 呢 實 你 然 無諍 現 ? 在 在 當 他 改 話 直 的 變 現 , 沒 的 初 認 在 心 他 , 你 放 是好 有 爲這個 態 , 已 在 下屠 絕 , 佛 對的 經不是之前 懷 人 前 人永遠是壞 , 但 力, 慈悲心 發 好 願 人、也 也 是 : 眾 可 也 ` 能 可 的 孝 生 )沒有絕對的 人, 變成 能 他 順 無 會 ; 五 心 邊誓願 那 變成 好人;菩薩 , 你 | 蘊身心是變化 來寬恕 怎能接受他 壞人;雖 度 壞人,每一個人都是真妄的 ,是怎麼發 ` 要有 包容眾 然現 懺 「諸法 的 悔 在 生的 的 呢 他是壞 生命 呢 ? 無自 過 ? 那 是 失 他 你 性 人 動 以 怎 態 但 的 前 麼行 的 觀 是 和

生 , 不 加以 寛 恕包容 , 甚 至在 「非眾生中」 (是指變化人、 鬼神 或者畜 生

總

結

身爲

菩

薩

,

內

心當

中

對

於

切

的

有情眾

生

,

特別

是

曾經

傷

害

他

的

眾

手打 意業 以 神 , 通 甚 力 心中對 至 變化 用 刀杖. 於這個人永遠不能寬恕;第二 出的 來傷害他; ,  $\neg$ 意 總之 猶 不息 , 顯 , 現 前 人求 個 種意業的 悔 , П , 業的 善言 瞋 罵辱 懺謝 、口業的 ; , 第 猶 瞋,還有 三 瞋 個 不 , 解 身業的 者。 身業

#### ナ Ξ ` 罪 相 輕 重

的

瞋

,

這時候菩薩就深深地傷害到自己的

戒體

0

#### 10 懷 淴 帿 , 隨 身 業 , 多 火 結 重

0

是說 足 來向 來 向 , 結 假設: 你 你 這 重 懺 懺 條 你只 戒 悔 0 悔 依 的 , , 你 你 你的 是 緣 罵 意瞋 內 起 身 心 他 , 來自 幾 很 口意表現來結罪 , 生氣 句 沒 於心懷 有 , 沒 , 不 但 罵 有 他 忿恨 用 ` 手打 罵 也 他、 沒 , 然 有 他 又打他 後 打 , 再付諸 意業 他 `  $\neg$ 於口 結  $\neg$ 結 業 輕 業 重 ;  $\neg$ 身業;「多少結 結 如 ; 身口意三業都 中 果 品品 你很 生氣 ; 如 果 , 他

0

具

他

具 五 緣 成 重 : ` 是 衆 生 0 = ` 衆 生 想 0 三 ` 瞋 隔 10 0 四 示 不 受 相 0

## 、前人領解。

五

能 夠感受到你 個 具五 眾生;你用瞋 緣成犯:你 拒絕他的 恨心來拒絕他的懺悔 知道對方是一 懺 謝 ,這時候這條罪就成立了;上中二境重,下境輕 個 有 ,包括 感情 ` 有 口業的罵辱 明 瞭 性的 眾 、身業的 生 ; 你 也 手 知道 打 對方 他是

## 丁四、開緣情況

或有戒體的亦重

,但不失戒

若 以 方 便 令 波 調 伏 , 捨 離 惡 法 , 修 習 善 法

波不如法懺悔,其心不平,不受其懺

不犯

若

開 緣的情況: 『若以方便令彼調伏 , 捨離惡法 , 修習善法 不 犯

是爲 薩 到 懺 這 教 悔 訓 了 時 , 意 你 讓 候 思 是 這 文馬 他 沒 時 有 說 產 候 上 這 生自我 瞋 菩 接 心 個 薩 受他 , 人 而 心 反 做 想 省 是 懺 錯 以 悔 , 7 我 能 事 , 有 種 他 , 直 調 善 又 來 接 做 伏 巧 向 受: 方 錯 力 你 他 量 : 便 懺 的 的 , 悔 捨 懺 而 心 , 離惡法 情 悔 再 你 就 , , ` 結 故意 再 寬 果造 而 恕他 、修習善法 =不接受 成 他 並 他 他 如 沒 再 的 此 有 0 做 大 懺 的 從 錯 爲 這當 放縱 悔 , 沒 再 , 有犯 目 中 向 的 盚 得 你

 $\neg$ 若 彼 不 如 法 懺 悔 , 其心 不平 , 不 -受其懺 , 不 犯 0 

罪

動

機

, 是

種善巧

方

便

,

所

以

不

犯

如 果 這 個 人 根 本 沒 有眞正 懺 悔 心 , 他 的 內 心還沒有 平息 這時候菩薩 看到

對 方 沒 有 誠 意 , 當 然 不 -接受懺 悔 , 忇 是不 犯

點 貪 是 在 心 我 出 想 離 我 佛 們 心 陀 在 , 要求 所 研 究 以 出 比 戒 家 丘 法 弟 的 ` 子 比 時 整 丘 候 尼戒 個 , 生 是以 活 定 方式 要 出 有 離 ,  $\neg$ 應 戒 心 一體 該 爲 降 本 到 的 最 而 觀 念 低 在 ;聲聞 最 聲 聞 低 戒 , 只 當 戒 要能 中 它 , 夠 首 的 維 治 重

持

生命

的

相

續

就

夠了

,

所

以

在

聲聞

戒

裡

面

,

對

於

貪

制得

很

重

丽

0

而

菩薩

戒

就 中 很嚴 , 個 重 菩薩 , 制 得 稍微貪吃 非 常 重 貪 睡 點 , 佛 陀 口 以 再 給機會 ; 但是 起 瞋 心 這

ļ

不想學 後 薩 你 ·覺得 悔 戒 菩薩 裏 , 也 !自己高 丽 , 顚 盡 , 戒 如 倒 辦 中 果菩薩 法 愚癡 高 , 有 在 在上,這樣 對 ;菩薩  $\equiv$ 種 治 有 很重 心 , 態,制 在 戒 這種情況之下 菂 的 就 ]煩惱 精 沒 辦法 罪 神 很重:第一 , 一 時 , 主 跟眾生互動;第三個 要是在制 改 , 罪 不 個 過來 會判 瞋 「瞋心」 ∾心、: 得比 **,** 而 慢心 你對這 較 ;第二個 輕 、癡 愚癡心」 0 個 在 心。 其他 煩 惱 高 , 而 戒 , 慢 什麼都 也 且 本 心上 非 在 中 菩 常

是大 其 罪 八悲心 尙  $\wedge$ 大 輕 寶積 ! 貪 若 是障礙 直順 經》 心而 說 出 犯於 離 , 苦諸菩薩修行 瞋 戒 ,其罪 泛是障 一凝 甚 成 佛 重 大乘如恒沙劫 ! 0 所以菩薩以瞋心 理 由是什麼呢 , 貪 ? 心相 犯罪 因 爲菩薩 應 , 丽 是 犯 重 的 戒 戒體 者

有

說

到

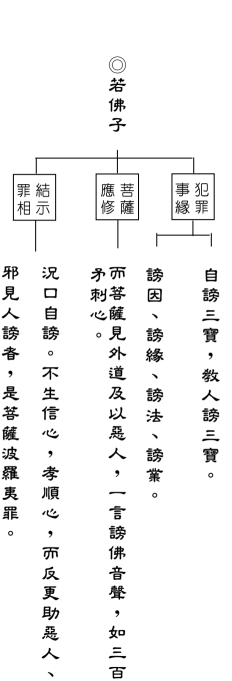
這種

情

況

## 丙十、謗三寶戒

薩 見 孝順 纤 岩 道 佛 Ľ. 及 子 以 0 , 惡 而反更助惡人、邪見人謗者 自 謗 人 三寶 ,一言謗 , 教 佛音聲 人謗三寶 , 如 0 謗 三百矛刺 ,是菩薩波羅夷罪 因 ` 謗 ێ؞ 緣 , ` 況 謗 法 U 自 • 謗 謗 業 0 不 0 生信 而 苔



身爲一 個菩薩 , 安住菩薩 種 性 , 在行爲 Ŀ , 應該斷除以下的犯罪 事 緣

親自去毀謗三寶;「教人謗三寶」

,或者教導別人來謗三

寶 0

> 寶」 ,

什 麼叫「謗三寶」呢?在律上說有 兩種情況:

存在…等等,以自己的邪見來謗亂正法,這就是直接的毀謗

第一個是直接的毀謗:你直接說某一部經典非佛說,或是說沒有極樂世界

的

第二個是間接的毀謗:你宣說相似法,充滿了似是而非的觀念。好比你對

什麼煩惱?這個就是間接的毀謗 人說:哎呀菩薩不要斷煩惱啊 0 ,菩薩是大悲嘛,應於阿僧祇劫久受生死 佛陀 並沒有教我們 不要斷 質煩惱 ;宣揚這種 , 斷 似

他

是而非的觀念,對眾生的修行造成誤導,也叫作「謗三寶」, ľЦ 「間接毀謗 0

## 丁二、犯罪 因 緣

因

:

邪

見

之心

法 緣 : : 言 邪 說 說 箸 方 述 便

前

人

領

解

的 說 久了之後 有毀謗的心, 觀 有 念 兩種情況 因」:這種毀謗行爲 來毀謗佛法 , 你 第一 但是經常跟那些 也跟 他們一 , 也就是智慧不足。第 個是你自己生起的 起毀謗三 , 主要的動 那知邪見的眾生在一起 寶 機就是邪 ;因爲見解沒有 二個是受邪師惡友的誤導;你本來沒 知 邪見 ,給你灌輸錯 圓 , 它的 融 通 達 生 起 , 以斷章 大 誤的觀念, 緣 取 律

義

緣」 「 法 」 :在整個毀謗的過程中 它的 助緣是外在環境的 , 可能是自發言說 刺 激 ,或是有邪師惡友的誤導等等 ,或是作書著述等

0

:在講相似法的過程中,對方能夠理解你的邪言,謗三寶罪就 正式

成立了。

此竭 薩就犯到這條戒 還幫助那些邪惡之徒,一起毀謗三寶,使令三寶快速地消失於人間,這時候菩 雖用少少一言來毀謗三寶,內心的感受就像三百矛直刺心一樣的痛苦,菩薩如 |寶應該生起強烈的恭敬、歸依之心。怎麼說呢?當菩薩聽到外道以及惡人, 力護持三寶。那麼身爲一個菩薩,不但不護持三寶,反而親自去毀謗三寶 我們看菩薩所應修的: 菩薩應該修習讚歎三寶之行。也就是說,菩薩對於

### 丁ニ、罪 相 輕 重

若 撽 心中 無 因 果 繋 ハ , 棄 乘 大 , 偏 取 ハ 孰 ハ , 乘 或 謂 , 或 三 偏 寶 不 孰 及 外 部 道 犯 筝 輕 犯 重

「毀謗三寶」之犯重,這裏提出了三種情況:

所 然要 實 果 業 是 念 是 馬 潼 直 以 , , \_\_-當 我 疤 那 個 活 上出現 逼 們 表 你 它 出 顚 在 ` 好 撥 生命 要深 打開 過去 示 來 比 倒 說 安樂: 無 向 凡 , 開 因 重 夫, 信 : , 人 , 咋 果 如 你 報 始 因 埋 的 現 : 輕受 果 果 的 忽 天怎麼樣、今天就怎麼樣 有 果報 因 不 說 在發心受菩薩戒 了重 水 , ?;這時 果 現這 決對 溝 :我這 , 法則是講到過去 大的 本 造惡也不 個 來是蓋 不 業障 候 轉變 能 樣 發心 **,** 如 去 毀謗 ,你越 起 , 是馬上產生痛苦的 來 果 來 , 心 , 替 生 你 , 大 都 對 中 精 可  $\equiv$ ` 果 佛 現 許 寶這 能 沒 那 進, 在 法 要 下 看 業障 樣 的 到 到 強 你 ` 未 付 信 烈 不 地 污 -會業障 來 越容 獄 的 垢 出 心 果 去受 不 誓 , , , 報 怎 我 現 夠 易現前 願 麼是這 ; 們 刃 在 力 現 , 諸 就 前 你 有 Ш , 大 位 要清 很 時 ; 油 0 要有 但 容易 如 種 爲 候 鍋 是 造善 結 發 果 水 的 你 果? 撥 你 心 溝 痛 還 無 才 本 個 , 苦 , 當 不 把 是 其 大 來 觀 0

` 棄 大 取 小 : 你 背 棄 大 乘而 執著 小 乘 , 這 個 也 犯 重 ; 也就是退 大取

捨

大法

而

取

小

果者

有信 甚 至 於 心 或謂三寶不 貫道 雖 然各宗教外 做得比 皮 我們 外道 在 的行爲差不多,但 好 : , 好 犯 比 重 你 0 經常宣 因 爲 紹隆三寶是菩薩 記 是我們的願望 寶 跟 基 層教 法 ` 智慧是超於外道 , `. 你 反而對三寶沒 貫 道 差

整

個

十法

界

最

高

的

境

界是佛

陀

,這是有差別

的

0

輕 時 無 你 蕳 我 產 0 的 在 生 犯 對 或 修 智 輕 慧 治 偏 /[\ 的 執 來 的 情 乘 對 某 效 況 法 治貪愛心 果 : , 但 部 「若 是 經 沒 心中繋 典 有 , 非 是用重典, 毀謗 並 佛 說 沒 小 ·乘 」 等 有 0 毀謗三寶  $\sqsubseteq$ 偏 ,是指你現 , 雖 都 執 然你發了菩提心,但是現 小 是 乘 犯 , 欲 輕 先 在的心情 垢 , 執 取 罪 著 小 小 巣 乘 , ,認爲小乘法可 犯 法 爲 輕 究竟 ; 在先用 雖 然花 員 滿 無常 以對 很 犯 多

在 寶 寶 沒 , 那 有 結 我 就 們 =下 寶的 更 好 嚴 的 再 地方 善 重 強 緣 1 調 , , 這 那 從 在 你的 件 此 整 事 你 個 善 情 跟 犯 [根就 非  $\equiv$ 罪 常 寶 當 容易退步 的 重 中 要 因 , ! 緣 就 愚 , 就 癡 ; 算 雖 你 慢 ᆫ 然說 罪 慢 來 最 生 地 你 福 疏 重 本 遠了 ; 報 來的 而 很 且 大 0 它 善 的 根 但 個 菩! 是 很 所 薩 緣 強 如 果 必 境 , 是法 但 出 須 是 生. 跟

該 缺 要 纘 外 歎 緣 佛 的 啓 ` 法 發 ` , 僧三 看 不 寶 到 出 , 對 家 你 人 將 來 也 有 看 很 不 大 阻 的 法 好 寶 處 , , 那 大 你 爲 就 你 退 跟三 步 7 寶 0 結 所 以 下 我 個 們 應

深

的

因

緣

,

就

比

較容易

得

度

1

宗旨 牟 法 講 講 分 尼 畢 有 , 我 佛 個 竟 這 , 有 們 來 譬 個 有 諸 喻 時 不 7 地 , 隨 方 大 法 說 候 , 意評論 果 畢 講 說 : , 就 竞 絲 有 空 : 牽 毫 空 兩 ` 天 有 ; 涉 不 , 個 大 到 沒 說 爽 , 無 在 .礙 爲 智 有 法 ; 大藏 人 眞 慧 都 , 我 個 的 有 實 對 們 經 體 菩 間 人 ١ 薩 智 就 的 題 性 慧 聚 有 因 0 0 我 不 會 果 夠 百 們 誒 當 , 就 多 的 螞 中 , 沒  $\overline{\mathbb{H}}$ 很 原 蟻 , 多久 龍 難 吅 則 有 是這 樹 理 ! 螞 菩 解 佛 蟻 , 無 樣 薩 陀 的 0 好 著 走 有 : 因 對 菩薩 比 過 時 果 於 來 有 候 0 不 也 講 , 來 安立了 個 空 瞭 最 解 西 後 說 ` 藏 有 的 , 釋 上 時 這 諸 部 泇 個 師 候

機 是 佛 不 法 我 說 們 , 致 使 非 般 如 空 的 來 非 觀 巧 念是 有 說 \_ 不 ` 同 對 <u>.</u>! 即 就 空即 對 最 ` 後結 有 錯 就 果是 , 錯 兩 , 個 樣 空 都 的 紫 , 跟 0 方 爲 便有 有」 什 麼 多門 是 呢 對 ? , 立 歸元 良 的 以 概 無二 眾 念 生根 ; 路 但 0

點 別是大乘法門先結下善緣,先爲成佛之道創造一 非常不尊重。所以說:不要給自己未來的生命製造障礙!要跟所有的法門, 些人聽聞這堂課,一聽就懂,有些人怎麼聽就聽不懂 你要成佛,你也要法門無量誓願學,不要等到學這個法門時產生障 重! 所 以在 不要自己障礙自己! 你念你的 過程 中不要互相毀謗 佛 ` 他參他的禪 , ,宗派之間應該互 口 歸 眞 如的 路 不 個美好的藍圖,眼光要放遠一 一相讚歎,這 可能完全一 ,可能你過去生對這個法 樣 樣 才 , 好。 應該要互 .礙。就像 總有 相尊 一天 特

真 五 緣 成 重 : ` 是 衆 生 0 ` 衆 生 想 0 三 ` 欲 說 10 o 四 正 吐 說 0

,

#### 前 人 領 解 0

五

心 ,第四、正式用語言、文字來毀謗三寶,第五 此 ||戒具五緣成重:第一、是眾生,第二 、是眾生想,第三、 對方也領解 。犯重 喜向人宣說之

#### ナ 四 ` 開 緣 情 況

摭 不 開 0

這 唯 條 戒沒 有 開 緣 0 換 句 話說

要去度化某

個 人 , 都 不能 去毀謗三寶 0

,

毀謗

寶

有

任

何 理 由

;就算你善巧方

便想

೭ 熟 生 讀 罪 戒 過 相 遇 10 生 境 慚 逢 幒 緣 , , 速 保 令 持 警 斷 覺 除 0 0

 $(\mathbf{z})(\mathbf{z})(\mathbf{z})(\mathbf{z})$ 

設

定

目

標

埾

持

戒

體

,

百

折

不

0

結

汞

修

學

原

則

未

生

罪

過

••••••遠

離

惡

緣

,

使

令

不

生

0

菩薩 的 +條 重 戒 已經講解 完了 , 這裡作四 . 個 總結

## 、設定目標

煩惱 習、先向普賢菩薩學習…先向某一 旧 是最好先有一 、罪業 就是 『堅持戒體 ,雖然是發了菩提心,怎樣能堅持下去呢?就是心中要有 些近期 · 百 的目標, 折 不回。」 比 位祖師學習,都 如說跟哪一 也許你會說:我的目標是成佛。 位菩薩 苛以 相 0 應 我們 , 先向 要面對這 文殊菩薩學 話沒有錯 個目 慶多的 標 ,

之後 斷 有 地自我反省 , 個原則 受了菩薩 絕對 不可 : 絕不 戒 , 以 總 , 放棄 就要不斷憶念自己的 放 有 棄 天你 ! ; 你能 可 以 會 堅持 做 成 得 功 下去, 的 不 夠 0 ,戒體,雖 好 最 , 後你就 但 是 要再 然不是萬事OK,怎麼辦呢?只 成 站 功 起來 0 所 以當我們 , 不斷 地 懺 目 [標設定 悔

不

來引導你

## 熟讀 戒相

前 面 是偏 重 內心的 戒體 ,這地方是講到行動 『遇境 逢緣 , 保持警覺 0 

婬妄 我 的 酒 建 (議 , 說 是 毁 ):最好 慳瞋 誇 .把這 . 十 條 剛 好  $\dot{+}$ 重 條 戒背 戒 起 0 把這 來 十條戒背下來 唐 法 藏 大師 用 十個 , 然後每天用這十 字 來 總 持 條 殺 盜 戒

來反省自己,保持警覺心。

先 做什麼呢? 受了 ,菩薩 先遠離過 戒之後 ,當然要做的事情很多 失!修行是有次第的 , , 先求 包括 )斷惡 **漫**縣 ,斷惡當中這十條是最 、修 善善 ΄. 度眾 生 , 但 是

嚴重的過失,所以要先瞭解這十條的戒相。

# 、已生罪過,心生慚愧,速令斷絕

如 法 懺 悔 個 『菩薩 , 向 應該經常保持 個 人 懺 悔 ` 或 慚愧 者三個人懺悔 心」;人非聖賢孰能 沒 有因緣 無過 , 在 佛前懺 , 重點是有過就要 悔 也 可 以 0

就是不斷地懺悔、斷相續心。

# 四、未生罪過,遠離惡緣,使令不生

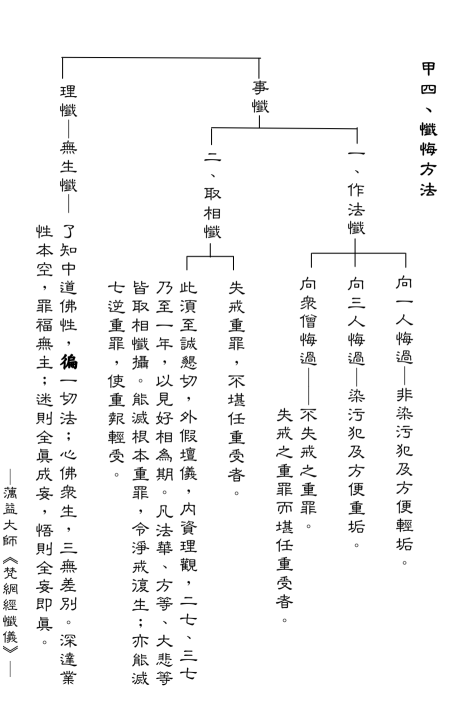
那 對 知邪見的 於 沒 有 眾生 生起 的 0 我建議 罪 過 , 諸位 最 好 能 你要行菩薩道, 夠 先遠 離惡緣 不要跟 0 世 間 上最 邪知邪見的人 大的 惡緣 在 就 是那 起,

此

習的階段,應該多親近善知識,親近比你優秀、精進的人,這樣對你才有真正 你想要度化他,結果被他度走了,是不是?要先保護自己的善根啊!所以在學

的幫助

0



有 兩 受了 個 辦 菩薩 法 : 第 戒 , 要求 個 你完全 事 懺 不 , ·犯 戒 第 個 , 你 做 理 懺 不 到 ļ , 那 兩 犯了 個 都 有 戒 怎 需 麼辦 要 0 先 呢 ? 看 這當當 事 懺 中 ,

分 成 兩 種 個是 作 :法懺」 , 個 :::是 「取相常 懺

作 法懺 」:必須要有一 定的 儀 軌 , 如 果是日 輕 罪 , 應向 菩薩 懺 悔 0 根據

但是這 一條戒 他要持清 淨 , 才 可 以受人懺 悔 0 懺 悔 的方式 , 分成 下列 一位種

弘

(公的說法,如果沒有出家五眾可

以懺

悔

,

可

以開許向持菩薩戒的

居士

|懺悔

,

一、「向一人悔過」是什麼情況呢?

非

染汙犯:是說

你

不是故意的

,

沒

有

犯罪

的動

機

0

比

方說

,受菩薩戒不能

你只 煮葷 好 食 去做 ; 但 是你 ;不是你願 不煮 , 意 家 犯的 人沒辦 , 找 法 諒 個 解 , 懺 大家 悔 就 不愉 可 以 快 0 , 甚至 這是最 於 輕 會毀謗菩薩 的 罪 , 而 且. 戒 沒 ,

有犯罪動機,這樣的過失比較好懺。

正 |犯本 方 郭 便 輕 如 垢 果 : 前 因緣 面 每 不 · 具 足 條 戒 , 則 , 都 犯方 有 )便罪 講 到 , 因 就叫 緣法 「方便輕垢」 業」 匹 個 都 0 具足了 才算

向三人悔 過 , 這 是有 染汙 心 造 罪 , 或是犯根本罪之前 的 重

二、「不失戒重,須向眾僧悔過。」

意思是說 ·· 雖 然你的 犯緣都具足, 但 不是以上品煩惱纏犯(如故意殺

這叫 是 時失念、情緒 「不失戒 重 失控而造了罪業 , 須 向眾僧 悔 渦 , 0 事 後想起來也非常後悔 , 你的 戒體還在

,

還出 就 犯 授者也 可 爾 ....還 以 旧 時菩薩 。 不 淨 是 在 佛 0 《 瑜 應向未受戒 菩薩 以 所 伽菩薩 謂 淨意樂, 前 自 隨 戒》 誓 人懺 順 誠 起自誓心, 補特 中 切 悔 有 , 、也不 伽 講 則 羅 到 罪 還出 ·應向· 我當決定防護當來,終不 是指隨順 如 果 而 有違犯人懺  $\neg$ 戒還淨矣 無隨順補特 小乘大 悔 乘 '; 假 正法 加羅 設 可對 , 無清 重犯 於語表業能覺能 一發露 淨 ; 如 大 是於 , 小 悔除所 乘 犯

去 決 叫 不 但 作 再 這 悔 造 有 過 作 兩 個 , 0 望 所 條 以 件 未 眞 來 第 正 的 就是發願 ` 懺 對 悔 於 , 已經造 事 實 寧捨身命 E 作 包括 的 罪 7 業 , 不再造作 表 悔 過 示 深 感後悔 跟 , 也就是我們 發 願 第 發 望 說的 願 過 未

斷 相 續 心 0 在懺悔 的當 下 要有這個 種想法 , 才能 夠 滅

兀 「 失 戒 重 罪 , 堪 任更受者 0 須向眾僧 悔 過重 受 0

所 以必須向 這是 犯了重罪 僧 眾懺悔清 ,必須向僧眾懺 淨後 還要重受 悔 而 且還要重受;因爲你已經失去了

,戒體

,

第 三個 ` 取 相懺」是什麼意思呢  $\tilde{?}$ 

的 期 呢 儀 ? 這就是 軌 此須至誠 如果犯了十重戒 , 拜 取相懺 《法華 懇切 懺》 的 , 外 內 ,破戒又失去戒體 、 或 拜 7假壇儀 涵 0 就 《大悲懺》 是說 , 內 , 你 理觀 要很真誠地懺悔 ,不堪 等,遵守 , 二七、三七乃至 重受,可以用取相 定的 儀軌 , 而 且 一年 0 必須要依 除 懺法 , 了儀軌 以見好相 0 怎麼懺 照 的 事 定 爲

懺 必須懺多少時間 , 還要具 些 一「理 呢 ?二七、三七乃至於 觀 , 關於理觀我們下文再說明 年, 總而言之,要以見好相 0

期

那 麼, 它的罪滅情 況 有 兩 種

第 個 ` 見好 相 在 夢中看到吐出髒東西 ` 或者夢中見到佛菩薩的光明 照

耀 身 體 放 大光明 或 者 「身體 往 飄 ; 如 果是夢到往 下 墜 , 那就表示 罪業還很

重 0 總之 , 你 在 夢 中 會 看 到 此 娐 相 , 以見到好相 爲滅罪之根 據 0

所 判 的 第 意 個 思是說 ` 若不 ·見好 : 即 相 便你沒有懺到 , 須 懺 滿 一年 見好相,只要至誠懇切地拜懺滿一 再 重受:這是弘一 大師 依賢 首義寂諸 年 也 家

悲 懺≫ 以 等等 兩 種 , **‡** 方式 要 功 都 能 口 是爲了 以 0 丽 它的懺悔內容 滅 除 重 罪 ;  $\neg$ 令淨 , 有 戒 《法華經》 復 生 , ` 這是指見到 《方等經》 好相 ,

可

以

滅

罪

, 然

後

再

<u>'</u>重受

就 不 甪 再 看 重 受 理 , 你 觀 的 ᆫ 戒 , 體 其 實 又 這必 恢復清 須 跟 淨 7 事 ; 也 懺 能 配 夠 滅 除 七 逆重 罪 , 使 令 重 報 輕

0

 $\neg$ 知 中 道 佛 性 , 徧 切 法 ; 心 佛 眾 生 , 無差 別 0 深達業性 本 空 罪福

無主;迷則全真成妄,悟則全妄即真。』

觀察內心世界 是 說 我 們 的 , 首 心 先觀察到的 是眞 (妄的 和 是浮 合體 在表 面的妄想 眞 中 有妄 , 有 , 很多很 妄 中 有 多的 眞」 念頭 也就 然 是 後把 我們 間

0

惱 佛 所 這 謂 罪 陀 此 業 生 有 的 萬 滅 , 也 中 德 的 是 道 圓 念 如 佛 滿 頭 夢 之莊 性 都 如 是 撥 幻 徧 嚴 開 , 來 , 不是本 那 切 處」 也 再 是 深 來 , 因 而 就 緣 觀 且. 有 所 察 能 生法 0 , 眾 夠 就 生 感受到 能 的本 身 夠 爲 體 來 心 眾 悟 佛 面 生 阻 眾 目 , 不 是 雖 生 生 什 然 不 |麼? 有 無差 滅 無 的 我們 量 別 清 無 淨 的 邊 本 本 的 即 性 質 煩 便

是什

...麼

 $\bar{?}$ 

就是

「 清

淨

的

本

性

,

跟

佛陀

<u>1</u>完全

樣

即 與 清 果罪 實 可 悟 能 追 淨 性 Ż 業 的 成 這 0 , 就 間 怎 是真 時 佛 , 麼說 能 所 候 , 夠 根 實 以 , |發揮 才 本 彻 呢 當 的 可 會 沒 ? 我 , 眞 辦 那 因 們 以 慢 法 慢 如 把 誰 爲 迷 是當 的 改 也沒 7 罪 瞭 業 變本 功 解 , 能 懺 辦 初 就 到 會 淨 性 法 ` : 開 懺悔 念妄心攀緣妄境 被 , , 又怎 始 這 業性 妄 顯 想 Ш ! 麼可 現 所 如 本 眞 業 果說 空 轉 能 如 性 , , 成 罪 的 然後 本 , 佛 我 光 空 福 , 呢 無主」 明 造 們 而 , 罪 ? 業 的 產 0 所 就 福 本 生 以 當 是 \_\_\_ 性 無 , 所 才 大 主 種 我 就 説是 謂的 們 爲 虚妄 是罪 0 我 覺 在 業 關 們 悟 業 的 迷悟 鍵 的 也 業力 7 , 沒 那 在 本 全 於 性 你 有 ; 念 妄 洣 是 不 如 眞

陀 如 罪 .是 業 果 要 常常有 , 意 我 但 思 是生 們 是 正 這 說 命 念 : 當 種 眞 負 的 我 最 如 面 們 思 底 憶念本 考 層 觀 察 , , 那 正 內 是 性是清淨的 你 心 的 清 時 業 淨 , 發 障 的 就 現 本 心 性 眞 , 這 的 的 ; 對 所 表 很 我們 以 重 面 洧 , !多看 有 有 要老是說自己業障 很 很大的 多如 大 乘 夢 加 經 如 持 典 幻 力 , 就 的 所 知 煩 深 以 道 惱 在 佛 跟

懺

悔

的

時

候

,

信

心

很

重

要

0

以 因 悔 就 本 空 緣 是 你 時 信 要相 讓 爲 , , 罪 決定要相 它 心 什 麼有 福 信 消 的 間 無 你 滅 丰 些人 可 題 0 我 信 0 以 嘛 告訴 我 恢 ! 因 懺 們 這 復 悔 個 的 諸 清 爲 , 理觀 很 位 本 淨 你 來 經 快就見好相 , 這 很 懺 面 常想 重 對 悔 目是清 要 你 罪 : 我的 有 業 , 미 很 淨 , ; 以幫助 跟 業障這樣 大 的 有些人懺了三年 你對 幫 , 罪 助 你 自 業 , 要以 三的 在 是因 重 懺 , 懺 智 悔 信 緣 慧 得 的 生 心 , 乾 過 做 什 有 , 程 淨嗎 基 미 很 · 麼 相 當 磔 以 大 ? 中 的 假 都 所 借 關 沒 , 快 懺 以 係 見到 速地 業 在 悔 , 所 性 懺 的 ,

淨

除

罪

業

0

甲 五 ` 結 讚 勸 修

成 就 四 カ 五 漣

各十方 佛 , 憫 念 常 宇 護

二番

命

終

時

,

正

見

14

歡

喜

生 處 , 為 諸 箁 薩 友

三

各

生

内因カ

作意カ

善 友カ

資 糧 カ

五

各

令

淺

世

,

性

戒

福

慧

浠

四

各

ゕ

漣

聚

,

戒

度

悉

成

就

乃至 今生的功德 於奉持整個菩薩戒 如 果我們能夠如法地發菩提心, , 也包括了臨終的功德 法 0 有什麼好 ,以及來生的功德 處呢?成就 成就戒體 ;並且如法地奉持這十條重戒, 兀 [種力量 0 、五種德行;包括了

## 先看 生 的 功 德」

### 者 十方 佛 • 憫 念常守 護

菩薩 會 很 的 魵 容易心心 讓 遠 加 地 你 戒 持 在 能 , 之後 但 產 力 加持 得 起 相 生 0 到十方諸佛對 受了 碼 我們 们 , 念 我們 種 , ,菩薩 佛 感 強 , 只 是 應 所 大 是、 道 產 戒之後就 的  $\neg$ 以佛 我 生的 交 善 我 們 們 根 心 的 感 力 的 爲己心 應力量就 不一樣了 想 加 , 法 大 持 跟 爲 , 因 佛菩薩 你 , 以 爲 安住在菩提心 不 , 雖 佛志 你 然 跟 樣 相差太遠了 說 爲 諸 我們 記志 佛 同 的 十方 , 0 佛 行 個 , 所 爲 也安住在 種 佛 個 跟 以 性 , 佛陀 憫 念佛 很 0 難 其 念 的 菩 的 接 實佛菩薩 常 .受到 提 行 守 人 ,受了 爲還差 護 他

們

很

### 者 命 終 時 • 正 見心歡

用 間 害怕 所 有 這 是 重 就算 講 大 的 臨 做錯 過 命 失 終 時 1 , 都 , 也 不 個 都 可 能 人 Ë 能 經 離 夠 如 開 法懺 受持菩薩 這 + 悔 條 7 戒 法 戒 法 所 0 當 以 , 就 你 會感到 遠 能 離 夠 遠 7 歡喜 過 離 失 重 , ` 大的 你 無所 會 心 過 憂 安 失 懼 0 不 世

,

,

# 三者生生處,爲諸菩薩友

寶完 究佛 非 結 現 重 戒 常 善 , , , 告訴 你 全 堅 法 其 緣 實 的 固 沒 的 友 0 關 佛 他 善 的 有 道 很 根 於 不 結 法不是完全學術 善 理 重 這 要這 就 要 因 緣 , 完全忽略宗教 很 \*,來世 緣 0 點 樣做 容易退 很多人 , 而 , 大家 就 ; 有 且 學 還是 轉 不 養去! 此 會 佛 0 , 一人造罪 好 遇 也 的 學 同 思維 比 不 到 很  $\equiv$ 些 儀 是完全宗教 有 久 種 業 些人 寶; , 0 性 我 詩 式 沒有三 們 起 而 , , 沒 受了 包括 你 顚 有 沒 倒 歸 , 菩薩 人出 丽 有 依 歸 ` 即 跟 依 是兩 沒 戒 將 手  $\equiv$ ` 受戒 寶結 者的 造 有 救 , 就能 罪業 他 受五 緣 結 都 , 夠跟 爲 沒有 合 , 這 戒 , 什 就 0 佛菩薩結下 麼 會 件 , 那 有 沒 ? 有 事 此 有 人 沒 你 貴 非 受菩薩 只 有  $\int$ 常 跟 研研 廣 出 嚴

# 四者功德聚,戒度悉成就

我 艄 的 戒 波 羅 蜜 , 防 非 ĨĖ. 惡 的 功 能 也會慢 慢 地 增 長 , 這是約著 滅 惡 來 說 0

# 五者今後世,性戒福慧滿

我們 的 善 業 力 ` 福 報 芀 ` 智慧 力 , 會快速 地 增長 ; 同 樣的修善 , 依 止 菩薩

戒 體 , 跟 依 止一時的善念 , 功 德不 樣 0 所以從滅惡生善的角度來說 ,對於懺

悔業障 ` 積 集資糧 , 那是日劫相倍 , 效果不一 樣

泛,只 大家都知道: 個 最 「凡事盡 有佛陀才做得到 後 作 心盡 菩薩戒很難受持!因爲它是斷惡、修善 個總結:如果你已經受了菩薩戒,我 力 , 。身爲一個凡位菩薩怎麼辦呢?必須保持兩種 第二個「時時反省自己」 有 0 、度眾生,範圍非常 兩句話跟大家互相勉勵 心態:第 地廣

## 一、凡事要盡力而爲

身爲菩薩受戒之後,

不可以什

麼事都不管!菩薩戒的戒定慧三學是一

體

因爲 的 要多充實自己 有警覺性 所 戒 以 體」 你不去聽經、不去加強你的觀照力, 7 0 當 是生滅 個 加 強 人錯誤出現時 法 你 的 , 不是受了 正 見 , 丽 ,都沒有警覺性,那 戒之後 且. 是盡心盡力 , 就 戒體會慢慢羸 永遠是這樣 0 你的 , 戒體 它會變化的 弱 ,久而久之就沒 就開始 薄 ';所以 弱

## 一、要經常反省自己

能夠常常自我反省,那你的戒體就會慢慢進步,你的生命也會往佛道的方向前 自己;雖然做得不夠好 不論做什麼事 ,都要反省自己,經常保持一 ,卻願意改變自己,就有 希望 種自我反省的心,不斷地調整 0 如果能夠盡 心盡 力 , 又

進

,這樣受菩薩戒就很有意義了!

間 請問 法師,是否受了三歸依之後 ,就可以受菩薩戒,還是要先受五

戒,或是沙彌戒,才可以受菩薩戒?

答:在家 居士,要先受三歸依 ,然後受五戒,之後才能夠受菩薩戒 0

定要先受沙彌戒。受戒必須要一層一層上去。

間 師父慈悲 ,弟子已經受了菩薩戒 , 如 何才能不犯?

答 :我告訴諸位 ,蕅益大師在講菩薩戒的時候 , 講 二 句 很重要的話

,

說 :

成只有 個 人持得清淨 而已。那個人是誰?你們 知道 嗎?只有佛陀 !這句 要

菩薩

三大阿 話對 我 僧 們 有很 袛 劫 大的鼓 的 0 我 個 勵 人學菩薩 啊 ! 什 麼意思呢?菩薩戒不是讓你一 戒 , 我覺得受持菩薩 一戒只有 生持 四 個 字 好 的 那 絕 不放 是

棄!」 不夠好 眞 , 的 但 是 , 菩薩 永遠不 戒 你 放 放 棄 棄就完了 努力 , 這 0 就是菩薩 就是 「虚空有盡 戒 的 根 本 精 , 我 神 願 無 窮 0 雖 然做 得

壞 兩百五 諸 位 , 一十條戒全部持清 你 看宗 喀巴大師 淨 的 ;但宗大師說他受了菩薩 傳 記 0 宗喀 巨大 、師持 比丘 戒之後 戒 , 皎 如 , 每 冰 天看到 霜 , 塵 他的 點

實 罪 在 相 不 就 行 像 下 , 雨 是 這 我 麼多 茅 放 , 是 棄 紹力 每 天 喔 , ! 我 過 講 你 沒 過 有受菩薩 菩薩 戒就 戒 是經 0 常 保 持 慚 愧 心 我

但 好

我

覺

得

個

人沒

有

受菩薩

戒

,

根

本都

無所謂,沒有

一種自我

要求

很多人

往 往 因 [爲見 地 不 夠 , 因 小 失大 , 不 敢 去受戒 , 我覺得是吃大虧

行 的 開 受 (菩薩 始 因 戒是修行 爲受了菩薩 的 開 戒 始 , , 不 所 以 是 你 個結 才自我要求、開始 果。 菩薩 戒是修行的 自 |我調 整整 因 ; 地 怎麼說 , 是 你調 個

修

整

好

之後

,

才受菩薩

戒

呢

諸

位

去

讀

伽

菩薩

,

個

觀

念

菩

意 薩 往 戒 這 的 個 基 方 本 向 精 去 神 讀 做 《瑜 保 雖 持 然 我 種 現 清 戒》 在 淨 做 的 它在講完菩薩 得 增 上 不 ·意樂 夠 好 İ , 但 就 是不 是對菩薩 戒條之後 放 棄 努 道充滿 , 說 力 ! 明 這 了 樣 好 你 樂 的 , 戒 我 願

盡 未 來際修 所 以 菩薩 持 的 戒 ` , 不是 要修 要你 學三大阿僧祗 時 就 | 把 戒 劫 的 相 全部 0 重點 持 是你 清淨 以 , 這 佛心爲己心,以 + 重 四十八輕 佛 戒 志 是 爲 要

就

在

長遠的成佛之道必修課程! 根;從今以後你就生長在佛家,開始去修正自己,往成佛之道的方向走。這是 己志。你許下跟佛陀一樣的心量、立了跟佛陀一 樣的目標,種下一 個菩薩的善