三界六道，眾苦充滿，故名苦海。況值世界大亂，災禍頻仍，第二次世界大戰之餘燼，猶未熄滅，第三次世界大戰之危機，又一觸即發，核子彈之毀滅，殺劫尤大，慘絕人寰，無地可逃，無人能救；縱能幸免，而人命無常，輪迴尤險，一息不還，即隨業受報，輪迴六道，受苦無窮。惟有深信切願，專念阿彌陀佛萬德洪名，求生淨土，即蒙諸佛護念，罪業消除，令皆逢凶化吉，轉危為安；若臨命終，捨報安詳，佛及聖眾，親垂接引，皆獲往生西方極樂世界，即了生死，永脱輪迴，無有眾苦，但受諸樂，福壽無量，一生成佛。誠我佛普度眾生，離苦得樂之無上妙法也。

故千經併闡，萬論均宣，若從解入，非深入經藏，廣研祖教，決難尋究。吾幸得早退隱，涉獵經藏，廣蒐淨籍，編印淨土叢書，以廣弘揚，而期普利。際茲工業社會，人多忙碌，無暇研閱，曾將節錄經論及淨土文等，有關持名念佛之法要，增刪五版，廣結淨緣，期皆先從行入，實甚簡易，共獲離苦得樂之大利也。鄭南薰居士前為自利利人，囑再增刪，連印數版。茲又承囑將近年在台往生之高僧大德，節錄其法語事略，分別增刪，以廣示範而起信，期皆見賢而思齊，並改排大字，標點斷句，以便閱讀，集資廣印，分贈中外，輾轉流通。凡見聞者，皆發深信切願，專勤念佛，諸惡莫作，眾善奉行。現即蒙佛加被，消災延壽，共免核子毀滅之大劫；壽終往生，永離生死輪迴之極苦，見佛聞法，忍證無生。然後不違安養，四入娑婆，廣度眾生，共成大覺之佛，化此苦海，皆為極樂之邦。此皆鄭居士屢囑增刪，續印廣贈之福德無量也。

民國八十三年甲戌中秋 菩薩戒優婆塞湖北通城惕園毛凌雲謹序於台北時年八十五
念佛法要序

人同此心，各有所好，所好不同，造業亦異，其忙則一耳。好殺盜淫妄者，純惡業，好功名學術者，或善或惡，惟好善樂施者，純善業也。各隨所好，念念不休，忙至死而後已，而心與業未已也。古德云：「萬般將不去，惟有業隨身。」隨業受報，善者生天人等善道，福盡還墮，難得易失；惡者墮鬼畜地獄等惡趣，時長苦重，易入難出；輪迴六道，了無已時。此皆一念不覺，迷真逐妄，起惑造業，受苦無窮也。苟一念覺而念佛，即心與佛合，轉業斷惑，反妄歸真，圓成佛道，豈僅頓超極樂，永脫輪迴已耶？果明此理而不念佛者，未之有也。

念佛之法有三：一者專念自佛，即實相念佛，如諸經中，以般若智，照見蘊、入、處、界、諸法皆空，親證本具妙真如性；及臺宗止觀，禪宗參究向上等皆是，所謂念自性天真佛也。諦理最深，修頗不易，以惟仗自力，別無他力相助，非宿根成熟，悟尚甚難，況實證耶？二者專念他佛，須具深信切願，方能與佛感應道交，親蒙接引，往生極樂，一生成佛。法亦有三：一、觀想念佛，即依觀經作觀，或專觀白毫，或但觀丈六八尺之佛身，或觀廣大法身，而眾生慧淺，境細心粗，觀難成就。二、觀像念佛，即觀佛形像，心常繫念，而眾生障重，像去還無，因成間斷。惟三、持名念佛，即一心專念阿彌陀佛聖號，下手易而成功速，但能都攝六根，淨念相繼，念到全心是佛，全佛是心，心外無佛，佛外無心，心佛兩彰，而復雙泯時，則實相妙理，全體顯露，西方依正，徹底圓彰，即持名而深達實相，不作觀而澈見西方，現在親證念佛三昧，臨終決定往生上品也。縱根機陋劣，未能如是，亦以信願持名，如子憶母，常時無間，迨至臨終，決仗佛慈力，帶業往生。攝機普而得益深，最利末法鈍根之士，大暢如來出世之懷，故萬修萬人去也。三者兼念自他佛，即禪淨雙修。若具信願求生，參禪即淨土行，有疑則參，無疑則念，惟在下手時自酌耳。若專看念佛是誰，以期明心見性，不以信願求生為事者，實有禪無淨，如有絲毫惑業未盡，隨業所趣，莫由出離，固不如專持名號，一門深入也。

余何幸承宿善業，今得人身，好多空忙，造業無量，劫後餘生，又蒙佛光垂憐，善友提攜，獲聞龍舒淨土文，頓生信願，盡棄所好而好念佛。來臺後，欣逢影印大藏，又獲廣閱淨典，凡有關持名念佛之修持方法者，隨閱隨節，遺珍固多。隨加按語，詞亦未達，而理本佛經祖訓，絕無一字出自己意，以自取壞法誤己之咎，匯成四卷，名曰念佛法要。原備自修，以古為師，策勵精進，而免盲修瞎練，果臻紆曲，同生極樂，同斷惑業，同證菩提也。

民國五十五年丙午季春，菩薩戒優婆塞湖北惕園毛凌雲謹識於台北市郊思歸淨舍。
<table>
<thead>
<tr>
<th>7</th>
<th>念佛法要目錄</th>
</tr>
</thead>
<tbody>
<tr>
<td>7</td>
<td>念佛法要增刪續印序</td>
</tr>
<tr>
<td>03</td>
<td>念佛法要序</td>
</tr>
<tr>
<td>19</td>
<td>卷一念佛指南</td>
</tr>
<tr>
<td>173</td>
<td>唐善導大師淨業專雜二修說節要</td>
</tr>
<tr>
<td>19</td>
<td>宋永明延壽大師萬善同歸集節要</td>
</tr>
<tr>
<td>20</td>
<td>宋慈雲懺主遵式大師往生淨土決疑行願二門節要</td>
</tr>
<tr>
<td>22</td>
<td>宋普照中峰明本大師三時繫念佛事節要</td>
</tr>
<tr>
<td>24</td>
<td>元虎溪尊者優曇普度大師蓮宗寶鑑節要</td>
</tr>
<tr>
<td>26</td>
<td>元維則天如大師淨土或問節要</td>
</tr>
<tr>
<td>28</td>
<td>明幽溪傳燈無盡大師淨土地語節要</td>
</tr>
<tr>
<td>31</td>
<td>明紫柏達觀大師紫柏老人集節要</td>
</tr>
<tr>
<td>32</td>
<td>明蓮池宏大師雲棲法彙節要</td>
</tr>
<tr>
<td>38</td>
<td>明憨山德清大師夢遊集節要</td>
</tr>
<tr>
<td>43</td>
<td>清益智旭大師靈峰宗論節要</td>
</tr>
<tr>
<td>46</td>
<td>清截流行策大師淨土警語節要</td>
</tr>
<tr>
<td>48</td>
<td>清梵天省庵思齊大師法語節要</td>
</tr>
<tr>
<td>49</td>
<td>清夢東徹悟大師語錄節要</td>
</tr>
<tr>
<td>56</td>
<td>明妙空大師念佛四十八法節要</td>
</tr>
<tr>
<td>57</td>
<td>清梵天省庵大師念佛正語節要</td>
</tr>
<tr>
<td>59</td>
<td>明蓮池宏宏大師雲棲法彙節要</td>
</tr>
<tr>
<td>63</td>
<td>明悟開豁然大師浄業知津及念佛百問節要</td>
</tr>
<tr>
<td>68</td>
<td>清夢東徹悟大師語錄節要</td>
</tr>
<tr>
<td>73</td>
<td>民國卓三諦閑古虛大師語錄節要</td>
</tr>
<tr>
<td>74</td>
<td>民國慈舟普海大師法彙節要</td>
</tr>
<tr>
<td>75</td>
<td>民國韜光圓瑛大師法彙及年譜節要</td>
</tr>
<tr>
<td>76</td>
<td>民國智光文覺大師遺著節要</td>
</tr>
<tr>
<td>章节</td>
<td>页码</td>
</tr>
<tr>
<td>------</td>
<td>------</td>
</tr>
<tr>
<td>念佛法要</td>
<td>9</td>
</tr>
<tr>
<td>念佛示範</td>
<td>10</td>
</tr>
<tr>
<td>請僧助念</td>
<td>11</td>
</tr>
<tr>
<td>以死自誓</td>
<td>12</td>
</tr>
<tr>
<td>以死表信</td>
<td>13</td>
</tr>
<tr>
<td>結社弘願</td>
<td>14</td>
</tr>
<tr>
<td>萬行莊嚴</td>
<td>15</td>
</tr>
<tr>
<td>誘兒念佛</td>
<td>16</td>
</tr>
<tr>
<td>福慧雙修</td>
<td>17</td>
</tr>
<tr>
<td>苦行專念</td>
<td>18</td>
</tr>
<tr>
<td>念佛不休</td>
<td>19</td>
</tr>
<tr>
<td>天迎不赴</td>
<td>20</td>
</tr>
<tr>
<td>見相不言</td>
<td>21</td>
</tr>
<tr>
<td>誓取金臺</td>
<td>22</td>
</tr>
<tr>
<td>利物為先</td>
<td>23</td>
</tr>
<tr>
<td>念佛法要</td>
<td>98</td>
</tr>
<tr>
<td>念佛示範</td>
<td>99</td>
</tr>
<tr>
<td>請僧助念</td>
<td>100</td>
</tr>
<tr>
<td>以死自誓</td>
<td>101</td>
</tr>
<tr>
<td>以死表信</td>
<td>102</td>
</tr>
<tr>
<td>結社弘願</td>
<td>103</td>
</tr>
<tr>
<td>萬行莊嚴</td>
<td>104</td>
</tr>
<tr>
<td>誘兒念佛</td>
<td>105</td>
</tr>
<tr>
<td>福慧雙修</td>
<td>106</td>
</tr>
<tr>
<td>苦行專念</td>
<td>107</td>
</tr>
<tr>
<td>念佛不休</td>
<td>108</td>
</tr>
<tr>
<td>天迎不赴</td>
<td>109</td>
</tr>
<tr>
<td>見相不言</td>
<td>110</td>
</tr>
</tbody>
</table>
目次

11
経行成槽

111
廣修眾善

111
專心念佛

112
捨禪修淨

113
結庵專修

114
日課十萬

115
病困益切

116
佛從意出

117
攝禪歸淨

117
禮念並行

118
不念自念

119
念必高聲

119
專念觀音

120
工念無間

121
閉關精修

123
常坐不臥

124
捨觀念佛

125
精進佛七

126
律淨雙弘

127
見苦念佛

129
息妄念佛

129
持戒念佛

130
獄中念佛

131
珠不去手

131
日行一善

132
十念回向
目次

唐懷感大師釋淨土群疑論節引
--------------------------------------------------- 190
唐迦才大師淨土論節引
--------------------------------------------------- 192
唐紫閣山飛錫大師念佛三昧寶王論節引
---------------------------------------- 193
明四明妙
大師寶王三昧念佛直指節引
---------------------------------------- 194
明荷葉庵石頭道人袁宏道居士西方合論節引
---------------------------------- 200
附錄  蓮池大師普勸戒殺放生
-------------------------------------------------- 206

卷四  念佛須知
--------------------------------------------------- --------------------
一、早晚功課
--------------------------------------------------- ---------------------
王龍舒居士修持法門一
--------------------------------------------------- 209
王龍舒居士修持法門二
--------------------------------------------------- 209

慈雲懺主晨朝十念法
--------------------------------------------------- ------------
通行早晚功課儀式
--------------------------------------------------- ---------------
附錄 蓮池大師新定西方發願文
-------------------------------------------------- 216
善導大師臨睡入觀法
--------------------------------------------------- ------------

何顯慈居士睡眠攝心法
--------------------------------------------------- 219
二、剋期精進
--------------------------------------------------- ---------------------
三峰大師追頂念佛法節錄
--------------------------------------------------- ----
憨山大師十二時念佛規制節錄
--------------------------------------------------- 222
妙空大師結期持名法節錄
--------------------------------------------------- ----
截流大師一心精進念佛七期規式節錄
------------------------------------------ 224
王耕心居士剋期求證閉關專念十法節錄
---------------------------------------- 228
三、飭終助念
--------------------------------------------------- ---------------------
善道大師臨終正念往生文節錄
--------------------------------------------------- 232
慈照宗主臨終三疑四關節錄
--------------------------------------------------- ---
優曇大師臨終警策節錄
--------------------------------------------------- 234
印光大師臨終三大要節錄
--------------------------------------------------- ----
弘一大師人生之最後節錄
--------------------------------------------------- ----
飭終津梁助念儀節錄
--------------------------------------------------- ------------
念佛指南 大集經云：﹁末法億億人修行，罕一得道，唯依念佛，得度生死。﹂

靈峰云：﹁一切念佛法門中，求其至簡易，至穩當者，莫若信願專持名號，不勞觀想，
不必參究。﹂而近來持名者多，往生者少，皆由信願不切，雜修不專，或求人天福報，
依舊輪迴也。茲節錄歷來高僧大德法語，不取參究觀想玄談，惟取持名法要，
以便時時省覽，策勵精進，較參叩知識，更加親切。

唐善導大師淨業專雜二修說節要

問：何故不令作觀，直遣專稱名號？答：眾生障重，境細心粗，識颺神飛，觀難成就。
是以大聖悲憐，直勸專稱名字，正由稱名易故，相續即生。若能念念相續，畢命為期者，十即十生，百即百生。
何以故？無外雜緣，得正念故，與佛本願相應故，不違教故，順佛語故。若捨專念，修雜業者，百中希得一二，千中希得三四。
何以故？由雜緣亂動，失正念故，與佛本願不相應故，與教相違故，不順佛語故，繫念不相續故，心不相續念報佛恩故，雖作業行，常與名利相應故，樂近雜緣，自障障他往生正行故。願一切人等善自思惟，行住坐臥，必須厲心克己，畫夜莫廢，前念命終，後念即生，永受無為法樂，乃至成佛，豈不快哉。

按：印光大師云：﹁善導和尚係彌陀化身，所示專修，謂身業專禮，
凡圍繞及一切處，身不放逸皆是。口業專稱，凡誦經咒，能志心回向，亦可名專稱。
意業專念，則往生西方，萬不漏一。雜修、謂兼修種種法門，回向往生，以心不純一，故難得益。此金口誠言，千古不易之鐵案也。﹂

願即死心專修，畢命為期，以求必生。

宋永明延壽大師萬善同歸集節要

念佛指南 大集經云：﹁末法億億人修行，罕一得道，唯依念佛，得度生死。﹂

靈峰云：﹁一切念佛法門中，求其至簡易，至穩當者，莫若信願專持名號，不勞觀想，
不必參究。﹂而近來持名者多，往生者少，皆由信願不切，雜修不專，或求人天福報，
依舊輪迴也。茲節錄歷來高僧大德法語，不取參究觀想玄談，惟取持名法要，
以便時時省覽，策勵精進，較參叩知識，更加親切。
正念不成。何以故？如今是因，臨終是果，應須因實，果則不虛。如要臨終十念成就，但預辦津梁，合集功德，回向此時，念念不虧，即無慮矣。

問論云：行道念佛，與坐念功德如何？答：譬如逆水張帆，猶云得往，更若張帆順水，速疾可知。坐念一口，尚乃八十億劫罪消，行念功德，豈知其量？故偈云：行道五百遍，念佛一千聲，事業常如此，西方佛自成。若禮拜，則屈伏無明，深投覺地，命終往生，速證涅槃。

附禪淨四料簡：有禪無淨土，十人九蹉路，陰境若現前，瞥爾隨他去。無禪有淨土，萬修萬人去，但得見彌陀，何愁不開悟。有禪有淨土，猶如帶角虎，現世為人師，來生作佛祖。無禪無淨土，鐵床並銅柱，萬劫與千生，沒個人依怙。

按印光大師云：﹁有禪者，即參究力極，念寂情亡，徹見父母未生前本來面目，明心見性也。有淨土者，即真實發菩提心，生信發願，持佛名號，求生西方也。倘參禪未悟，或悟而未徹，皆不得名為有禪。倘念佛偏執唯心，而無信願，或有信願，而不真切，悠悠泛泛，敷衍故事；或行雖精進，心戀塵境；或求來生生富貴家，享五欲樂；或求生天，受天福樂；或求來生出家為僧，一聞千悟，得大總持，宏揚法道，普利眾生者，皆不得名為有淨土矣。有謂無禪無淨，即埋頭造業，不修善法者，大錯大錯。夫法門無量，唯禪與淨，最為當機。其人既未徹悟，又不求生，悠泛修餘法門，既不能定慧均等，斷惑證真，又無從仗佛慈力，帶業往生，以畢生修持功德，感來生人天福報，倚福作惡，即墮地獄，欲復人身，難之難矣。沒人依怙，猶局於偈語而淺近言之也。大師恐世不知，故特料簡，以示將來。﹂願即專心持名，求生西方，必不虛棄。
淨土之為教，仰承阿彌陀佛四十有八大慈大悲深重願力，攝取十方一切眾生，凡具信心者，皆得往生。信者，信有西方淨土，信有阿彌陀佛攝取眾生之事，我等眾生信有往生之分，雖謂彌陀攝取眾生往生，要信唯是隨心自現，感應道交，究竟非從外得。如是信者，是為真信。信而無行，不成其信。行者，楞嚴經云：「都攝六根，淨念相繼。」阿彌陀經云：「聞說阿彌陀佛，執持名號，若一日、二日，乃至七日，一心不亂。」如是行者，是名正行。行而無願，不成其行。願者，要與阿彌陀佛四十八願願願相應，是為大願也。信行願三，如鼎三足，缺一不可。當知現前一念，本自圓常，信行願，原是自己本來具有如是性德，今者但是本性光明顯發耳。

當妄心雜亂之時，能舉起一念，如對慈尊，按定六字洪名，一一出口入耳，則此雜亂，自然隨念寂靜。自是一念而至十念，乃至念念不移，即教中所謂淨念相繼者也。念佛之人，須要信心懇切，正因凜然，重念死生輪轉之可悲，深厭塵勞紛擾為可痛，舉起一聲佛名，直下更無異見，直至一心不亂，能所兩忘，到家之說，不容再舉，捷徑之詞，何勞掛齒，可謂證修行之神術，超方便之正途。
日黃昏亦如是禮念，以為常課。如或有幹失時，次日當自對佛懺說。此法門要不妨本業，為士者不妨修讀，為農者不妨耕種，為工者不妨作務，為商者不妨買賣，晨參夕禮之外，更能二六時中，偷那工夫，持念佛號百聲千聲，志誠為功，期生淨土。

凡修淨土之人，灼然是要敵他生死，不是說了便休，當念無常迅速，時不待人，須把做一件事始得。若信得及，便從今日起，發大勇猛精進，莫問會與不會，見性不見性，只執持一句南無阿彌陀佛，如靠著一座須彌山相似，搖撼不動。專其心，壹其意，或參念、觀念、憶念、十念，或默念、專念、繫念、禮念，念茲在茲，常憶常念，朝也念，暮也念，行也念，坐也念，心念不空過，念佛不離心，日日時時，不要放舍，綿綿密密，如雞抱卵，常教暖氣相接，即是淨念相繼。更加智照，則知淨土即是自心。此乃上智人修進工夫。如此抱得定，做得主，靠得穩，縱遇苦樂順逆境界現前，只是念阿彌陀佛，無一念變異心、退惰心、雜想心，直至盡生，永無別念，決定要生西方極樂世界。

果能如是用功，則歷劫無明，生死業障，自然消殞，塵勞習漏，自然淨盡，親見彌陀，不離本念，功成行滿，願力相資，臨命終時，定生上品。

若念佛之人，塵垢未淨，惡念起時，須自檢點，或有慳貪心、瞋恨心、癡愛心、嫉妒心、欺誑念、貪著心、吾我心、貢高心、諂曲心、邪見心、輕慢心、能所心，及諸逆順境界隨染所生一切不善之心，設或起時，急須高聲念佛，斂念歸正，勿令惡心相續，直下打併淨盡，永不復生。所有深信心、至誠心、發願回向心、慈悲心、謙下心、平等心、方便心、忍辱心、持戒心、喜捨心、禪定心、精進心，皆應為。當隨佛學，應以去惡取善為鑑戒！

真信修行之士，只要記得這一句阿彌陀佛在念，莫教失落，念念常現前，念念不離心，無事也如是念，有事也如是念，安樂也如是念，病苦也如是念，無明不昧，又何必問人覓歸程乎？

(按)在家念佛者，早晚常課，定不可缺，如有幹失時，寧可遲睡早起，不可藉此間斷，必須通宵有幹，方可次日對佛懺說補念。平時偷閒念佛，愈多愈妙，亦不限於百聲千聲，久久純熟，三昧自易現前也。

元維則天如大師淨土或問節要

元維則天如大師浄土或問簡要
日光景，念一日佛名，得一時工夫，修一時淨業，由他臨命終時，好死惡死，我之盤纏，預辦了也。

世網中人，若是痛念無常，用心真切者，不問苦樂逆順，靜鬧閒忙，一任公事幹辦，迎賓待客，萬緣交擾，八面應酬，與他念佛，兩不相妨。其有世緣稍重，力量稍輕者，亦須忙裏偷閒，鬧中取靜，每日或念三萬聲、一萬聲、三千聲、一千聲，定為日課，不容一日放過。又有冗忙之極，頃刻無閒者，每日晨朝，必須十念，積久功成，亦不虛棄。念佛之外，或念經禮佛，或懺悔發願，種種結緣作福，隨力布施，修諸善功以助之。凡一毫之善，皆須回向西方，如此用功，非唯決定往生，亦且增高品位矣。

專持名號，或加禮拜懺悔，正合善導專修無間之說。專修無間者，身須專禮阿彌陀佛，不雜餘禮；口須專稱阿彌陀佛，不稱餘號，不誦餘經；意須專想阿彌陀佛，不雜餘想。若貪瞋癡來間者，隨犯隨懺，不令隔日隔夜隔時，常使清淨，亦名無間修也。

繫念之法，不拘行住坐臥，不必出聲損氣，唯務至誠，默想默念，念念相續，心無間斷，敢許現生肉眼便能見佛，或見光明，或承摩頂等事，豈在臨終時哉？此是一種徑捷法門，至簡至要，極靈極驗。

︵按︶大師之母、年將七十，恐出聲損氣，故函其弟行遠，勸以繫念法門。若能出聲念，仍以稱名較易，相續即生，故淨土或問，仍歸結於專持名號也。

楊次公云：「愛不重，不生娑婆，念不一，不生極樂。」娑婆有一愛之不輕，則臨終為此愛所牽，而不得生，矧多愛乎？極樂有一念之不一，則臨終為此念所轉，而不得生，矧多念乎？蓋愛有輕重厚薄，正報依報，歷舉其目，則父母妻子，昆弟朋友，功名富贵，文章詩賦，道術技藝，衣服飲食，屋室田園，林泉花卉，珍寶玩物，不可枚盡。有一物之不忘，愛也，有一念之不忘，愛也，有一愛存於懷，則念不一，有一念不歸於一，則不得生。或問輕愛有道乎？曰：輕愛莫要乎一念。一念有道乎？曰：一念莫要乎輕愛。蓋念不一，由散心異緣使然，散心異緣，由逐境紛馳使然，娑婆有一境，則眾生有一心，眾生有一心，蓋念不一，由散心異緣使然，散心異緣，由逐境紛馳使然，娑婆有一境，則眾生有一心，眾生有一心，蓋念不一，由散心異緣使然，散心異緣，由逐境紛馳使然。故欲輕其愛者，莫若杜其境，眾境皆空，萬緣都寂，一念自成，一念若成，則愛緣俱滅矣。萬法有道乎？曰：杜境者，非屏除萬有也，亦非閉目不觀也，即境以宣其虛，會本以空其末也。萬法
本自不有，有之者情，故情在物在，情空物空，万法空而本性现，本性现而情念息，自然而然，非加勉强。楞严所谓：「见与见缘，并所想相，如虚花。」本性真佛，非是他佛，大要二：悟妙有、真空圆离圆脱，以为舍穢之原。信解既备，应当念佛修行。行门有二：一正，二助。正行复二：一称名，二观想。称名如小本弥陀经七日持名，一心不乱，有事一心，理一心。若口称佛名，系心在缘，声声相续，心心不乱；设心缘外境，摄之令还。此须生决定心，断后际念，拨弃世事，放下缘心，使念心渐渐增长，从渐至久，自少至多，一日二日，乃至七日，毕竟要成一心不乱而後已，此事一心也。苛得此已，则极乐之淨因成就，垂终之正念必然，身无病苦，不受恶纏，预知时至，身心欢喜，吉祥而逝，坐脱立亡，亲见弥陀垂光接引，得生浄土必矣。理一心亦无他，但於事一心中，念念了达：能念之心，所念之佛，三际平等，十方互融，非空非有，非自非他，无去无来，不生不灭，故念念生心，便同未来浄土之際念而无念，无念而念，无生而生，生而无生，於无可念中，炽然而念，於无生中，炽然求生，是为事一心中，明理一心也。苛於四威仪中，修之不间，往生浄土必矣。
謂量力，決志往生。局如課誦有時，隨眾同發；則時時發願，處處標心，但須體合四弘，不得師心妄立。大率所發之願，別勝於通，通恐隨人語轉，別則自己標心。然隨通文而生決志，雖通而別，若於別文而生濫漫，別亦成通。廣勝於狹，廣則發心大，剋果勝，狹則悲願淺，獲果劣。又勝於局，局則數數間斷，則念念圓成。如此三法，可以期生淨土，速覲彌陀，一切淨土法門，舉不外乎是矣。

問僧海州念佛常間斷否？曰：合眼睡時便忘了。師震威呵曰：合眼便忘，如此念佛，念一萬年也沒幹。自今而後，直須睡夢中念佛不斷，方有出苦分。若睡夢中不能念佛，忘記了，一開眼時痛哭起來，直向佛前叩頭流血，或念千聲萬聲，盡自家力量便罷。如此做三二十番，自然大昏睡中佛即不斷矣。世上念佛人，或三二十年，或盡形壽念佛，及到臨終時卻又無用，此是睡夢中不曾有念頭故也。人生如覺，人死如夢，所以夢中念得佛底人，臨死自然不亂也。

明紫柏達觀大師紫柏老人集節要

念佛法要

念佛心真不真，勘驗關頭，直在歡喜煩惱兩處取證，其真假之心，歷然可辨。大抵真心念佛人，於歡喜煩惱中，必然念念不間斷，是以煩惱動他不得，歡喜也動他不得，煩惱歡喜既不能動，死生境上自然不驚怖。今人念佛，些小喜怒到前，阿彌陀佛便撇在腦後，如何能得念佛靈驗。若依我法念佛，果能於愛憎關頭，不昧此句阿彌陀佛，而現在日用不得受用，臨終不得往生，我舌根必然破爛。

（按）此法最妙，念佛心真不真，但於歡喜煩惱中勘驗。如或夢中間斷，即依此法勇猛精進，則現在自得受用，臨終自得往生也。

明蓮池袾宏大師雲棲法彙節要

心本無念，念起即乖，而眾生無始以來，妄想慣習，未易卒遣，今教念佛，是乃以毒攻毒，用兵止兵。而念佛一法，復有多門，今此持名，為徑路之中，徑而又徑。因佛有無量德，今但四字名號足以貫之，以彌陀即是全體一心，心包眾德，常樂我淨，本覺始覺、真如佛性、菩提涅槃，百千萬名，皆此一名，攝無不盡。眾生學佛，亦有無量行法，今但持名一法足以貫之，以持名即是持此一心，心賅百行，四諦六度，乃至八萬四千恆沙微塵一切法門，攝無不盡。
持有數種：一者明持，謂出聲稱念。二者默持，謂無聲密念。三者半明半默持，謂微動唇舌念，咒家名金剛持是也。又或記數持，或不記數持，隨便皆可，而各分事理：憶念無間，是謂事持。體究無間，是謂理持。憶念者，聞佛名號，常憶常念，以心緣歷，字字分明，前句後句，相續不斷，行住坐臥，惟此一心，未見道故，名事一心也。體究者，聞佛名號，不惟憶念，即念反觀，體察究竟，鞫其根源，體究之極，於自本心，忽然契合。於中復二：初即如智不二。能念心外，無有佛為我所念，是智外無如，所念佛外，無有心能念於佛，是如外無智，非如非智，故惟一心。二即寂照難思。若言其有，則能念之心本體自空，所念之佛了不可得；若言其無，則能念之心靈靈不昧，所念之佛歷歷分明。若言亦有亦無，則有念無念俱泯；若言非有非無，則有念無念俱存。非有則常寂，非無則常照，非雙亦非雙非，則不寂不照，而照而寂，言思路絕，無可名狀，故惟一心。斯則能所情消，有無見盡，清淨本然之體，更有何法而為雜亂，以見諦故，名理一心也。良以事依理起，理得事彰，事理交資，不可偏廢。然著事而念能相繼，不虛入品之功，執理而心實未明，反受落空之禍。
古人教親近明師，求善知識，而善知識實無口傳心授秘密法門，只替人解粘去縛，便是秘密。
今但「執持名號，一心不亂」，此八個字，即解粘去縛秘密法門，即出生死堂堂大路。朝念暮念，
行念坐念，念念相續，自成三昧，莫更他求也。

心本不生，緣合而生，心本不死，緣散而死，似有生死，原無去來，於斯會得，生順死安，常
寂常照。如或未能，便當全身放下，密密持念一句阿彌陀佛，求生淨土。假使諸緣未盡，壽命未終，
倍應念佛，有大利益。古云：「念佛法門，此金仙氏之長生也。」

夫生死不離一念，乃至世出世間萬法皆不離一念，今即以此念念佛，何等切近精實。若覷破此
念起處，即是自性彌陀，即是祖師西來意。縱令不悟，乘此念力，往生極樂，且橫截生死，不受輪
迴，終當大悟耳。願放下萬緣，十二時中念念提撕，是所至望！

七十古稀，百年能幾，今此暮景，正宜拋開懷抱，看破世間宛如一場戲劇，何有真實，但以一
聲阿彌陀佛，消遣光陰，但以西方極樂世界為我家舍，我今念佛，日後當生西方，何幸如之，發大
歡喜，莫生煩惱。倘遇不如意事，即便撥轉心頭，這一聲佛，急急提念，卻回光返照，我是阿彌陀
佛世界中人，奈何與世人一般見識，回瞋作喜，一心念佛，此是智慧中人大安樂、大解脫法門也。

念佛法要

疾病之由，多從殺生中來，故偏重放生也。外僧代懺，與內心自懺，功德懸殊，願空其心，盡
罷一切諸緣，於空心中單念一聲阿彌陀佛。所云念者，不必啟口動舌，但默默以心眼返照，字字分
明，句句接續，從朝至暮，從暮至朝，心心靡間。若有痛苦，忍之耐之，一心顧念。經云：「至心
念佛一聲，滅八十億劫生死重罪」，故功德懸殊也。

學佛者無用莊嚴形跡，只貴真實修行。在家居士，不必定要編衣作持，功德憐殊，願空真心，盡
念佛。不必定要懺魚擊鼓，好靜之人，自可寂默念佛。不必定要入寺聽經，識字之人，自可依教念佛。
學佛者無用莊嚴形跡，只貴真實修行。在家居士，不必定要編衣作持，功德憐殊，願空真心，盡
念佛。不必定要懺魚擊鼓，好靜之人，自可寂默念佛。不必定要入寺聽經，識字之人，自可依教念佛。
念佛法門，不論男女僧俗，貴賤賢愚，無有一人，不堪念佛。若人貧貴，受用現成，正好念佛。若人富貴，受用現成，正好念佛。若人貧窮，家小累少，正好念佛。若人無子，孤身自由，正好念佛。若人有子，宗祀得託，正好念佛。若人子逆，免生恩愛，正好念佛。若人子孝，安受供養，正好念佛。若人病，切近無常，正好念佛。若人年老，光景無多，正好念佛。若人年少，精神清利，正好念佛。若人處閒，心無事擾，正好念佛。若人處忙，忙裏偷閒，正好念佛。若人出家，逍遙物外，正好念佛。若人在家，知是火宅，正好念佛。若人聰明，通曉淨土，正好念佛。若人愚魯，別無所能，正好念佛。若人持律，律是佛制，正好念佛。若人看經，經是佛說，正好念佛。若人參禪，禪是佛心，正好念佛。若人悟道，悟須佛證，正好念佛。普勸諸人，火急念佛，九品往生，華開見佛，見佛聞法，究竟成佛，始知自心，本來是佛。

但念尊稱，便成皈敬，六字四字，誠無別焉。獨以法久弊生。翻成瀆慢，鳴鑼擊鼓，而如唱如歌；泄憤申冤，而似咒似詛，聞之天耳，寧不悲乎？然而戲稱怒舉，亦植良因，果報將來，不可思議，凡情未諳，明者知之。
念佛指南

修慧在乎觀心，修福在乎萬行，觀心以念佛為最。今以妄想之心，轉為念佛，則念念成淨土因，為樂果。若念佛心不斷，妄想消滅，心光發露，是為念佛之正意。今以貪求一己之心，轉而供養三寶，為已將來受福之基，舍此則無成佛妙行矣。

念佛求生淨土，是要了生死大事。若不知生死根株，畢竟向何處了？古人云：「業不重不生娑婆，愛不斷不生淨土。」是知愛乃生死根株。今要參禪定要死盡世心，不容一念妄想，念佛是以淨想轉染想，以想除想，乃博換之法，則念佛之妙用矣。
佛者，觉也。若念念不忘佛，即念念明觉。心若忘佛，便是不觉。若念至梦中能念，即是常觉不昧。现在若此心不昧，則临终时此心不昧，即此心不昧行便是下落。今国事万机，决不能参禅，惟有念佛最好，不拘闲忙动静，一切处都念得，只是一心不忘，更无别巧法。参禅要离想，念佛在专想。以众生久沉妄想，离之实难，若即染想而变净想，是以毒攻毒，博换之法耳。故参究难悟，念佛易成。若果为生死心切，以参究心念佛，又何患一生不了生死乎？念佛即是参禅，更无二法，即念佛时，先将自己胸中一切烦恼、妄想，贪、瞋、癡、爱种种杂乱念头，一齐放下，放到无可放处，单单提起一声阿弥陀佛，历历分明，心中不断，如线贯珠；又如箭筈，相拄中間无一毫空隙处。如此著力靠定，於一切处，不被境缘牵引打失，日用动静，不杂不乱，梦寐如一，念到临命终时，一心不乱，便是超生净土之時也。念佛法要：第一要决定志。第二要放得下。第三要随得缘，随缘即安命也。第四要认得真，即不惑也。第五要厌苦切，厌苦心切，则慾念自除，不退屈也。以此五訣，单持一念。修行之方：第一要放得下。第二要随得缘，随缘即安命也。第四要认得真，即不惑也。
卷一

念佛指南

念佛求生净土，乃一门圆摄百千法门，非举一废百也。但必一门深入，念佛为正行，余一切戒定慧等为助，正助合行，如顺风之舟，更加板索，疾到岸矣。念佛之法虽多，持名最为简便，持名之法亦多，记数尤为稳当，真操实履之士，岂求异愚夫愚妇哉？

出三界火宅，有横竖两途：以自力断惑超生死者，名竖出三界，事难功渐；以佛力接引生西方者，名横超三界，事易功顿。远祖云：「功高易进，念佛为先。」经云：「末世忆念人修行，罕一成道，惟依念佛，可得度脱。」如趁船渡海，不劳功力。夫能笃信西方捷径，至诚发愿，一心念佛求往生者，真大丈夫矣。倘信不真，愿不切，行不力，佛虽大慈为舟，如众生不肯登舟何哉？

欲速脱轮回之苦，莫如持名念佛，求生极乐世界；欲决定生极乐世界，又莫如以信为前导，愿念佛法要

何为信？一信阿弥陀佛愿力，二信释迦文佛教语，三信六方诸佛赞叹，此而不信，真不可救，故须先深信，勿起疑惑。云何为愿？一切时中，厌恶娑婆生死之苦，欣慕净土菩提之乐，随有所作，若有善若恶，善则迴向求生，恶则懺愿求生，更无二志，是名为愿。信愿既具，念佛方为正行，改恶修善皆为助行。随功力之浅深，以分九品四土，纤毫不滥，只须自己检察，不必旁问他人。谓深信切愿念佛，而念佛时，心多散乱者，即是下品下生。散乱渐少者，即是下品中生。便不散乱者，即是下品上生。念到一心不乱，不起贪瞋痴等，即是中品中生。念到一心不乱，任运先断见思尘沙，亦能伏断无明者，即是中品上生。念到一心不乱，任运先断见思尘沙，亦能伏断无明者，即是中品中生。念到一心不乱，任运先断见思尘沙，亦能伏断无明者，即是中品下生。故信愿念佛，能历九品，的確不谬。问：如何持名能断无明？答：所持之佛名，无论悟与不悟，无非一境三谛。能所不二，则始觉，所持者即是本觉，今直下持去，持外无佛，佛外无持，能所不二，则始觉合乎本觉，名究竟始觉，所持者即是本觉，今直下持去，持外无佛，佛外无持，能所不二，则始觉合乎本觉，名究竟
念佛法門，別無奇特，只貴信得及，守得穩，直下念去，或晝夜十萬，或五萬三萬，以決定不缺為準。盡一日中，出聲一香，默持一香，循環無間，必以一心不亂為期，畢此一生，誓無變改，若不得往生者，三世諸佛，便為誑語。一得往生，永無退轉，種種法門，咸得現前。切忌今日張三，明日李四，遇教下人，又思尋章摘句；遇宗門人，又思參究問答；遇持律人，又思搭衣用缽；此則頭頭不了，帳帳不清。豈知念得阿彌陀佛熟，三藏十二部極則教理，都在裏許，千七百公案向上機關，亦在裏許，三千威儀，八萬細行，三聚淨戒，亦在裏許。真能念佛：不復起貪瞋癡，即大持戒；不計人我是非，即大忍辱；不稍間斷夾雜，即大精進；不復妄想馳逐，即大禪定；不為他歧所惑，即大智慧。試自檢點，若身心世界猶未放下，貪瞋癡念猶自現起，是非人我猶自掛懷，間斷夾雜猶未除盡，妄想馳逐猶未永滅，種種他歧猶能惑志，便不為真念佛也。要到一心不亂境界，最初下手，須用數珠，記得分明，刻定課程，決定無缺，久久純熟，不念自念，然後記數亦得，不記數亦得。若初心便要說好看話，要不著相，要學圓融自在，總是信不深，行不力，饒你講得十二分教，下得千七百轉語，皆是生死岸邊事，臨命終時，決用不著。念佛法要

︵按︶明示信願持名，能歷九品，淨四土。如信不真，願不猛，雖一心不亂，亦不得生，至為切要。應深信切願而直下持去，持到究竟之處，即無明斷盡，而往生常寂光淨土矣。
及臨命終，重處偏墜，淨因微弱，難脫苦輪。祗是重處放捨不下故也。宜各痛念娑婆險惡，早求出離。六道之匍匐，九品之逍遙，利害天淵。必也生大欣厭，捨穢取淨，信此取捨，與不取捨，原非異轍。毋騖虛名，毋執空見，毋受高帽禪和口頭三昧惑亂，毋求旦夕速效，妄冀心外有佛來迎，動諸魔事。恒以念佛為正行，勉修眾善為助行，更於貪瞋習氣，刻意揩磨，使重處得輕，生處漸熟，淨念相繼，願行相資，自然千穩百當也。敬勸諸友：必具真實願，發忻厭心，視三界如牢獄，視家園如桎梏，視聲色如鴆毒，視名利如韁鎖，視數十年窮通際遇，如同昨夢。視娑婆一期報命，如在逆旅，信宿捨離，惟以歸家為務，如意亦得，不如意亦得，捨得寸陰，一心念佛。果能如是，若不生淨土，諸佛皆成誑語，願共勉之！

七日持名，貴在一心不亂，無間無雜，非必以快念多念為勝也。但不緩不急，密密持名，使心中佛號歷歷分明，著衣喫飯，行住坐臥，一句洪名，綿密不斷，猶如呼吸相似，既不散亂，亦不沉沒，如是持名，可謂事上能一心精進者矣。今時淨業學人，終日念佛懺罪發願，而西方尚遙，往生弗保者無他，愛樁未拔，情纜猶牢故也。若能將娑婆恩愛，視同嚼蠟，不問忙閒，動靜，苦樂憂喜，靠著一句佛號，如須彌山相似，一切境緣，無能搖動。或時自覺疲懈，惑習現前，便奮起一念，如倚天長劍，使煩惱魔軍，逃竄無地，亦如紅爐猛火，使無始情識，銷鑠無餘。此人雖現處五濁之鄉，已渾身坐在蓮花國裏，又何待彌陀授手，觀音駕，而始信其往生哉。
矣。縱一生、兩生，不失人身，濟得甚麼事？嗟乎！居士慧心如此明利，家緣如此豐足，繼嗣如此賢能，事事適意，尚不能放下萬緣，一心念佛，為天負人耶？為人負天耶？不以念佛為急，而以世間小善為急，不以生死大事為先，而以人天福報為先，是不知先後也。居士雖不求福，而常作福，雖欲出生死，而反入生死，皆由不知所緩在彼，所急在此，致使欲長適越，卻步求前也。居士今日要務，唯當謝絕人事，一心念佛，加以齋戒二字，尤為盡美。大抵西方佛國，非悠悠散善所能致；萬劫生死，非因循怠惰所能脫。無常迅速，旦暮即至，安得不為之早辦耶？

按
謝絕人事，一心念佛，加以齋戒二字，確為我輩老人今日要務也。
渡河失手，其子墜水，因撈子故，與之俱沒，以慈心故，得生天上。夫一念慈瞋，天畜遂分，則此臨終之緣生一念，可不慎乎？苟以此心緣念彌陀，求生淨土，得不見佛往生乎？但此一念不可僥倖而致，必須存之以誠，操之有素。是故吾輩於此一句彌陀，千念萬念，以致終日終年念者，無非為熟此一念而已。果得一念純熟，則臨命終時，惟此一念，更無異念。智者大師云：「臨終在定之心，即淨土受生之心。」惟此一念，更無異念，非在定之心乎？念果如是，不見彌陀，更見何人？不生淨土，更生何處？只恐吾人自信不及耳。

真為生死，發菩提心，以深信願，持佛名號；此十六字為念佛法門一大綱宗。若真為生死之心不發，一切開示，皆為戲論。世間一切重苦，無過生死，生死不了，生死死生，生生死死，出一胞胎，入一胞胎，捨一皮袋，取一皮袋，苦已不堪。況輪迴未出，難免墮落，一念之差，便入惡趣，三途易入而難出，地獄時長而苦重，每一念及，五內如焚，故即今痛念生死，如喪考妣，如救頭然也。然我有生死，我求出離，而一切眾生，皆在生死，皆應出離，彼等與我，本同一體，皆是多生父母，未來諸佛，若不念普度，唯求自利，則於理有虧，心有未安。況大心不發，則外不能感通諸佛，內不能契合本性，上不能圓成佛道，下不能廣利群生，無始恩愛，何以解脫？無始冤愆，何以解释？積劫罪業，難以懺除，積劫善根，難以成熟，隨所修行，多諸障緣，縱有所成，終墮偏小，故須稱性發大菩提心也。大心既發，應修大行，而一切行門之中，求其最易下手，最易成就，至極穩當，至極圓頓者，無如以深信願，持佛名號矣。所謂信者，釋迦如來梵音聲相，決無誑語，彌陀世尊大慈悲心，決無虛願。且以念佛求生之因，必感見佛往生之果，如種瓜得瓜，種豆得豆，響必應聲，影必隨形，因不虛棄，果無浪得，此可不待問佛而能自信者也。況吾人現前一心性，終日隨緣，終日不變，橫豎窮絶，當體無外，彌陀淨土，總在其中，以我具佛之心，念我心具之佛，豈我心具之佛，而不應我具佛之心耶？往生傳載，臨終瑞相，班班列列，豈欺我哉。如此信已，願樂自切。以彼土之樂，回觀娑婆之苦，厭離自深，如離廁坑，如出牢獄。以娑婆之苦，遙觀彼土之樂，欣樂自切，如歸故鄉，如奔寶所。總之，如渴思飲，如飢思食，如病苦之思良藥，如嬰兒之思慈母，如避冤家之持刀相迫，如飲水火而急求救援，果能如此想切，一切境緣莫能引轉矣。然後以此信願之心，執持名號，持一聲是一九蓮種子，念一句是一往生正因，自始至終，無雜無間，愈久愈堅，轉持轉切，久久自成片段，入一心不亂矣。誠然如此，若不往生者，釋迦如來便為誑語，彌陀世尊便為虛願，有是理乎？
吾人生死關頭，惟二種力：一者心緒多端，重處偏墮，此心力也。二者如人負債，強者先牽，此業力也。業力最大，心力尤大，以業無自性，全依於心，心能造業，心能轉業，故心力唯重，業力唯強，乃能牽生。若以重心而修淨業，淨業則強，心重業強，惟西方是趨，他日報終命盡，定往西方，不生餘處矣。如大樹大牆，尋常向西歪，他日若倒，決不向餘處也。何為重心？我輩修習淨業，信貴深，願貴切，以信深願切故，一切邪說莫能搖惑，一切境緣莫能引轉。若正修淨業時，倘達磨大師，忽現在前曰：﹁汝但捨念佛，即授以直指人心，見性成佛之禪﹂，當向祖作禮謂：﹁我已受如來念佛法門，發願受持，終身不易，不敢自違本誓也。﹂縱使如來忽現身曰：﹁吾先說念佛法門，特一時方便，汝且置念佛，即為說更殊勝法門﹂，亦向佛稽首陳白：﹁我先稟受世尊淨業法門，發願一息尚存，決不更張，不敢自違本願也。﹂雖佛祖現身，尚不改其所信，況魔王外道，虛妄邪說，豈足以搖惑耶？能如是信，可謂深矣。若赤熱鐵輪旋轉頂上，不以此苦退失往生之願；若輪王勝妙五欲現前，亦不以此樂退失往生之願。此逆順至極，尚不改所願，況世間小小逆順境界，豈能引轉哉？能如是願，可謂切矣。信深願切，是謂重心，而修淨業，淨業必強。心重故則易純，業強故則易熟，極樂淨業若熟，娑婆染緣便盡，則臨終時，雖欲輪迴境界再現在前，彌陀淨土不現前，皆不可得。然此信願，要在操之有素，臨時自不入於歧路。

佛法大海，信為能入，淨土一門，信尤為要。昔王仲回問楊無為曰：﹁念佛如何得不間斷去？﹂楊曰：﹁一信之後，更不再疑。﹂王欣然而去。未久，楊夢仲回致謝：﹁因蒙指示，得大利益，今已生淨土矣。﹂

一、真為生死，發菩提心，為學道通途。二、以深信願，持佛名號，為淨土正宗。三、以攝心專注而念，為下手方便。四、以折伏現行煩惱，為修道助緣。五、以一心不亂，為修心要務。六、以堅持四重戒法，為入道根本。七、以一心不亂，為淨行歸宿。八、以種種苦行，為修道助緣。九、以種種靈瑞，為入道神通。十、以種種靈異瑞相，為修道示現。十一、以種種靈異瑞相，為修道示現。十二、以種種靈異瑞相，為修道示現。十三、以種種靈異瑞相，為修道示現。十四、以種種靈異瑞相，為修道示現。十五、以種種靈異瑞相，為修道示現。十六、以種種靈異瑞相，為修道示現。十七、以種種靈異瑞相，為修道示現。十八、以種種靈異瑞相，為修道示現。十九、以種種靈異瑞相，為修道示現。二十、以種種靈異瑞相，為修道示現。
念佛時當萬緣放下，一心單提，如救頭然，如喪考妣，如雞抱卵，如龍養珠，不期小效，不求速成，只一心常恁麼念，是名無上深妙禪。此則根身世界，密隨其心念念轉變，殆非凡心肉眼所能知見。及報終命盡，彌陀聖眾，忽現在前，或現異香天樂諸靈瑞相，世人方謂淨業成就，然淨業之成，豈此時乎？

念佛當生四種心：一、無始以來造業至此，當生慚愧心。二、得聞此法門，當生欣慶心。三、無始業障，此法難遭難遇，當生悲痛心。四、佛如是慈悲，當生感激心。此四種心中有一，淨業即能成就。念佛當長久，不可間斷，間斷淨業不能有成。當勇猛，不可疲怠，疲怠淨業亦不能成。長久不勇猛即有退，勇猛不長久即無進。

當念佛時不可有別想，無有別想即是止。當念佛時須了了分明，能了了分明即是觀。一念中止觀具足，非別有止觀。止即定因，定即止果，觀即慧因，慧即觀果。一念不生，了了分明，即寂而照。了了分明，一念不生，即照而寂。能如是者，淨業必成。如此成者，皆是上品。一人乃至百千萬億人，如是修，皆如是成就，念佛者可不慎乎。

按大師千言萬語，只教人真為生死，發菩提心，以深信願，持佛名號。當持名時，應萬緣放下，一念單提，不期小效，不求速成，只一心常恁麼念，念到無有別想即是止，了了分明即是觀，一念中止觀具足，寂照不二，能如是者，必生上品。願從此入，攝心專注而念，無雜無間，精進不輟。
阿弥陀佛六字，常念佛一聲，即記在南字上，二聲記無字，又阿、又彌、又陀、又佛、又南，連環記認不斷，一切雜念，無處出生矣。

清妙大師念佛四十八法節要

觀既未易成就，戒亦未易全持，眾福非旦夕可期，妙悟非鈍根可得，大願堅固更罕有，若不再從老實持名上出一頭地，必致長沉苦海，永受輪迴，千佛慈悲，亦難救度。老實持名者，既不求名利，又不逞才能，不於阿彌陀佛四字外添一毫妄想也。

既以此心念佛，凡一切雜善雜惡之事，皆不必念。即日用應緣萬不得已之務，應畢即捨，勿令纏綿，障我心念。既以此口念佛，凡一切殺盜淫妄之事，不可在口頭播弄。若一涉及，當思念佛人不當如是，猛念佛數聲，以提醒而滌蕩之。既以此身念佛，行住坐臥，務常端正，身若端正，心即清淨。念佛一聲，手過一珠，單念四字，勿雜六字，以四字易成片也。或於阿字上過珠，或於陀字念佛法要

上過珠，劃定規模，不得錯亂，此借珠束心之一法也。若神志昏沉，或妄想紛起時，振作精神，高聲念佛數百聲，自換一番境界。且耳根最靈，外緣易入，聲感心動，雜念熾然。惟高聲念佛，能護耳根而啟心靈，心聽自聲，聲聲快足，一切閒是閒非自然罷遣也。若精神散失，或勞極逼迫時，不必高聲，但收斂神明，低聲細念，候氣息完固，精神勃興，便可高聲念佛。若心氣不適，或人地有礙，但動口唇，用金剛持法，不拘多少，總要字字從心裏過，心憶而後動於舌，舌動而後返於心，舌既有聲，耳還自聽，是為心念心聽也。心念心聽，則目不妄視，鼻不妄嗅，身不妄動，一個主人翁，被阿彌陀佛四字請出來也。或金剛持，仍嫌著緣，微以舌根敲擊前齒，心念隨應，音聲歷然，聲不越竅，聞性內融，心印舌機，機抽念根，從聞入流，反聞自性，是三融會，念念圓通，久久遂成唯心識觀。
念佛法要

凡念佛时，取净地四五尺，右绕匝，然后出声，渐渐声高，如是念到三匝之后，自觉身心透灵，旋绕太空，圆裹十方，周法界，是以此安住身心世界于念佛声中也。此是胜境，能灭心垢，宜勤习之。声者心声也，光亦心光也。心声旋绕，心光焕发，心体自然披露矣。声中即是光中，光中即是镜中。此是心声，如大圆镜，洞显无遮，十方三世，我佛众生，心声旋绕，心光焕发，心体自然披露矣。此是真心，如大圆镜，洞显无遮，十方三世，我佛众生，心声旋绕，心光焕发，心体自然披露矣。
加意勤習之。

不雜即止，止者定之機，止雜念而正念現矣。雜念有三：一善念，一惡念，一無記念，三者除盡，方為不雜。心要寂寂，寂寂則善惡念不生。心要惺惺，惺惺則無記念不生。佛外無念，故常寂寂，念中有佛，故常惺惺。不住即觀，觀者慧之機，前一句過去矣，後一句未來也，現在一句亦不住，了了分明而不可得，不可得而了了分明。若於念佛時，不昏不散，止觀定慧，念念圓成。

持佛戒以治身，持佛名以治心，持之久而心純，持之久而心空，念佛無念，故常寂寂，念佛有佛，故常惺惺。發廣大願，濟度眾生，一切眾垢冤纏，普為懺悔，一切鉅細功德，回向西方，如此乃為念佛之正因也。一事纔畢，一語纔罷，尚未打點念佛，而四字佛名滾滾出來，此三昧易成之象也。持名不懈，快足又快足，於念佛時，明明持此四字，念頭不轉，而四字忽然一停，亦非有即四字之念，亦非有離四字之念，亦非有四字以外之念，此謂暫得勝境，非真心空也。然勤勤念佛，此境屢現，則漸漸心空，若因一念心空，遂逐昏沉，是謂無慧。當知心愈空則念愈靈，心愈空則念愈淨，以佛心中之我，念我心中之佛，空與不空，更在何處。譬如日與月，周流照天下，此如何妙覺圓明哉。

凡難中發心念佛者，必有奇應，雖地干戈，一鄉疫癘，而求佛呵護者，一即一安，百即百安，非佛之有私也，亦平等光中無心而應也。何以故？動念發聲，覺阿彌陀佛光明住我頂上，自然念念具足，念念堅固，念念長久，佛光所加，吉神擁護，自能離難，勿轉念也。臨命終時，能高念便高念，能低念便低念，或高低皆不能，亦宜將四字默記於心，不令忘失。左右奉侍之人，宜將此四字頻頻提醒。當知百劫千生所有亂走之路，全在此時一念斷得清楚。何以故？六道輪迴，皆一心為主，若一心專注在佛，則形雖敗壞，而神不散亂，即隨一念而往生淨土矣。呜呼！但記取阿彌陀佛四字勿忘也。

按口念耳聽，心念心聽，神念神聽，為大師十二字念訣。願從口念耳聽入手，能了了分明，不散不昏，便是不亂境界。漸至心念心聽，即已六根都攝。若至神念神聽，豈非寂之至照之至耶。單念四字，易成片也。惟私處及大小便時，只宜默念或心念，出聲不恭敬。女人生產時，宜出聲朗念，因默念心力小，故感應亦小，或致閉氣受病也。
持名念佛，要信真愿切行纯，先须放下胡思乱想一切杂念，单提正念，将四字名号繙念在心。

不必长用高声，恐伤元气，以致喉痛。若有昏睡时，须用高声以破昏。亦不必长用低声，恐易散入，出牢狱，絶无繫恋之心。願生西方，如客之思归故乡，豈有因循之念。從此随分随力，至心持念阿弥陀佛圣号，无论语默动静，行住坐臥，迎賓送客，穿衣吃饭，務令佛不离心，心不离佛。

而攝心念佛，為決定不易之道，而攝心之法，唯反聞最為第一。

寶王隨息法門，具攝五停心觀。若能隨息念佛，即攝數息念佛二觀。而攝心念佛，染心漸可斷絕，瞋恚必不熾盛，昏散一去，智慧現前，而愚癡可破矣。又即勢至都攝六根法門。今之悠悠念佛者，似不宜令依此法，恐彼因不計數，便成懈怠。有肯心者，若不依此法，決難成三昧。若是利根者，似不宜今依此法，恐彼因不計數，便成懈怠。有肯心者，若不依此法，決難成三昧。
念佛指南

一七二七，定得一心。縱光之昏鈍魯劣，想十年八年或可不亂矣。追頂易受病。大聲、小聲、金剛、默念，隨自己精神調停而用，何可死執一法，以至受病乎？

隨息不如靜聽，以隨得不好，也會受病，靜聽不會受病。三昧境相，唯證方了。若論其法，當念佛時，即念返觀，專注一境，毋使外馳。念念照顧心源，心心契合佛體，返念自念，返觀自觀，即念即觀，即觀即念。務使全念即觀，念外無觀，全觀即念，觀外無念，觀念雖同水乳，尚未鞫到根源，須向者一念南無阿彌陀佛上，重重體究，切切提撕，越究越切，愈提愈親，及至力極功純，豁然和念脫落，證入無念無不念境界。所謂：「靈光獨耀，迥脫根塵，體露真常，不拘文字，心性無染，本自圓成，但離妄念，即如如佛」者，此之謂也。工夫至此，念佛法得，感應道交，正好著力。現在則未離娑婆，常預海會，臨終則一登上品，頓證佛乘。

念佛勿用觀心念法，當用攝心念法。楞嚴經大勢至菩薩說：「都攝六根，淨念相繼，得三摩地，斯為第一。」念佛時，口中根要念得清清楚楚，意根舌根耳根，互相資助。若心能憶念，身不禮敬，口不持誦，亦難得益。所以大集經云：「大念見大佛，小念見小佛。」古德謂大聲念，則所見之佛身大，小聲念，則所見之佛身小耳。具缚凡夫，心多昏散，若不假身口禮誦之力，欲得一心，末由也已。由是而益加信願，以致一心，則是好想念。若由因不得一心，常存一不能往生之心，則成壞想，念矣。不可不知！

念佛最要在了生死，既為了生死，則生死之苦，自生厭心，西方之樂，自生欣心，如此則信願，念佛要得一心，定得一心。
欲心不貪外事，專念佛，不能專，要他專；不能念，要他念；不能一心，要他一心等。亦無奇特妙法則，但將一個死字貼到額顱上，掛到眉毛上，心常念曰：『我某人從無始來，直至今生，所作惡業，無量無邊，假使惡業有體相者，十方虛空，不能容受。宿生何幸，今得人身，又聞佛法，若不一心念佛求生西方，一氣不來，定向地獄鑊湯爐炭劍樹刀山裏受苦，縱出地獄，復墮餓鬼畜生，縱得為人，愚癡造業，又復墮落，經塵點劫，輪迴六道，雖欲出離，末由也已。』能如是念，如上所求，當下成辦。故經中屢云：『思地獄苦，發菩提心。』此大覺世尊最切要之開示。念佛要時常作將死將墮地獄想，則不懇切亦自懇切，不相應亦自相應。以怖苦心念佛，即出苦第一妙法，亦隨緣消業第一妙法。

念佛之人，不可涉於禪家參究一路，以參究者，均不注重於信願求生，縱然念佛，只注重看念佛是誰，以求開悟而已。若開悟而惑業淨盡，則可了生死，若惑業未盡，則不能仗自力了生死，又無信願，則不能仗佛力了生死，自力佛力，兩皆無靠，欲出輪迴，其可得乎？

念佛之人，不可效愚人做還壽生、寄庫等佛事，以還壽生不出佛經，係後人偽造，寄庫是願死後做鬼，預辦做鬼用度，既有願做鬼的心，便難往生。如已作，當稟明於佛：『弟子某唯求往生，前所作寄庫冥資，通以賑濟孤魂。』方可不為往生之障。

念佛之人，當吃長素，如或不能，當持六齋或十齋，初八、十四、十五、廿三、廿九、三十為六齋，加初一、十八、廿四、廿八為十齋，遇月小即前一日持之。又正月、五月、九月為三齋月，宜持長素，作諸功德，由漸減以至永斷，方為合理。雖未斷荤，宜買現肉，切戒家中殺生。

念佛之人，必須孝養父母，奉事師長，慈心不殺，修十善業。又須父慈子孝，兄友弟恭，夫和婦順，去仁僕忠恪盡己分，不計他對我之盡分與否？我總要盡我之分，能於家庭及社會盡諸盡分，是名善人。善人念佛求生西方，決定臨終即得往生，以其心與佛合，故感佛慈接引也。又須勸父母、兄弟、姊妹、朋友，念佛法要。
兄弟、姊妹、妻室、兒女、鄉黨、親友，皆常念佛及觀世音菩薩，每日念一萬佛，即念五千觀音，多少照此加減。以此事利益甚大，忍令生我之人，及我之眷屬親友，不蒙此益乎？況勸人念佛求生西方，即是成就凡夫作佛，功德最大，以此功德回向往生，必滿所願。凡誦經、持咒、禮拜、懺悔及救災、濟貧種種功德，皆須回向往生西方，切不可求來生人天福報，一有此心，便無往生之分。而生死未了，福愈大則業愈大，再一來生，難免墮於地獄、餓鬼、畜生之三惡道中，欲復人身，再遇淨土即生了脫之法門，難如登天矣。

觀世音菩薩誓願宏深，尋聲救苦，若遇刀兵、水火、饑饉、蟲蝗、瘟疫、旱澇、賊匪、怨家、惡獸、毒蛇、惡鬼、妖魅、怨業病、小人陷害等患難者，能發改過遷善、自利利人之心，至誠懇切念觀世音，念念無間，決蒙慈護，不致有何危險。倘仍存不善之心，雖能稱念，不過略種未來善根，不得現時感應。以佛菩薩皆是成就人之善念，絕不成就人之惡念，若妄欲以念佛菩薩名號，冀己之惡事成就者，決無感應，切勿發此顛倒之心也。但能真切念佛，自可仗佛慈力，免彼刀兵水火。即宿業所牽，及轉地獄重報，作現生輕報，偶罹此殃，但於平日有真信切願，定於此時蒙佛接引。
時切不可掐，掐則指動而心不能定，久必受病。臥時只宜默念四字，以免多字難念，若出聲，一則不恭，二則傷氣。

梵字勿誤，若不出聲，則指動而心不能定，久必受病。閑時閉目，易入昏沉，若不善用心，或有魔境。念佛頭上若有物摩撫及牽制等，此係念佛時心朝上想，致心火上炎之相。若眼皮垂簾，心向下想，則心便沉潛不浮動，火不上炎，此病即消滅矣。切不可認此為工夫，又不可怕此為魔境。但至誠攝心而念，並想自身在蓮華上坐或立，一心想於所坐之蓮華，自可頓愈矣。若不敢作蓮華上坐立想，恐致或有魔事，但向腳底下想，此種心火頭火，均可不生矣。

見佛頗不容易，於未得一心前，斷不可萌見佛之念。能得一心，則心與道合，心與佛合，欲見即可頓見，不見亦了無所礙。倘急欲見佛，心念紛飛，欲見佛之念，固結胸襟，便成修行大病。久之，則多生怨家，乘此躁妄情想，現作佛身，企報宿怨，自己心無正見，全體是魔氣分，一見便生歡喜，從茲魔入心腑，著魔發狂，雖有活佛，亦末如之何矣。但能一心，何須預計見佛與否？一心之後，自知臧否，不見固能工夫上進，即見更加息心專修，斷無誤會之咎，唯有勝進之益。

{{{{}}}
卷一

念佛指南

任何草木皆不生矣。

按大師係蓮宗十三代祖師，明示勿用觀心念法，當用攝心念法。攝心之法，唯反聞最為第
一，一字一句，勿令空過，久久不退，自得一心，願深信切願而力行之。

念佛須切實用功，念至無能念所念，亦無身心世界，念即無念。雜念一起，即成障礙。此豈早
上念幾句，晚上念幾句，所能念得成的嗎？此念佛之念，應如鐵帚一樣，掃去一切雜念，雜念雖多，
不出念財、色、名、食、睡、色、聲、香、味、觸等。先以鐵帚掃粗念，後掃細念。雖一時掃不盡，
也須減少，務必掃清，方見太平。要自己檢察明白，念佛能不能掃去自己的恩愛牽纏，若掃不了，
須生大慚愧。所謂信要真信，願要切願，行要實行，方得真實受用。

死心念佛之死字最妙，財色名食等妄心不死，如何能得一心不亂耶？

民國慈舟普海大師法彙節要

佛有大智，知機知根，死心念佛，七日無有不得一心不亂者，不肯死心，不能濟事。心本活潑
靈通雲何言死？蓋以念人情恩愛名利是非之心，換來念佛，古人所謂「打得妄想死，救得法身活。」
譬如作賊人，賊心死下去，一心作正人。心若真死，將誰念佛？要想念到一心不亂，還要一心不亂
念。

念佛須切實用功，念至無能念所念，亦無身心世界，念即無念。此豈早
上念幾句，晚上念幾句，所能念得成的嗎？此念佛之念，應如鐵帚一樣，掃去一切雜念，雜念雖多，
不出念財、色、名、食、睡、色、聲、香、味、觸等。先以鐵帚掃粗念，後掃細念。雖一時掃不盡，
也須減少，務必掃清，方見太平。要自己檢察明白，念佛能不能掃去自己的恩愛牽纏，若掃不了，
須生大慚愧。所謂信要真信，願要切願，行要實行，方得真實受用。

死心念佛之死字最妙，財色名食等妄心不死，如何能得一心不亂耶？

楞嚴經云：「攝心為戒。」念佛正是攝心之法，即以念佛之正念，止息攀緣之妄念。倘妄心攀
色塵之緣，即專念佛號，淨念相繼，自不隨色塵所轉，攝歸念佛之正念矣。攀聲塵等緣，一一
如是，自不致破戒作惡。念佛念到念念與佛相應，諸念當然不起，念佛念到念念與佛相應，諸
念當然不起，念到心空境寂，煩惱自然無自而生。

楞嚴經云：「攝心為戒。」念佛正是攝心之法，即以念佛之正念，止息攀緣之妄念。倘妄心攀
色塵之緣，即專念佛號，淨念相繼，自不隨色塵所轉，攝歸念佛之正念矣。攀聲塵等緣，一一
如是，自不致破戒作惡。念佛念到念念與佛相應，諸念當然不起，念佛念到念念與佛相應，諸
念當然不起，念到心空境寂，煩惱自然無自而生。
民國虛雲德清古巖大師法彙及年譜節要

參禪、念佛、持咒等一切法門，皆教眾生破除妄念，顯自本心。佛法無高下，根機有利鈍，其中以念佛法門，最為方便穩妥。靜坐是教人返觀自性的方便方法，其要在於繫念一句佛號，或阿彌陀佛，或觀世音菩薩皆可。心心相契，念念相續，由心而出，從耳而入，莫令間斷。果能如斯，則更無餘緣雜入矣。若能久久不退，彌勤彌專，轉持轉切，不分行住坐臥，豈覺動靜閒忙，便可一直到家，永生安養。才覺有些定明澄澈之境，便生心動念而執著之，宜其不能進步。靜坐如法，可使四大勻調，促進健康，宜取乎自然。身體有病，宜適當調養，不必勉強支持，修行用功，不拘於行住坐臥也。靜坐修行，目的要了生死。葷食造殺害生，大違慈旨，令人智昧神昏，增長貪瞋淫慾，增加無邊生死，身後業案如山，冤怨債報，豈有了日，漏瓶盛油，虛勞精神，智者可以自審矣。

參禪與念佛，在初發心的人看來是兩件事，在久修的人看來是一件事。參禪提一句話頭，橫截生死流，也是從信心堅定而來。若話頭把持不住，禪也參不成。若信心堅定，死抱著一句話頭參去，直待茶不知茶、飯不知飯，功夫熟處，根塵脫落，大用現前，與念佛功夫熟處，淨境現前是一樣的。到此境界，理事圓融，心佛不二，佛如眾生如，一如無二如，差別何在？

生前三大要：第一、少說話，多念佛。要做的事，快快做成，應吩咐的事，早早吩咐。莫留戀人間富貴，勿羡慕天上快活。關於做善舉事業，勸化人起信心，隨分隨力為之，主要在念佛求生西方，人間富貴，勿羡慕天上快樂。關於做善舉事業，勸化人起信心，隨分隨力為之，主要在念佛求生西方，人間富貴，勿羡慕天上快樂。關於做善舉事業，勸化人起信心，隨分隨力為之，主要在念佛求生西方，人間富貴，勿羡慕天上快樂。關於做善舉事業，勸化人起信心，隨分隨力為之，主要在念佛求生西方，人間富貴，勿羡慕天上快樂。關於做善舉事業，勸化人起信心，隨分隨力為之，主要在念佛求生西方，人間富貴，勿羡慕天上快樂。關於做善舉事業，勸化人起信心，隨分隨力為之，主要在念佛求生西方，人間富貴，勿羡慕天上快樂。關於做善舉事業，勸化人起信心，隨分隨力為之，主要在念佛求生西方，人間富貴，勿羡慕天上快樂。關於做善舉事業，勸化人起信心，隨分隨力為之，主要在念佛求生西方，人間富貴，勿羡慕天上快樂。關於做善舉事業，勸化人起信心，隨分隨力為之，主要在念佛求生西方，人間富貴，勿羡慕天上快樂。於道有疑者，即請問明白，不可含糊自誤。第三、時時反問自己：阿彌陀佛在心否？佛像在目否？行住坐臥都念佛否？忙閑總不忘記否？凡所做善舉事業，念佛、持咒、禮拜、靜坐等功德，悉皆發願回向：現在家屬平安，將來莊嚴淨土，更祈臨命終時，預知時至，心不顛倒，蒙佛接引。
我們既聞佛法,要深信有個西方極樂世界,有位大慈大悲的阿彌陀佛。阿彌陀佛發了四十八大願,只要念他名號,即接引我們到西方,他有這個願,我們也要有這個往生西方的願。具足信願行,時時念佛,臨命終時,我們有正念,能念佛,阿彌陀佛即來接我們。若還惦念娑婆世界的任何一針一草,就要再受輪迴。

念佛也不是簡單的,必須通身放下,內外各種紛擾,都要摒棄,一心清淨稱佛名號,然後才能相應。要能將一句六字洪名,念得清清楚楚,聽得明明白白,不要有一絲疑念,其他雜念自然消除,決定會證到一心不亂。如果你們信我的話,老實念佛,行住坐臥,不離這個,甚至在夢中都能把持得住,把一句佛號謹記在心,不為六根塵境侵擾,到了這種地步,自然心不貪戀,意不顛倒。等到功夫純熟,西方極樂世界自然現前。千萬不可掉以輕心。

念佛法要

念佛如有散亂心,唯一的辦法就是繼續念,把全副精神投到六字洪名就對了。念佛法要:第一、攝心念:把心收攝起來,即所謂:﹁都攝六根,淨念相繼。﹂一切時,一切處,甚至睡眠時,亦不忘彌陀聖號。第二、勇猛念:打個比喻,如窮人求財寶,縱然財寶放在老虎口中,或蛟龍窟底,也要前進不退。念佛有這種精神,決定往生。第三、深信念:我們念佛,須具深信切願,了生脫死之心。第四、觀想念:如觀佛三十二相好,念念見三十二相,忽然在前,如獲至寶,可參考十六觀經觀念念佛的方法。第五、息心念:息掉一切愛憎心,名利心,功過心,希求心,貪戀心,人我是非心,唯念念在佛。就是把一切生死心放下,只存一心念佛。第六、愛慕念:如少背母,五內悲愍,求佛哀憐攝受。大勢至菩薩念佛圓通章說:﹁子若憶母,如母憶時,母子歷生,不相違遠。﹂即是說:佛如一位大慈母,時刻盼望我們這些流落異鄉的浪子,能早回故鄉。我們既聞佛法,要深信有個西方極樂世界,有位大慈大悲的阿彌陀佛。阿彌陀佛發了四十八大願,只要念他名號,即接引我們到西方,他有這個願,我們也要有這個往生西方的願。具足信願行,時時念佛,臨命終時,我們有正念,能念佛,阿彌陀佛即來接我們。若還惦念娑婆世界的任何一針一草,就要再受輪迴。千萬不可掉以輕心。
們若能如兒子念母親一樣，憶念阿彌陀佛，佛決定來接引我們，這是二願契合的緣故。第七、發奮念：拿大學聯考為例，若今年沒考上，發奮圖強，明年再來，要有這種再接再厲的精神。又思：淨土聖賢，都是凡夫去的，我亦不能自輕，也一定要去。第八、一切念：凡見聞覺知，毛孔骨髓，無一處不念佛，如此名為真念佛，要全身都在念。

三種念佛不相應，第一、心性不純，若存若亡故。念佛時恍恍惚惚，心有時在有時不在，沒有拿出全部力量，因此不得感應。第二、心性不一，無決定故。念佛無決定心，亦不得感應。第三、心性不相續，念佛時不能相續下去，一會兒念佛，一會兒做旁的事，也不得感應。此三事輾轉相成，以心性不純，故無決定心，無決定心，故心性不相續。此三事與佛相違，故念佛不得感應。

民國道源中輪大師佛堂講話節要

念佛必須認真念，纔能念出功夫來，纔有證得一心不亂的希望。如已證得一心不亂，則了生脫死，可操勝券。倘若未能，必須勇猛精進，以求證得。所以念佛一定要認真的念！要把這一句佛號，念得字字分明，同時自己的心中，觀想的清楚，耳中也聽的明白，這就是認真的念。這第一句佛號念的好，再認真的念第二句、第三句，以至無數句。句句佛號，都要從最虔誠，最懇切的心中念出，這樣纔算認真，纔算用功，纔有了生死的希望。

念佛法要

次第念佛：倘若未能，必須勇猛精進，以求證得。所以念佛一定要認真的念！要把這一句佛號，念得字字分明，同時自己的心中，觀想的清楚，耳中也聽的明白，這就是認真的念。這第一句佛號念的好，再認真的念第二句、第三句，以至無數句。句句佛號，都要從最虔誠，最懇切的心中念出，這樣纔算認真，纔算用功，纔有了生死的希望。

民國道源中輪大師佛堂講話節要

念佛必須認真念，纔能念出功夫來，纔有證得一心不亂的希望。如已證得一心不亂，則了生脫死，可操勝券。倘若未能，必須勇猛精進，以求證得。所以念佛一定要認真的念！要把這一句佛號，念得字字分明，同時自己的心中，觀想的清楚，耳中也聽的明白，這就是認真的念。這第一句佛號念的好，再認真的念第二句、第三句，以至無數句。句句佛號，都要從最虔誠，最懇切的心中念出，這樣纔算認真，纔算用功，纔有了生死的希望。
卷一

念佛指南

不会影响身体。至于走路时、坐车时、休息时、散步时，皆须随心念，不必记数。若有多的闲时间，念佛的数目，仍需加多，每日加至三千声，五千声，一万多声，三万多声，乃至十万多声。其方法：一、须坐下来念，虽行住坐卧，皆可念佛，而以坐念为宜。二、须用草菩提子念珠，取其分量轻，掐得快。天台菩提子亦可，星月菩提子则不相宜，以其分量太重。三、须念四字佛。如念六字南无阿弥陀佛一万多声，改念四字佛，可念一万多五千声。四、须金刚念，即唇舌微动之默念。念佛，高声念低声念皆可；若求快求多，只有以金刚念为最宜。第三、不必太多，精益求精：我们要知道，念佛是用功，不是论数。果真多而且精，自然太好；若只贪其多，而不求其精，也是错误的。试想：口里念佛，手里掐珠，而心里在打妄想，即使每日念十万多佛，能算是用功吗？所以，说不必太多，要精益求精！每一句佛号，都要念得清清楚楚，内要念到自己心里去，外要念到极乐世界去，一句如此念，百句如此念，千句万句亦如此念，自然而然地就念成一心不乱了，毫无障碍地就把自心与阿弥陀佛感打动了，只在各人精进而已！

按念佛必须认真，而不懈怠敷衍，平时尤须相续，而不间断，才能念到一心不乱，决定往生，望共注意！

念佛法要

宋王虚中日休居士 龙舒净土文节要

孟子云：「人皆可以为尧舜。」荀子云：「涂之人可以为禹。」常不轻菩萨云：「我不敢轻于汝等，汝等皆当作佛。」是人人可以为圣贤，可以作佛。西方净土，乃要捷门庭，无人不可以修，故普劝修持。大慈菩萨劝修西方偈云：「能劝二人修，比自己精进，劝至十多人，福德已无量。如劝百与千，名曰真菩萨，又能过万数，即是阿弥陀。」观此，则知西方之说者，岂可不广大其心，而使人人共知此道，以积无量福报乎？凡师友恩地，下至仆隶，皆告以净土而为之报。凡一切知与不知，识与不识，皆欲以是化之，使共生净土。一切飞禽走兽，下至蜎飞蠕动之类，凡有形相可见者，吾因见之，皆当为念佛数声，发善愿云：「愿汝等尽生极乐世界，我得道后，尽度汝等。」其形相不可见者，亦当作是念言。如此，则善念甚熟，于一切众生，皆为有缘，必上品上生，他时化度，无不乐从。
孤弱，或濟急惠貧，或修橋砌井，或施藥散食，或減己奉養，以利他人，或臨財饒人，以自省約，
或教人為善，或讚善止惡，隨力所作一切善事，以此回向願生西方亦可。或為世間一切利益，不拘
大小多少，若止以一錢或一杯水與人，下至毫芒之善，必起念雲：“以此善緣回向願生西方。”常
使一念不斷，念念在彼，必上品生。修淨土者，宜隨其所而為善，以資進修之功。僧當早修淨土，直脫輪迴，面見阿彌陀佛，方是
出家事畢。凡受人一錢之施，一食之供，皆當為說淨土，以報其德，縱彼不信，亦使知之，耳根漸
熟，久而自信。常如此化人，現世為人所敬，身後必上品生。官吏修福，行種種方便愛人利物之事，以此回向西方，直出輪
迴之外，壽樂無窮。富宜隨分為生，少損濟物，不吝財以為善，不貪財以為惡，當念世福有盡，若
以回向西方則無盡。多屯蹇者，勿怨天責人，當勤懺悔，常念佛以消宿障，增長善緣。若能轉以化
人，使更相勸化，現世可消災獲福，身後必上品生。農、商皆當自念：耕種殺害物命，販賣寧無欺偽，宜委曲全護，懺悔為善。工當物不過望，事
則盡心。皆常念佛，願見佛得道後，先度從生以來，一切所殺及所
用之肉眾生，皆生淨土。如此念念不絕，念自純熟，亦生極樂世界。若轉以化人，使更相勸化，現世可消災滅罪，身後必上品生。漁、獵、屠、廚，及開食店者，皆當自念：魚蝦禽獸，皆是性命，我乃殺害，其
罪無量，若能改業，固為上也，若未能猝改，且從減省，勿殺物小命多、及螺蛤鱔鱉
等難死之物。常念佛懺悔，發大願云：“願我惡業
日消，善業日長，衣食粗足，早離此門，見佛得道後，皆生淨土。念念不絕，念自純熟，亦生極樂世界。若轉以化人，使更相勸化，現世可消災滅罪，身後必上品生。若
在下品下生。
苦口婆心，善勸修持也。

清張息廬次民光緯居士淨土剩言節要

口誦佛名，眼觀佛像，耳還自聽，聲從舌流，禪味悅心，鼻聞香氣，如是念佛，反六還一，云何得亂。吾今念佛，作一方便，自視此心如淨寶瓶，佛名如穀，逐字逐句，如穀投瓶，貫珠而下，穀既無盡，瓶亦不滿，不放一粒拋向瓶外。顧念此瓶不滿徑寸，中藏三千大千世界百億微塵數佛，三十六萬億一十一萬九千五百同名同號阿彌陀佛，安住其中，我亦與之俱會一處，游樂宴息，方是我安身立命處也。

吾向來念佛，只囫圇念過，今始知須字字從心裏出，還須字字入心裏去。當念佛時，先要閉目端坐，凝神定慮，不可有一毫雜亂心、躁競心、昏惰心，開口出聲，務令聲從心發，心藉口傳，息調聲和，不徐不疾，字字分明，句句相繼，分之則一字可作一句，貫之則百千句直如一句，綿綿密密，自一聲以至千萬聲，自一刻以至十二時，無斷無續，不缺不漏，久久純熟，華開見佛，到時自驗。

清陳復齋熙願居士勸修淨土切要節要

此老所言，皆從念佛有得而來，誠堪效法。

念佛正要在鬧處鍊，不拘行住坐臥，嘈雜之所，能一心不亂，則少聲勝多聲，所謂心淨即土淨也。終日雖忙，豈無片刻之暇，何不挪一茶之頃，心不外馳而念佛，勞心者可藉以養心，勞力者亦可藉以蓄力，事之有益無損，孰有過於此乎?急須起真切心，發勇猛力，世緣可放下者即放下，人命不常，切勿留戀自誤。雖有不可放下的，也不礙我念佛，如有切事在心，雖辦別事，還肯忘否?能如此念佛，自無雜念，也不至一暴十寒了。

還有心甚真切，因往昔罪深業重，為魔嬈亂。內魔是心裏時醒時迷，一切貪瞋癡愛，此心纔離，彼心又起。外魔是境遇屯邅，種種障緣，逼迫身心，不得安穩。即當對佛發願，勤求懺悔。要緊一著，在念佛之心，不因魔退，任他種種障緣，一聲佛號總不離心。魔力雖強，仗此萬德洪名，與之抵對，不計利害死活，只管念去，誓不退轉，久必蒙佛冥加，障緣消釋，淨緣成熟，佛不負人，必滿所願。
念佛之法，贵闭户潜修，无论趺坐经行念，默持出声念，必须一心靠定佛号，字字分明，才觉模糊，急提起觉照，或落于无记，或流于妄想，旋觉旋提，将此一句佛号，薰逼意根，塞断杂念昏沉两路，是为念佛正辙。不可过急，急则难久，不可过缓，缓则易散，又不可希冀入定，全不作意，放下随口而念，最易入于轻昏境界。盖念佛重在一心不乱，临命终时，全仗这个念头径入莲胎。迨至一心之极，不期禅定现前而自现，此是工夫纯熟时候，与放下随口入于轻昏者，迥然不同。至于体究，念即无念，不妨无念而念，此一念，即是空假中三谛，即事理四法界，即唯识唯心二观，即实相无相涅槃妙心，此乃上根理一心念法，然亦不离一心靠定佛号，字字分明而念，此为正行持名轨则也。

更须广修助行：一者、礼敬三宝：视纸画木雕，即同真佛，早晚朝参，必诚必敬，出入问讯，百里千里，常如目前，一饮一食，先须供养。二者、忏悔业障：因无量劫来，身口意三业，所造已深，能为种种障碍，故名业障，忏悔障除，身心清净。三者、戒恶行善：但有不好心起，即著力念佛，定要念退这不好的心。四者、割捨情爱：人多爱恋骨肉，贪财如命，浊世这边情重，净土那边自然情轻，命终时神魂必归重处，如树倒时，自然倒在偏重一边。从来自妻子骨肉，缘尽则散，散后念法不相识，如多生以来，妻子骨肉，今在何处？还恩爱么？如恶缘聚会，眷属即是冤家，不觉暗受其害。想到此，不容不淡。财产等物，转眼成空，尤当看破。五者、解释冤结：如杀害生偷盗邪淫等事，及贪嗔等情，皆结冤仇之因，能戒则不结，已结者宜解释。如眷属为冤仇，对设我作佛，先度此类众生，以此念佛功德，普利一切冤家怨对，设我作佛，先度此类众生，以此慈心愿力，自然消彼宿怨，化仇为恩。六者、发愤为雄，绵密精进，必至证果而后已。此尤往生净土切要之大法也。
久久純熟，當念亦脫，便入理一心，生品必高。其無間心，即是無後心之純一境界也。

或曰：求生淨土，必須發菩提心，修六度行，不亦難乎？答曰：無難也。凡信淨土法門者，發願自度度人，同證佛果，即是菩提心矣。專修念佛，見得世間財物無一可樂，不起慳貪想念，即與施度相應矣。專修念佛，逆境現前，不生瞋恚之心，即與忍度相應矣。專修念佛，心不散亂，即與禪度相應矣。專修念佛，不受世俗愚迷，即與智度相應矣。初行之，即是日用尋常，漸次增進，便成菩薩妙行。

祗要深信切願，守定當念一句，不緣過去未來，截斷前後心識，即事一心。心不散亂，不起貪瞋癡，願自度度人，同生極樂，即與六度行及菩提心相應矣。

念佛功夫，雖未做到念而無念，但能行願真切，仗彌陀悲願力，亦蒙接引往生，便同阿跋致，此云不退，即是初住地位。如修他法，須經久遠劫數，今一生辦到，故曰方便之方便也。然行願真切，必須一心在念佛求生上，方能謂之真切。若一面念佛，一面又起塵濁之想，則行願不真切矣。所以念佛人，於斷念一層，縱令未易辦到，而不應住色生心，不應住聲香味觸法生心兩句，務必做到。不然則願不切，行不真，何能蒙佛接引乎？塵濁氣重，與清淨二字太不相應，則佛亦末如之何也已矣。

須知起念即妄，念佛之念，亦妄非真。何以故？真如之性，本無念故。但因凡夫染念不停，不得已，故借念佛之淨念，治其住塵之染念。蓋念佛之念，雖非真如之本體，卻是趨向真如之妙用。何以故？真如是清淨心，佛念是清淨念，同是清淨，得相應故。所以念佛之念，念念不已，能至無念，故曰勝方便。極樂世界，亦是幻相，然而不可不求願往生者，淨幻非同染幻也。何以故？清淨土本由清淨心顯現故，所謂心淨則土淨也。
須知彌陀來接，初未嘗來，往生西方，亦未嘗去。雖未嘗去，亦何妨現來現去。何以故？不來不去者理體也，有來有去者事相也，理事從來不二，性相必須圓融，故儘管不來不去，不礙有來有去。最要緊者，即是來去要在不來不去上體認，不來不去要在來去上做出，此是念佛求生之要訣。得此要訣，決定往生見佛。孰謂修淨土無須學般若，且疑般若妨礙淨土乎？

按萬緣放下，即不住有，一心念佛，即不住空，即是般若淨土同修。雖般若從空門入，離相離念，至於無念；淨土從有門入，以念止念，念而無念，殊途同歸。然非般若不顯淨土之妙，非淨土難成般若之行，故觀經上品上生，須讀誦大乘經典也。此老一生教宗般若，行在彌陀，洵堪效法。

念佛加行有二：一曰莫妄想、凡對一切境界，並將為空，不可執著以起想念。世間受生，皆由妄想所成，此乃生死根本，不可不知。二曰耐冷淡、世人造業，都由耐不得冷淡。既欲做個出世賢聖，猶與世俗貪逐五欲無異，不惟佛不得成，閻羅老子不是瞎漢。何緣妄想，就因耐不得冷淡，此念佛法要是大大病根。若先除此二病，心內自寂靜，智慧自光明，於佛法有趣向分矣。

學法因地貴真，求了生死，求生西方，此正因也。求世俗果報，邪因也。求持咒靈驗，求神通，亦邪因也。戒之戒之！因地不真，果遭紆曲，故念佛因地貴真。以莫妄想，耐冷淡為加行，方能一心念佛，願以全力注之。
嚴，是確確實實有那許多好處的。何謂願？既然相信娑婆世界有種種苦，便願速離娑婆。既然相信極樂世界有種種樂，便願往生極樂。此願既立，堅如金剛，泰山可移， TRE

何謂行？既然信有西方，既然願生極樂，必須勇猛進行念佛一法；兼以諸惡莫作，眾善奉行。西方雖隔十萬億佛土，我若一心念佛，念到極處，舉念即到。若不專一其心念佛，則業力凡夫，何能到佛菩薩的境界？既然信了願了，非一心的念不可，非懇切至誠的念不可。因為生死無常，念佛心不專一，則不能感佛接引。倘若閻王爺的勾票一到，那就只好隨他去受生死的苦了！所以修行念佛的人，念佛必須勇猛精進，專心一致，綿綿密密，心口相應，一日十二時中，無一時一刻一分一秒不念佛。︵念字從心不從口，口中不念，心念也是一樣。但專靠心念，易於懈怠，每日至少必須口中持誦一千聲，愈多愈佳。︶行也念佛，坐也念佛，立也念佛，臥也念佛，閒也念佛，忙也念佛，雖在造次顛沛的時候，也不離佛；等到功夫純熟，就是睡中夢中也在念佛，念佛到一心不亂，決定生西，決定成佛。倘若今天念，明天不念，口中念，心中不念；念佛時心中有佛，不念佛時心中無佛；像這種悠悠忽忽的念佛，也不過替來生種一點淨因罷了！若要生西成佛，是做不到的。這不怪佛不來度你，只怪你自己念佛不誠。憨山祖師說：﹁口念彌陀心散亂，喉嚨喊破也徒然。﹂至理名言，切記切記。
能顯真如本性，念得一心，心明性顯，就成功；南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功；南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功；南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功。南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功；南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功；南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功。南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功；南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功；南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功。南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功；南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功；南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功。南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功；南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功；南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功。南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功；南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功；南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功。南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功；南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功；南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功。南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功；南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功；南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功。南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功；南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功；南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功。南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功；南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功；南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功。南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功；南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功；南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功。南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功；南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功；南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功。南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功；南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功；南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功。南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功；南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功；南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功。南無阿彌陀佛六字洪名，即是汝之本性，本性即是汝之心，心明性顯，就成功。
次言助功：夫正功之法，固然直捷了當，但眾生無始劫來，煩惱習深，妄念紛騰；今欲以一句佛名，一下逼令不造業，無妄想，絕非短期所能辦到，故必輔以助行之功也。苟能日日省察己惡，誠心懺悔，俾消業障；而見他為善，則隨喜讚歎，以增福德。如是懺悔隨喜，並皆回向往生西方；此助行之一也。次者，欣厭之法：於日常生活中，不論食、衣、住、行，凡娑婆種種，一概觀為污穢而厭離之；於淨土三經中，所說極樂種種，統通觀為清淨而欣羡之。厭離則無貪戀之心，欣羡自增求生之願，待其欣厭之極，身雖寓娑婆，已非娑婆久客，雖未登極樂，早列蓮邦佳賓；此淨宗之妙訣，是為助行之二也。再者，方便伏惑之法：須知念佛不得一心者，妄念亂之也。而妄念者，即是惑，亦即是魔。涅槃經云：「須陀洹斷見惑，如截四十里流。」故知欲求即斷，甚不容易。今乃暫求伏惑之法，古德云：「不怕念起，但恐覺遲。」若能念起即覺，一覺即以佛號壓之，如此魔來佛壓，譬如以石壓草，壓之既久，惑自不起，亦得方便一心，待生西後，再去斷惑；此為淨土之特別法，是為助行之三也。
阿彌陀佛，誰不能念，而偏難念；西方極樂，誰不願生，而罕得生者，蓋念佛之人未得訣耳。教念佛而使之真切者，其唯死一字乎。死一字在念頭上，境緣自然冷淡，情愛亦自輕微，名利勢豪，向此處俱用不得，見聞知解，到此時卻使不行。四大各離，將何所靠，孤魂無主，安得自由。此時不見彌陀，恐逢羅剎，不生淨土，恐入驢胎。縱無惡業，亦不免人道往還。即有善因，其爭奈天福易盡。莫云自有主宰，業果所牽，誠難迴避。莫道本無生死，識心未盡，總屬輪迴。莫視此事為緩，明日之事，今日不知。莫將此事為輕，錯過此生，沉淪永劫。是一切事，無如生死大事，則事事皆不切之事。於一切時，總作臨命終時，即時時皆念佛之時。如是念佛，斯為切心，如是切心，方生淨土。須下死功夫，纔成淨業，常念死時節，方肯切心。此乃成佛之階梯，是誠念佛之妙訣也。
念佛法要

卷二

念佛示範

自東晉慧遠大師倡修淨土，歷代僧、尼、居士，及農、工、商賈、罪惡、病苦者往生事，何止萬億，典籍所載，乃億萬中略見一二而已。言教不如身教，茲節其行持事略便於效法者，以為軌範，願覽諸先德之遺蹟，而見賢思齊，奮然興起也。

天迎不赴

唐僧藏大師，西河人。幼出家，屈己事人，一切恭敬，不辭勞苦。見他僧衣故，潛為澣濯而縫紉之。天暑，脫衣坐草中，以血肉施諸蚊蚋。日念佛號，不紀其數，確志冥心，未嘗少廢。及報盡，見諸天次第來迎，皆不赴。俄告人曰：「適往淨土，見諸上善人，散華空中。」乃合掌念佛而化。

高僧傳

三集

唐道昂大師，魏郡人。志結西方，願生安養。後在報應寺，自知時至，預告有緣，八月初當來取別。至期，升高座，爐燭異香，引四眾受菩薩戒，詞理切要。忽見天眾繽紛，管絃嘹喨，告眾曰：「兜率陀天迎我，然天道乃生死根本，非所願也。常祈心淨土，此願不果遂耶？一言訖，忽逝。言訖，年六
念佛示範

十九。高僧傳

（按）臨終四大分張，此何時也？諸天次第來迎，此何境也？苟非信願堅固，當此時，對此境，而能強作主宰乎？此真千古修淨業者之標榜也。否則，一生天道，仍墮輪迴。願勿誤信外道，求生天國也。

念佛不休

唐善導大師，蓮宗二祖也。因見道綽禪師淨土九品道場，喜曰：「此真入佛津要，修餘行業，迂僻難成，唯此法門，速超生死。」於是，精勤禮念。旋至京師，激發四眾。每入室長跪念佛，非力竭不休。雖寒冰亦須流汗，以表至誠。常念佛一聲，有一光明從其口出，十至百千，光亦如之，人皆能見。出則演說淨土法門，無暫時不為利生事。三十餘年，未嘗睡眠，除沐浴外，從不脫衣，護持戒品，纖毫不犯，絕意名利，離諸戲笑。每自獨行，不與人共，恐談世事，妨修道業。三衣瓶鉢，躬自持洗，好食供眾，粗惡自奉，乳酪醍醐，皆不飲噉。所有施財，用寫阿彌陀經十餘萬卷，畫西方聖境三百餘壁，修營塔寺，燃燈續明，終歲不絕。道俗從化者眾，有誦彌陀經十萬至五十萬，念佛法要，日課佛名一萬至十萬者，其間得三昧，生淨土者，不可勝紀。忽謂人曰：「此身可厭，吾將西歸。」乃登寺前柳樹，向西祝曰：「願佛接我，菩薩助我，令我不失正念，得生安養。」端身立化。

誓取金臺

唐懷玉大師，姓高，丹邱人。執持律法，一食長坐，誦彌陀經三十萬，日課佛名五萬聲，常行懺悔。忽見西方聖眾滿虛空中，一持銀臺來迎。師曰：「吾一生念佛，誓取金臺，何為不然？」聖眾遂隱。乃倍加精進，至三七日，持臺者復來云：「師以精苦故，得升上品，宜趺坐以俟佛來。」三日，異光滿室。師云：「若聞異香，我報將盡。」遂詠偈云：「一生苦行超十劫，永離娑婆歸淨土。」即香氣盈空，聖眾滿室，佛與二菩薩共御金臺來迎，含笑而逝。
利物為先

唐自覺大師，博陵人。少出家，習經律論，勤瘁九年，皆造精微。嗣居平山重林山院，拾果采蔬，日唯一食。發心鑄大悲觀音像，並建佛寺。適大旱，恆陽節度使張公請祈雨，虔告龍神，大雨立下。於是施者駢集，鑄像高四十九尺，寺亦隨成。遂於壇前矢願，願承聖力，早生淨土。忽見金光二道，阿彌陀佛，與二大士，自光中下，垂金臂摩師頂曰：﹁守願勿易，利物為先，寶池生處，任從汝願。﹂後見雲中神人俯現半身曰：﹁師西歸之期至矣。﹂即於觀音像前，趺坐而化。凡造像建寺，祈雨利物等，皆為淨業助緣，以此回向西方，固能如願，故佛誡守願勿易，利物為先。如非密行念佛，何能感佛摩頂耶？

苦行專念

唐承遠大師，蓮宗三祖也。學於玉泉真公，令居衡山設教。居山西南巖石下，人遺之食則食，不遺則食土泥，羸形垢面，躬負薪槱。凡化人，俾得疾至，故示專念。書塗巷，刻谿谷，丕勤誘掖，從而化者以萬計。人皆負布帛，斬木石，委之巖戶，不拒不營，祠宇既具，名彌陀寺。營造之餘，施與餓疾者。時法照大師居廬山，定中趨安樂國，見惡衣侍佛者。佛告曰：﹁此衡山承遠也。﹂出而求之，乃從之學，傳教天下。後終於寺，年九十一。

福慧雙修

唐五會、法照大師，蓮宗四祖也。居衡州雲峰寺，勤修不懈，蒙文殊以威神力，攝入五臺聖境，禮問：﹁佛法浩瀚，修何法門，最為其要？﹂文殊告曰：﹁汝今念佛，今正是時。諸修行門，無過念佛，供養三寶，福慧雙修，此之二門，最為徑要。﹂問以念佛，故一切諸法，般若波羅蜜，甚深禪定，乃至諸佛，皆從念佛而生，故知念佛，諸法之王。汝當常念，令無休息。﹂問云何念？文殊言：﹁此世界西，有阿彌陀佛，彼佛願力，不可思議，汝當念之。﹂

佛法要（按）

念佛，供養三寶，福慧雙修，此之二門，最為徑要。於過去劫，因念佛而生，故知念佛，諸法之王。汝當常念，令無休息。﹂問云何念？文殊言：﹁此世界西，有阿彌陀佛，彼佛願力，不可思議，汝當念之。﹂

福慧雙修

（按）土食惡衣，苦行以消業也。餘即施與，不蓄物以累心也。示人專念，生即侍佛，其自利他，令無間斷，命終，決定往生，永不退轉。﹂並舒金臂摩頂授記：﹁汝以念佛故，不久證無上正等正覺。﹂師歡喜作禮而退。於是篤志念佛，日日夜夜，若善男女等願疾成佛者，無過念佛，則能速證菩提。
誘兒念佛

唐臺巖、少康大師，蓮宗五祖也。姓周，緜雲人。幼出家，通經論，善毘尼。嗣詣洛陽白馬寺，見善導大師西方化導文放光，因至長安光明寺善導大師影堂瞻禮，感大師現身空中曰：「汝依吾教，廣化有情，他日功成，必生安養。」遂往新定，人無識者，乃乞錢誘小兒念佛一聲，即與一錢，月餘，念佛求錢者眾。師云：「念佛十聲，乃與汝錢。」如是年餘，凡男女少長見師者，皆云阿彌陀佛，念佛之聲，盈於道路。旋於烏龍山建淨土道場，築壇三級，每遇齋日，善信畢集，乃升座高聲念佛，眾共和之，見師念佛一聲，一佛從其口出，十聲十佛，若貫珠焉。師云：「汝等見佛者，必得往生。」眾皆欣慰。禮佛人數千，亦有竟不見者。忽囑道俗：「當於淨土起增進心，於閻浮提生厭離心，汝等此時見我光明，真我弟子。」遂放異光數道而逝。

誦法華經積一萬三千卷，弟子一千七百人，常與眾授薦戒，施鬼神食，買贖生命，皆以回向淨土。忽焚香告眾，趺坐而化，年七十二。後有僧病入冥，見王供像殿左，勤致禮拜，詢知為師，已往生上品矣，王重其德，故禮敬耳。文類

誦法華經積一萬三千卷，弟子一千七百人，常與眾授薦戒，施鬼神食，買贖生命，皆以回向淨土。忽焚香告眾，趺坐而化，年七十二。後有僧病入冥，見王供像殿左，勤致禮拜，詢知為師，已往生上品矣，王重其德，故禮敬耳。文類

誦法華經積一萬三千卷，弟子一千七百人，常與眾授薦戒，施鬼神食，買贖生命，皆以回向淨土。忽焚香告眾，趺坐而化，年七十二。後有僧病入冥，見王供像殿左，勤致禮拜，詢知為師，已往生上品矣，王重其德，故禮敬耳。文類

誦法華經積一萬三千卷，弟子一千七百人，常與眾授薦戒，施鬼神食，買贖生命，皆以回向淨土。忽焚香告眾，趺坐而化，年七十二。後有僧病入冥，見王供像殿左，勤致禮拜，詢知為師，已往生上品矣，王重其德，故禮敬耳。文類

誦法華經積一萬三千卷，弟子一千七百人，常與眾授薦戒，施鬼神食，買贖生命，皆以回向淨土。忽焚香告眾，趺坐而化，年七十二。後有僧病入冥，見王供像殿左，勤致禮拜，詢知為師，已往生上品矣，王重其德，故禮敬耳。文類

誦法華經積一萬三千卷，弟子一千七百人，常與眾授薦戒，施鬼神食，買贖生命，皆以回向淨土。忽焚香告眾，趺坐而化，年七十二。後有僧病入冥，見王供像殿左，勤致禮拜，詢知為師，已往生上品矣，王重其德，故禮敬耳。文類

誦法華經積一萬三千卷，弟子一千七百人，常與眾授薦戒，施鬼神食，買贖生命，皆以回向淨土。忽焚香告眾，趺坐而化，年七十二。後有僧病入冥，見王供像殿左，勤致禮拜，詢知為師，已往生上品矣，王重其德，故禮敬耳。文類
宋造微、省常大師，蓮宗七祖也。顏姓，錢塘人。七歲出家，十七受具戒，以堅持戒律，專稱名號，發菩提心，結社互勵，為淨土因行。住杭州昭慶寺，慕廬山遠公遺風，結淨行社，士大夫與會者，有相國王文正公旦等一百二十人，皆稱淨行弟子，與僧千人，同修淨業。刺血書華嚴淨行品，每書一字，三拜三圍繞，三稱佛名，刊行千卷，分施千人。以栴檀香刻無量寿佛像，跪前發願云：

﹁我與大眾，始從今日，發菩提心，窮未來際，行菩薩行，願盡此報身，以生安養。﹂忽端坐念佛時，厲聲曰：﹁佛來也。﹂泊然而化，眾見地皆金色，年六十二。

結社互勵，固可自利利他，惟行於今日，須有德者率眾共修，切忌男女混雜。如無此機緣，不如閉戶潛修，較易精進。

宋慈雲、知白、遵式大師，寧海葉氏子。初學律，繼研臺教，勤苦自勵。嗣往寶雲寺行般舟三昧，積勞嘔血，兩足皮裂，以死自誓。夢觀音指其口，引出數蟲，灌以甘露，覺身心清涼，所患頓失，慧辯無礙。作誓生西方記，結緇素專修浄業。旋歸東掖，建精舍，率眾修念佛三昧。晚主杭州昭慶、靈山等寺，請州判王欣若，奏准以西湖為放生池。撰集諸懺法，圓融三觀，以浄土為歸，述浄土決疑行願二門、及晨朝十念、往生略傳等行世。忽作謝縁詩，與眾訣別，示將歸寂。尋示疾，卻醫藥，仍為眾略說法，香禮佛，請佛證明，往生安養。一忽端坐念佛，至晚坐脫，年六十九。
常及千眾，凡三十年。忽語其徒曰：「夢佛金身丈六，此往生之兆也。」乃日請七僧助念，至七日晚，涌身合掌，厲聲念佛，趺坐結印而化。闍維，齒瑩如玉。

明義秀大師，溫里人。居蒲之讚歎庵，日課阿彌陀佛十萬餘聲，朝夕無間，歷五十餘年。經行之所，磚砌成槽，或穿及底，人試補之，久復如故。初有不能自活之貧子來依，久不善其所為，呵曰：「汝真賊也。」旋果約其黨，乘夜擊師。初擊，念佛聲猶洪，再擊，念佛聲弗斷，氣盡乃寂。

紫柏老人 集

明蓮池、佛慧、宏大師，蓮宗八祖也。仁和沈氏子，年十七，補諸生，以學行稱。聞鄰人持佛名，無疾而終，知念佛功德不可思議，即棲心淨土，書「生死事大」四字於案頭以自策。三十二出家，謁融、笑巖諸大老，參念佛是誰有省。旋居雲棲，山故多虎，為誦經施食，虎患遂寧。歲旱，居民乞禱雨，循田念佛，雨隨足至。眾悅，相與庀材造屋，僧日歸附，遂成叢林。乃提倡淨土，痛斥狂禪，廣修眾善，以資淨業。時戒壇久禁，令求戒者，具三衣於佛前受之，為作證明。定水陸儀文，及瑜伽焰口，開放生池，著戒殺文，以拯冥陽之苦。著阿彌陀經疏鈔，及雲棲法彙融會事理，統攝三根，從化者甚眾。忽遍別緇素，曰：「吾將他往。」至期，示諸弟子，老實念佛，向西念佛而逝。年八十一。
明。自此聖相炳然，時時在目。旋至五臺習定，發明本有。刺血書華嚴經，每下一筆，念佛一聲，久之，動靜一如。嗣隱牢山，乃外道生長地，不聞三寶名，久之，皆知念佛。李太后命輸金造寺，賜額海印。上怒，遣戍雷州，因中興曹溪祖庭。後蒙恩詔還，結庵廬山，修淨業益精。忽往曹溪，示微疾，沐浴焚香，示眾曰：﹁當念生死事大，無常迅速。﹂端坐而逝，有光燭天，年七十八，肉身現存。

清截流、行策大師，蓮宗十祖也。宜興老儒蔣全昌之子，夢憨山大師入室而生，因名夢憨。年廿三，出家武林理安寺，脅不至席者五年，頓徹法源。旋住報恩寺，遇同參息庵瑛師勸修淨業，名所居曰蓮莊庵。後住處山普仁院，倡興蓮社，弘化殊勝。著有蓮藏集、淨土警語等行世，卒年五十五。時有孫翰及吳姓子，病死復活，均云：﹁為冥司勾繫殿下，忽光明燭天，閻羅伏地，趺坐向西舉手而逝，年五十七。閱三年啟龕，髮長覆耳，面如生，門人不忍從遺命，塔於靈峰。﹂

結庵專修

 septembre 114

念佛法要

卷一 念佛心要

統學心要

夢遊集（按）聖相常見，動靜一如，尤修淨業益精，當不以得少為足，故能肉身永存，諒必上品上生極樂世界之實報淨土，或常寂光淨土也。
迎西歸大師，視即截公。以師光所照，遂得放還。

清省庵、思齊、實賢大師，蓮宗十一祖也。姓時，常熟人。少不茹葷，七歲出家，廿四圓具，嚴習毗尼，脅不帖席。尋入講筵，明性相之學。後參究有省，曰：﹁吾夢覺矣。﹂掩關三年，晝覽藏經，晚課佛號。禮育王塔，於佛涅槃日，大合緇白，廣修供養，然指佛前，發四十八大願，感舍利放光。撰涅槃懺，及勸發菩提心文，激勵四眾，誦多淚下。晚居杭州仙林寺，結蓮社，專修淨業，為文誓眾，以畢命為期。三根普攝，法化洋溢。雍正十一年冬，預示明年四月十四日西歸。遂掩關一室，日課佛名十萬聲。至期曰：﹁月朔以來，再見西方三聖，其將往生乎？﹂即偈辭眾，具沐更衣，面西寂然。送者至，忽張目曰：﹁我去即來。生死事大，各自淨心念佛可也。﹂合掌念佛而逝，年四十九。

病困益切，故得念佛三昧，誠以病苦為良藥，居礙反通也。病中作得主，故死時亦能作主，來去自如也。
佛從意出

清慧明大師，鄞縣人，住杭州報國寺。性質直，唯念佛，每執持洪名，聲如潮沸，香盡不知也。得施即放生，隨放隨稱佛名，回向西方。見人不作寒暄語，但云“死到哉，快些念佛。”

後患頸疽，知宿業現前，絕不呻吟。臨終色和悅，念佛而逝。

染香集

清慧明大師，鄞縣人，住杭州報國寺。性質直，唯念佛，每執持洪名，聲如潮沸，香盡不知也。得施即放生，隨放隨稱佛名，回向西方。見人不作寒暄語，但云“死到哉，快些念佛。”

後患頸疽，知宿業現前，絕不呻吟。臨終色和悅，念佛而逝。

攝禪歸淨

清慧明大師，鄞縣人，住杭州報國寺。性質直，唯念佛，每執持洪名，聲如潮沸，香盡不知也。得施即放生，隨放隨稱佛名，回向西方。見人不作寒暄語，但云“死到哉，快些念佛。”

後患頸疽，知宿業現前，絕不呻吟。臨終色和悅，念佛而逝。
不為膠執，亦不樂隨眾作務。常靜掩一關，禮念並行，不禮則念，不念則禮，無一時間斷，亦不參以他法，竟以此終其身。嘗於午間敲魚念佛，直至次日晡時，人見其終無休歇，大聲喚之，始止，自謂纔如半日耳。問其饑否？則曰：﹁我口甜水如蜜，常嚥常盈，受用無量，更不思食也。﹂脅不帖席者數十年，故少夢，偶有夢，亦不離禮念，更無異緣，夢中常見佛菩薩活動如生，間予獎勵，或導引念佛。忽自知時至，念佛而逝，年六十四，頂示煖相。

染香

續集（按）不畜徒眾，居無定所，真清淨解脫也。念佛逾晝夜，不喚不止，不飢不渴，夢醒一如，非得念佛三昧者能如是耶？

不念自念，即念而無念，無念而念，非力極念熟而能若是耶？臨終前，猶舉佛七，令眾助念，以求決定往生。木魚聲濁，不宜助念，故令止勿用，但同聲念佛可也。

念必高聲

民國正誠大師，姓朱，江西弋陽人。家貧，常念佛求生西方。俟奉養外親喪葬畢，已六十歲，始克攜子出家，修持益力，在山十三年，從不倒單。凡念佛必高聲，常念至通身流汗而後止。人嫌其噪，每呵之，同戒常勸小聲，免討人厭，雖含笑稱是，至念時，依然高聲而不自覺。常在寺旁松下念佛，或對山靜坐，每見佛像立山頂，呼人看，則不能見也。忽自知時至，說偈端坐念佛而化。

念必高聲

（按）念佛心專，已至一心境界，故念時祗知唯佛是念，更無別念，聲之大小，嗓人與否，皆不知也。業報差別經及大莊嚴論，皆以高聲念佛，有十種功德：一、能排睡障，二、天魔驚怖，三、除疑心，四、成就大智，五、往生極樂，六、天龍聞聲歡喜，七、得聞法，八、得生天，九、得長壽，十、得智慧。故念佛時，應高聲念，以助念，求決定往生。念時不應顧人，如人畏難，則念不能入心，應自為念，勿望見念。
三、聲
四、三途息苦，五、外聲不入，六、令心不散，七、勇猛精進，八、諸佛歡喜，九、
十、往生淨土，益信而有徵也。

專念觀音

民國金濁大師，台州人。八歲出家，旋受戒。其師教誦大悲咒及觀世音菩薩聖號，即每日誦咒
四十八遍，餘時專持聖號，未嘗間斷。視名利如泡影，習氣嗜好，淨盡無餘。時與人治病，應手而
癒，亦不受酬。住小廟，遇匪劫，除破衲，無餘物，匪恨，以槍擊之，右額中二，右臂中一，未死，
旋即癒，槍痕宛然。忽至寧波阿育王寺暫住，管堂師催單，則云：﹁我住不久，即往生西方，請慈
悲﹂旋告眾云：﹁觀世音菩薩手執銀臺，時現我前，三日內即往生。奉勸同參，老實念佛，或念
菩薩，一心稱名，必定生西，佛不妄語。﹂至期，向管堂師言：﹁午後一時，我即生西。﹂眾以為
妄。午餐如常，各殿禮佛畢，面西坐化。

三念法要
念佛法要

念佛法要

工念無間

民國具行、日辯大師，雲南會理人。幼失怙恃，贅鹽源曾氏，生二子，家貧，工雞足山祝聖寺。
年二十一，率全家八人求出家，受具戒。虛雲和尚教以念佛求生淨土法門，遂屏息諸緣，一心繫念。
耳聾貌醜，不識字，日種菜，夜禮拜觀世音菩薩，間習坐，學課誦及諸經，自極精勤。旋參四大
名山，回滇，適雲公重興雲棲寺，問往視眷屬否？曰：﹁吾不顧他矣。﹂問汝將何為？曰：﹁極勞
瘁事，人不能任者，吾任之。﹂凡築牆、蓋房、種菜、植樹、挑石、挖土、洒掃、炊爨等苦
行，工無一刻暇，念佛亦無一刻閒也。夜開靜，禮金剛、藥師、淨土諸經，一字一拜。黎明鳴
大鐘，上殿課誦以為常，未嘗寢息。偶自縫衣，或代同參縫補，一針一佛號隨之。戒期請為
尊證，售衣被用物盡，設齋供眾，問何往，但笑不語。期滿，密往殿後，向西趺坐念佛，以
火自焚，年三十六，形狀如生，異香遠聞。迨眾往觀，取引磬，忽倒下成灰。
閉關精修

民國常愧僧，印光、聖量大師，蓮宗十三祖也。陝西郃陽趙氏子，少業儒，曾闢佛，病目幾喪明，始悟前非。年二十一，出家受具戒，讀龍舒淨土文，知念佛乃了生脫死之要道，即專念佛號，工作時心不離佛。旋往紅螺資福寺，專修淨土，並深入經藏，妙契佛心。朝五臺至京，隨化聞和尚請藏回普陀，住法雨寺，勵志精修，閉關六載，以期晝夜彌陀，早證念佛三昧。徐蔚如居士等以師文鈔印行，道化遂廣，自行化他，一以淨土為歸，不離因果，不涉玄妙。皈依者廿餘萬，依教奉行，得生西者亦多。且化及囹圄異類，常持大悲水米，救諸病危。嗣掩關蘇州報國寺，課餘重修普陀、清凉、峨眉、九華等山志。宿誓不作住持，不收徒眾，因緇素歸往者眾，創靈巖山淨宗道場，俾眾共修。設弘化社，印贈佛書五百萬部，佛像百餘萬幀。維護法門，中興淨宗，救濟饑貧，捐助急賑，功難思議。後移靈巖，預知時至，示眾云：「念佛見佛，決定生西。蒙佛接引，我去矣。」面西念佛坐化，年八十。荼毘，齒全存，五色舍利數千。
召集各分院負責弟子及承天寺大眾，一一向眾曰：「無來亦無去，沒有事。」向眾頷首微笑，安詳坐化。年九十五。荼毘，所遺舍利甚多。廣欽老和尚年譜及事略
（按）大師雖未讀書，幼即體弱多病，隨養母奉佛茹素，出家後專志苦修，常坐不臥，一心念佛。來台後雖仍潛修，惟以水果維生，而身輕體健，獲享高壽，建寺傳戒，弘法度眾，忽率眾念佛，微笑坐化，必上品上生。

精進佛七

精進佛七

精進佛七

精進佛七

精進佛七

精進佛七

精進佛七

精進佛七

精進佛七

精進佛七

精進佛七

精進佛七

精進佛七

精進佛七

精進佛七

精進佛七

精進佛七

精進佛七

精進佛七

精進佛七

精進佛七

精進佛七
越等國，宣揚佛法，慰問僑胞，為國為教，卓著勳勞！四十七年掩關潛修後，弘法利生，不遺餘力。六十一年初創辦精進佛七，每日念佛九枝香，禮佛一千拜，以身作則，化導四眾及大專學子，十五年如一日。並籌建台中蓮華山清涼護國寺，設淨宗佛學院，以為專弘精進佛七之淨土道場。著有「佛教與基督教之比較」，「南海普陀山傳奇異聞錄」，「佛門異記」，「煮雲法師講演集」，「精進佛七開示錄」等十餘種，風行海內外，廣接信眾。七十五年七月預知時至，自台北彌陀精舍，電話台中太平清涼寺慧法師云：「我要到鳳山蓮社小住二十天，就要走了。」果於二十日晚九時步入蓮社，每日念佛，兼持往生咒一百二十遍，至八月九日晚九時，剛二十天，仍吉祥臥，手撥念珠，唇微動念佛，忽囑隨侍弟子：「大家要好好念佛。」便安詳往生，年六十八。
見苦念佛

清朗然尼師,姓沈,嘉善人。幼見嫂產難之苦,誓不嫁。尋出家淨池庵,專修淨土,閒忙無間。年七十一,謂其徒曰:﹁吾三月中,三夢寶池,趺坐華中,往生有分矣。﹂遂無疾坐逝。

息妄念佛

念佛法要

民國了定尼師,安徽崔氏子。幼隨父宦游吳,適黃氏,涉嫌大歸,父將處死,母私縱出家,以姿白自曬使黑,期毀容而謹行止。受戒後,閉關三年,專修淨業。壁書大紙云:﹁汝是何人?我是尼僧。既做尼僧,應息妄念佛。﹂每生妄念,及念佛倦時,便讀此紙,心即大定,念佛愈有精神。晩誨諸徒,恩威並濟,如母女焉,故皆持戒念佛甚勤謹。忽無疾而終,頗多瑞相,年七十六。
花，及項有圓光，胸有字者，指池水曰：『八功德水，汝可飲之。』飲水甘美，寤即異香發於毛孔，乃曰：『此吾淨土之緣至矣。』焚香拜祝曰：『願令一切有情，俱生淨土。』即與眾別，面西坐化，年五十九。

東林傳（按）自遠公倡修淨土，依其結社念佛往生之居士，以此老為第一人，故列於居士之首，永為持戒念佛之模範。

獄中念佛
唐馬子雲居士，舉孝廉，任涇縣尉，督運糧米萬斛入京，舟沉繫獄，專心念佛，閱五年赦出，隱南陵山寺中，持一食齋。忽謂人曰：『吾因數奇，遂精持內教，今西方業成，當往生安樂世界。』沐浴更衣，端坐合掌曰：『佛來矣。』異香滿室，念佛而逝。

數珠不去手
宋王古，敏仲居士，東都人，文正公旦之曾孫也。因其先七世持殺戒，發心放生命百萬。初究宗門中事，旋作『直指淨土決疑集』，宏揚聖教。閒居，數珠不去手，行住坐臥，修行淨業，無有間歇。官戶部侍郎，以黨禍落職，尋化去。有僧神遊淨土，見與葛繁在焉。

數珠功德經說：『若有人手持數珠，雖不念誦佛名及陀羅尼者，此人亦獲福無量。』況數珠不去手，念佛無間歇耶？觀經云：『慈心不殺，具諸戒行，當上品上生。』況放生百萬耶？

日行一善
宋葛繁居士，澄江人。始日行一利人事，次行二事、三事，或至十事，數十年未嘗一日廢。或問何以利人？時官鎮江太守，指坐間腳踏子云：『若此物置之不正，則蹙人足，予為正之，亦利人事也；若人渴，能飲以水，亦利人事也。惟隨事而利之。上至卿相，下至乞丐，皆可以行，惟在乎久而不廢耳。』官至朝散大夫，公第私居，必營淨室，設佛像。一日，方禮拜念佛時，舍利從空而下，後無疾，面西端坐而逝。

隨事利人，淨業助行也。舍利空降，精誠所感也。人每言無錢不能做功德，或念佛無感，（按）隨事利人，淨業助行也。舍利空降，精誠所感也。人每言無錢不能做功德，或念佛無感。
念佛法要

所宜效法也。

日課千拜

宋王日休、虛中居士，龍舒人。舉國學進士，棄官不就，博通經史，一旦棄之，曰：「是皆業習，非究竟法，吾其為西方之歸。」自是精進念佛。年六十，布衣蔬食，日課千拜，夜分乃寢。著龍舒淨土文，自王臣以至屠罪惡之屬，皆以持名念佛，普勸修持。卒前三日，別親友，勗以精進淨業，云將有行，不復相見。至期，與生徒講書畢，如常禮念，忽厲聲念佛數聲，曰：「佛來迎我」，屹然立化。

（按業報差別經云：「禮佛一拜，獲十種功德：一、得妙色身，二、出言人信，三、處眾無畏，四、諸佛護念，五、具大威儀，六、眾人親附，七、諸天愛敬，八、具大福報，九、命終往生，十、速證涅槃。」況日課千拜耶？所著淨土文，淺說曲喻，皆從博通經論，及躬行有得而來；普勸修持，最為激切懇到，讀之而不起信發心者非人也。願廣印流通，普勸禮念，同生淨土。）

卷二·念佛示範

絕葷西行
明周楚峰、廷璋居士，雲南人。性淳朴，好念佛，治家不計有無，有輒散諸貧乏。人與語，唯
笑，或謔之，詈辱之，亦笑而已。晨起，必誦金剛、彌陀經及佛號，怡然自得！嘗曰：﹁吾不離日
用，不涉貪愛，如是而已。﹂年八十九，於清明上冢，決辭祖考，還謂其婦曰：﹁吾將行矣，彌陀
迎我，觀音勢至俱來也。﹂尋曰：﹁觀音謂我絕葷五日，可西行。﹂遂日食一粥一蔬。至期，沐而
冠，令子弟誦佛名，自誦經畢，端坐而逝。香發於體，貌如生。

明聞仲子、子與、啟初、大晟居士，錢塘人。幼善病，志出生死，無意室家，歸依雲棲，受念
佛法門，篤信力行。姊夫黃元孚、承惠、淨明居士，耿介違俗，孝而好施。聞奇其清苦，導歸雲棲。
後嘔血，久且亟，聞又教之念佛，方苦痛，弗省，乃厲聲曰：﹁汝眼光落地，即今知痛者，畢竟落
念佛法要
何處？﹂黃悚然曰：﹁將奈何？﹂曰：﹁汝教我念自性彌陀耶？念極樂彌陀耶？﹂曰：﹁汝將謂有二耶？﹂黃遽有省，即請僧設佛像，為說淨土因緣，剃髮，授沙彌戒，並為
助念。自屏家屬，念佛七日，忽聞蓮華香，微笑說偈坐逝。迨憨山清公弔雲棲，聞亦禮請薙髮。公
曰：﹁佛性四大不能拘，豈毛髮可礙。親在，佛子容為不孝乎？﹂遂已。後病篤，自恃信力強勝，
往生無難。及臨危生死之際，積習現前，心神恍惚，方知淨業未純，往生不易，乃蹶起大呼曰：﹁亟
請知識念佛助我。﹂知識既集，念佛連日，仍習境紛擾，乃復呼曰：﹁生死根株，非他
道之先見微？﹂大呼一怒，而拔歷劫生死之根，變苦趣為淨土，豈非烈丈夫哉！斯道
也，又可以音聲笑貌為之耶？﹂蓋恃易則怠忽，知難則猛進也。
醫勸念佛

清 沈啟白、中旭居士，吳縣人。少豪宕，急人之難。旋以醫名，益喜布施，貧者不取藥值，或與錢粟。年廿五，喪偶，不復娶。虔修淨業，所過僧坊、街頭、橋旁，書西方佛名及警策語，勸人念佛。遇病危者，輒蹙然曰：﹁孽深矣，力不能救，奈何！﹂病者涕泣固請。則曰：﹁惟有西方極樂世界阿彌陀佛，能至心稱念一聲者，滅八十億劫生死之罪，汝能信能念否？﹂其人唯唯。曰：﹁誠如是，疾可治也。﹂乃下藥，每有奇驗，從而歸佛者甚眾。七十餘念佛而逝。

居官奉佛

清 張蘭渚、師誠、一西居士，湖洲歸安人。少登科第，歷任封疆。巡撫江蘇，見殺業甚夥，屢出示勸戒，遇放生河，嚴禁捕魚，署中不宴客，不殺生，長齋奉佛，棲心淨土。擇前賢淨土論說，輯﹁徑中徑又徑﹂一書，普勸念佛。六旬餘，乞假歸里，靜居斗室，一意西馳。臨終，誦彌陀經畢，纔舉佛號五聲，寂然而逝。

居士傳、善女
居士信口佛声，滔滔不绝，人或笑之，皆所不顾，如是数十年，自云：『念佛愈能熟，处事愈详明。』年七十三，示微疾，忽语家人曰：『佛来也，为我炳烛。』手自焚香而绝。

（按）胡莲归居士以『念佛愈能熟，处事愈详明，此真动静一如，深入三昧者也。营心名利者，动云我处事纷心，无暇念佛，直至生死到来，放下空手，是誰之过与？』愿猛省而急效法为要。
以此稱之，則云：「我於爾時，初亦痛苦難忍，繼想身既是假，苦亦非真，況身之與心，精粗判然。彼身自痛苦，我無如彼何，我心自念佛，彼亦無如我何。始猶身心角立，漸漸只知有心，不知有身，而痛苦遂絕矣。」後念佛而逝。

染香
集
（按）

念佛能治歷劫生死重病，況知身假苦非真，難忍能忍，不惟痛苦遂絕，且時至往生，因病危痛苦時作得主，臨終往生時自能作主耳。

覺照念佛

清范用和、元禮居士，錢塘人。幼習儒，事親孝，父母病，先後割肱和藥而癒。甫壯年，親歿，妻亡，慨卻塵緣，習玄功十餘年，頗著效。後閱雲棲書有省，遂受歸戒，壹志堅持，乃至獸毛蠶絲，不以著體，盡棄所習，專修淨土。好善樂施，放生恤貧，不惜勞瘁。遇貧難僧眾，供養不缺。嗣掩念佛關百日，方靜息間，玄功忽現，覺天地之氣，於虛空中，縷縷然，汨汨然，從口鼻貫入，直至丹田，與己之元氣和合，輕安不可言喻。頃有嬰兒長數寸，由頂門出，游漾於前，經時許，仍由頂門入。此後，每至靜極忘念時，輒有嬰兒出入如前。初喜甚，繼轉念曰：「此非如楞嚴五十種陰魔之謂耶？若作奇特，將受群邪，念佛志在西方，聖境不現，奚以此為？」遂時覺照，正念現前，嬰兒不復出。於唯心之旨，深有契悟，信行願力，愈加純摯。常語人曰：「此平生第一險關，少不省覺，便墮旁門，故修行不可不慎也。」忽了結諸務，示子別友，念佛坐逝，殮猶頂溫，年六十三。

染香
續集
（按）

曾習外道玄功者，願常覺照，免墮旁門，正念現前，群邪自息。

密行精進

清陳居士，遺其名，常熟世英茂才之從父也。每晨起，香默然，誦經課佛，風雨寒暑不間，歷有年所，家人莫之知，蓋密行也。逝前三月，自言歸期，家人以無疾而弗信。三日前示微疾，便臥旁門，故修行不可不慎也。忽了結諸務，示子別友，念佛坐逝，殮猶頂溫，年六十三。

染香
續集

（按）

古人密行，寒暑無問，雖家人亦不知。今則沽名釣譽，一暴十寒，故念佛者多，往生者少，戒之慎之。
清钱翼山、万鎰居士，常熟人，业酤。旋修净土，力改前行，戒杀断葷酒，劝母长齋念佛。

一子病瘵，念佛而终，人誹笑之，奉佛如故。妻亡，处之淡然，拒勸續娶者曰：﹁有子而殤，續復何为。吾志在出世，豈屑屑於嗣续哉。﹂店屋失火，望空祝曰：﹁吾业应焚烧，愿勿伤邻舍。﹂火灭，邻果无恙。忽患咯血疾，生死心切，念佛益厉。寻病剧，进食辄吐，戚 diversos said with a smile:﹁有此大便宜事，吾当勇为。﹂即盥沐，詣佛前拈香发誓，持七日齋，出资放生，求生净土。一日，念佛而终，而能用力猛厉，复得助缘，卒獲瑞感金台，神遊莲域，洵堪示範!

助念得力

民國楊蓮航居士，浙江餘姚人，家貧業商。聞童覺航修净土，屢往就教，解悟超群。旋與蓮友念佛，因病殺生，漸遠蓮友。後病劇，蓮友告以必死，自審亦不瞑，乃憬然悔，力疾詣佛前，盡情披露，投誠懺悔，復守五戒，誓不再犯。從此放下萬緣，掃除愛欲，一心持佛號，以待報盡。蓮友知其持名功淺，先為請人助念。後兩日，蓮友亦助念，忽覺神氣清爽，夢見光明。至二更，蓮友將回家，記知此時助念已得力，便云：﹁我西方未到，須蓮友全夜高声助念，不可輟。﹂眾復高聲念佛，並時時策勵。忽頻笑云：﹁西方今到矣，好蓮花，好寶池，好光明﹂，目注佛像而逝。仍助念至体冷為度，不令家人哭泣，遂于午間猶温，年三十。
民國張珍午居士，旅日學醫，兼學密宗。後患腫病，業境現前，平日持咒靈驗，此時全不得力。乃轉而念佛，始業境消滅。遂屏醫藥，一心持名。其妻勸進飲食，曰：﹁汝勿擾我，但助我念佛，並集道友助念，我今日行矣。﹂道友至，同聲助念，自亦隨聲朗念，尋結印念佛而逝。

別眾坐化

民國李濟華居士，江蘇如皋人。測繪學堂畢業，民初供職陸軍測量局，加入同盟會，因二次革命，事敗入獄，臨刑遇救獲釋。雖仍服務軍旅，而茹素念佛，寒暑無間。北伐後回籍，歷任縣議會議長、及建設、財政等局長。廿二年春皈依印光大師，法名智脫。從此精修淨業，早晚課各誦彌陀經一卷，佛號萬聲；深研大乘經典，行解並重，宏揚淨土，勸人念佛求生西方，終身不懈。來臺後，創辦臺北蓮友念佛團，撰普勸淨業同仁發起組織助念往生團文，提倡助念。五十一年二月廿五日念佛團定期法會，領眾念佛，午餐後講阿彌陀經大義，至三時五十分講畢，別眾云：﹁我要走了，大家好好念佛。﹂即於大眾佛號中念佛坐化，正三時五分，手結彌陀印，如入禪定。次日入殮，周身柔軟，面目如生。三月四日荼毘，獲舍利甚夥，年七十九。

李濟華居士遺集

及聯合民族等報

印光大師云：﹁肯助人淨念往生，亦得人助念之報。﹂創辦蓮友念佛團，提倡助念，即獲蓮友大眾助念往生。言教不如身教，故選定期法會時坐化，俾眾共見共信，急起直追，同生西方也。

正助雙修

民國陳嗣鈞、子平居士，浙江定海人。肄業上海法政大學時，岳家為建天一紗廠於上海新龍華，令任董事長。十一年，二十三歲，畢業後，研究淨土經論，即決心戒絕煙酒賭博，長齋禮佛。廿七歲皈依天台山興慈老法師，廣施醫藥；並發起成立上海蓮社，研修阿彌陀經，於上海新龍華，創辦蓮友念佛團，提倡助念，即與叔父開設葆康齋，廣施醫藥；並發起成立上海貧病救濟會，代送醫藥，期皆痊癒。廿一年故鄉大旱，即與同鄉籌運糧食，賑濟饑荒。次年颶風成災，屋多倒塌，即向救濟會請款救濟。
三十八年潜离大陆，逃港转台。四十二年皈依道安大师，法名智乘，即为购地募建松山寺，聘请道公为住持，自任监院。至五十五年大殿落成，邀请毛惕园居士等九人，同住共修，常领导精进佛七，求生极乐。毛为广接初机，纂述念佛三要，即为征印五版十万二千册，分赠中外，广结缘缘。毛为自他普利，汇编净土丛书，即为发动中外各大德、各寺庙、各大图书馆，踊跃助印或预购，盈余之款及书，交至台湾印经处流通续印，以广弘法。即于六十二年四月发心掩关三年，专修净业，期满出关，仍继精进。七十一年十二月四日忽示微疾，甫住医院一週，即自回墅静养，饮食如常。至七十二年一月四日忽停早餐，张口念佛，毛即率众助念，至下午一时，口唇渐合，面现笑容，安详西逝，年八十四。仍续轮流助念，迨遍身冷后，顶门尚温，至次日下午大殓，全身柔软。十日公祭，肤色光润逾生，荼毘得舍利甚多。

民國邬餘慶居士，浙江奉化人，忠厚淳樸。三十五年來臺，经营國光汽車材料行、及中立交通器材厂，颇有所成。五十六年，承同乡导往台北市法華寺，听净空法师讲经，即入佛门，接受佛法薰陶，皈依土城广钦老和尚及水里懺雲长老，受持三皈五戒。六十七年冬，赴阳明山永明寺，受在家菩萨戒，严持戒律，专修净业，坚信切愿，求生西方。常供养三宝，事师长，布施作福，不遗余力。与莲友等筹建佛教淨业林於三峡横溪，被推为林长，领众住林共修。七十年末，因病回寓治癒，仍心中念佛不断。三月廿一日忽告侍疾之长子云：「尔等明日不要离开。」次日大殓，全身柔软，面黑全消，容颜悦豫，胜於生前。自此或書或夜，各眷属常闻空中念佛之聲，次日大殓，双手柔软，面黑全消，容颜悦豫，胜於生前。
至七念佛法會止靜時，仍共聞佛聲，來自西方。慧炬雜誌
二二九期（按）
一聽講經，即入佛門，受持皈戒，專修淨業，歷劫善根成熟也。建林共修，自利利人也。病益精進，借病潛修也。忽囑明日勿離，預知時至也。含笑合掌，必見佛前來接引也。使眷屬常聞佛聲自西來，示知已上品往生，令皆信願生西也。凡年老多病者，願效法精進為要！

自行化他

民國李炳南、雪廬、雪僧居士，山東濟南人。自幼穎悟好學，專攻法政，兼習中醫，研究佛學，教禪密淨，皆嘗修持。曾管莒縣監獄，即格外施仁，決終身茹素。皈依淨宗十三祖印光大師，賜號德明，勉以自行化他，專修淨業。嗣應聘為大成至聖先師奉祀官府主任秘書，從奉祀官孔上公德成，隨政府遷渝，居歌樂山綺蘭別墅，每晨必登雲頂寺禮誦念佛；旋任寺設佛學講演會講席數年，信者甚眾。三十五年隨孔上公還南京，常在普濟寺及正因蓮社，講經說法。三十八年二月六十歲，隨孔上公來台，寓台中市內，甫安頓公務，即覓得法華寺為弘法之所，設中醫診所，菩提醫院，及施醫會等，布施藥物；興辦弘化慈善等事業，接引群機，同修淨業。籌組及興建台中蓮社暨弘法團，講演儒釋經典，常集眾念佛，並派員弘法監獄及蓮友家庭；由是法緣日廣，經筵擴及靈山、寶覺、寶善等寺，並廣設佈教所，遍及三台，專弘淨土，普渡眾生。每年舉行佛七數次，皆親自主持，殷切訓示！常辦佛學函授及問答，精製廣播節目，免費供應各電台廣播；著有阿彌陀經摘注接蒙暨義蘊，大專學生佛學講座六種，佛學問答類編，弘護小品匯存等，化導人間。因此，境無遠近，人無差等，咸沾法益。後退公職，弘法時增，時時勉人深信因果，老實念佛。七十五年四月十二日語近侍弟子曰：「我要去了。」至次晨念佛，並以一心不亂囑諸弟子，即吉祥臥逝，年九十七。荼毘得五色舍利千餘顆。
得往生極樂世界。張云：「地獄至急，不暇取香爐矣。」即左手擎火，右手拈香，向西厲聲稱佛，未滿十聲，遽云：「牛去佛來，已與我寶座。」含笑而逝。

清施靜巖，華亭人。性端謹，作事周密，為人謀必盡心，親族多賴之。忽病劇苦甚，表兄鄭慧庵憫之曰：「弟病亟矣，何不念佛？經云：臨終十念，亦得往生。」施曰：「我恨平日未知念佛，今不能念矣，奈何！」遂大哭。鄭曰：「無妨，弟聽我念，心中想念可也。」即朗唱佛名，施亦高聲隨誦，纔數十聲，忽曰：「阿彌陀佛與諸菩薩，都在目前。」言畢而終。

染香集（按）念佛不在時之久，而在信之篤。法集要領經云：「若人百歲中，懈怠劣精進，不如一日中，勇猛行精進。」故無論善惡，皆可臨終十念往生無疑也。但此係宿種今熟，方遇善知識勸令念佛，亦由以怖苦心勇猛精進之信願行力，與佛慈願力，感應道交，親蒙接引耳。否則，恐為業障所牽，善友難值，病苦所逼，正念難成。十念雖易，實難倖致，願早辦資糧為要！

宋黃打鐵，潭州人，打鐵為生。見遊方僧至，請入奉茶，告以窮苦，求示修行之法。僧即授以念佛法要，謂：「持名法門，可不花錢，不妨工作，能一生持念不輟。臨終，佛必接引往生其國，無有眾苦，但受諸樂。」黃甚喜，依教奉行，每打鐵時，念佛不絕聲。妻曰：「打鐵本辛苦，再加念佛，豈不更苦？」黃云：「是法極好，往日爐邊覺火熱，念佛則不熱，打鐵覺臂酸，念佛則不酸。」數年後，忽沐浴更衣，謂其妻曰：「我今天要回家去。」妻曰：「此非汝家，家在何處？」曰：「我家在西方。」妻笑曰：「汝去好了。」仍打鐵念佛如故。旋詠偈曰：「釘釘鐺鐧，久鍊成鋼，太平將近，我往西方。」即執槌立亡，面不改容。異香芬郁，天樂鳴空，眾所共聞。

明吳澆燭，居蘇州，澆燭為業。孑身無偶，長齋念佛，每傾油一杓，必念佛數聲，以為常。年七十餘，忽語主人曰：「吾積有薄資，本為身後計，今念佛功成，某日當往生善處，無用此矣，敬以相贈。」主人請為作福事，吳喜，引至一窖，出千金，主人大分諸大寺以飯僧。至期，合掌坐佛坐逝。
清陳嫗，常熟人，以紡為業，篤信佛法，隨紡車聲念阿彌陀佛，終日不絕，如是三十年。忽呼其子，曰：「汝不見空中寶蓋幢旛乎？吾其逝矣。」因拍手大笑，即沐浴合掌坐化，香氣襲人。

宋吳瓊，為僧還俗，而作屠沽庖人。每殺雞鴨等物命，先云：「阿彌陀佛子，好脫此身去。」連稱佛數聲，切肉時亦念佛不輟。常教人誦經念佛。忽眼上生瘤如雞卵，始惶怖，分遣妻子，造一草庵，晝夜念佛修懺。後告村人曰：「瓊來日戌時去也。」次晚，報諸道友曰：「時至矣，好來念佛相助。」寫頌端坐，合掌念佛，忽大聲曰：「佛來也。」即化去。

清吳毛，青陽吳氏僕也。持齋念佛，兼修眾善。清兵渡江，吳氏合家逃避，毛獨居守，被兵七槍而死。亂定主返，毛復甦曰：「我以宿業，當受豬身七次，因齋戒念佛，以七槍散怨，今佛來接引往生西方矣。」語畢，合掌念佛而逝。見錄。

凡行善念佛而遭逆境者，即應省悟慶幸而更精進也。
宋越國夫人王氏，哲宗從父荊王之妻也。導諸婢妾同修淨土，晝夜無間。惟一妾懈慢被擯，悔憤精進，久之弗倦，忽謂他妾云：「吾今夜當生西。」夜聞異香滿室，無疾而終。越宿，他妾告夫人云：「夜夢亡妾，令謝夫人，幸蒙訓責，得生西方，感德無量。」夫人云：「使我亦夢，乃可信耳。」是夕，夢亡妾致謝如前，問西方可到否？妾曰：「可。」遂導前行，見一大池，紅白蓮華，大小間錯，或榮或悴。問其故？妾曰：「世間修西方者，纔發一念，此中便生一華，勤惰不同，榮悴遂異。精進者榮，至如車輪，怠廢者悴，以至殞滅。若歷久不息，念熟觀成，形消神謝，決生其中。」問我當生何處？導行數里，見一華臺，金碧照耀，妾曰：「此夫人生處，乃金臺上品上生也。」既覺，悲喜交至。後於生日，秉燭焚香，望觀音閣而立，眷屬方趨前為壽，已立化矣。

宋廣平郡夫人馮氏，名法信。少多病，及歸鎮洮軍承宣使陳思恭，病益劇，向慈受深禪師求卻病方，教以持齋念佛，即信受奉行，屏葷血，去裝飾，衣掃塔衣，專修淨業。自誦經行道，起居動靜，及剎那之念，秋毫之善，一以西方為歸。旋病癒，理家事如初，亦不廢念佛。如是十年，無惰無矜，心安體健，神氣旺盛。忽書偈云：「隨緣任業許多年，枉作耕牛大可憐。」見者怪之，曰：「行即西歸，何怪之有。」尋臥疾，一夕，語侍者云：「吾已神遊淨土，面禮慈尊，觀音左顧，勢至右盼，百千萬億清淨佛子，稽首慶我得生其國。若宮殿林沼，光明神麗，與十六觀經所說無二無別，到者方知。」侍者呼思恭至，語其故，乃相與合掌念佛，至明晨，右脅而逝。三日含殮，家人輒聞妙香，及茶毘，啟視，面如生時，年三十六。
坐向西

（按）吾人念佛生疏，必先勉強而行，人一己十，人百己千，久漸純熟，成功則一。臨終前夢婦坐蓐，如非六根悄然，驚畏急走，縱入人胎，仍墮輪迴，再求生西，其可得乎？险哉！

周楊慧卿居士，皈依虛雲和尚，法名寬慧，字佛智，考選部政務次長周慶光邦道居士之夫也。籍瑞金，隨宦南京，寓蘭園，有老僧自九華來，謂：﹁汝累世修持，四十後必學佛有成。﹂後聽地藏經，瞻畫像，始證其為地藏菩薩化身也。年四十，居黔東銅江，果發心學佛，不得師，夢兩巨僧允為紹介，旋於東嶽廟觀音會，聞空中云：﹁皈依三寶。﹂即見雲遊僧寬岸，求授三皈，教持觀音聖號及大悲咒，又夢九華老僧教念彌陀經，從是日有常課，咒水發光，飲猘犬而馴良，醫眾病輒愈，活人無數。且慈愛及物，感放鵒巢簷，赤螘聽經，貓鼠相狎，信及異類。常夢美姝，或引禮佛聽經，或啟示修持，或導遊極樂，或預示避秦方向等，多徵驗，故以夢為樂。來臺後，從李炳南老居士專修淨業。四十三年秋受菩薩戒，嚴淨毘尼，朝暮課畢方食寢，坐臥必西向，常見光見佛，愈高愈明，境界甚多，皆秘而不宣。五十年秋患肝癌，念佛益切。五月十二年三月廿日病革，遺囑印經、塑像、奉佛供養，無他語，隨眾默念洪名而逝，印堂放光冉冉上。殯時安詳柔軟。次夕即踐約，夢告同戒鄭姜性真：﹁已生極樂，覲見彌陀觀音。﹂荼毘得舍利三百餘，年六十三。三七設祭，現相空中，衣海青，履紅蓮，令眾共見。五男二女，皆學優而仕。居士紀念錄

卷二 念佛示範

１５１

念佛示範

１５７

念佛示範
民國劉李菊居士，台中市人。自幼聰穎，善體人意，及長與劉阿旺結婚，孝事翁姑，和睦鄰里，育五男六女。相夫教子，溫柔賢淑，心地善良，隨緣濟貧，人咸敬之。六十八年喪夫，備嘗愛別離之苦，幸其孫女劉孟真居士，因聞李炳南老師開示淨土法門，遂勸其念佛，即欣然信受，皈依三寶。晨昏念佛，求生西方，並隨緣供養三寶，布施放生。後更發願吃長素，每日念佛功課不斷，淨業精進，常能夢念佛。往生前兩年，即依照印光祖師開示之臨終三大要：一、善巧開導安慰，令生正信。二、大家換班念佛，以助淨念。三、切戒搬動哭泣，以防誤事。詳囑全體兒媳，並錄音存證，盼能在其往生前後，妥善遵辦，以祈臨終無有障礙，決定往生西方。雖年逾八旬，身體康健。至七十八年十二月廿二日中午，沐浴更衣，晚課後，略現昏迷，不復言語，兒孫五十餘人，即遵遺囑，輪班念佛，蓮友聞訊，亦往助念。經念佛十二小時候，忽自清醒，手撥念珠，目視佛像，口中喃喃念佛，在全體兒孫及蓮友助念聲中，持續念佛不斷。至廿八日中午，正念分明，安詳含笑往生，異香滿室，瑞相昭然。願天下之為人兒孫者，見賢思齊，克盡大孝之大孝也。
何一心？汝今加功，先拔去爱根，将一切放下，然后能得一心也。﹂歎曰：﹁师言是也，我虽不管于身，不能不管于心，从此真当百不管矣。﹂遂愈加精進，愛心偶動，即默持百不管三字，以自驅除。或咨以家事，亦以此三字拒之。於是百不管之名，播於親黨間。又年餘，詣庵謝曰：﹁师不我欺也，弟子西行有日矣。﹂數日後無疾而終。

普願生西

普願生西

清周汪氏，華亭人。夫周文榮，家貧，遊幕遠方，客死湖北，久無音信，女工自活，長齋奉佛，撫子成立，命尋父骨歸葬，旌表節孝。晚年，念佛益虔，願父母翁姑及夫，齊生蓮界。後得疾，閉戶念佛，不問家事。臨終謂子曰：﹁昨夢汝祖父母、外祖父母、及汝父，均住蓮華世界。現前有五色雲，擁一蓮如舟，我即乘此往生也。﹂言訖而逝，室香如蘭。

觀音生西

觀音生西

（按）以怖苦心念佛，為出苦第一妙法。如非家貧子逆，心苦難忍，豈肯專求脫苦，念佛生西耶？順逆皆方便，逆尤勝於順也。
附錄
印光大師念佛秘訣

吾人心性，與佛同儔，祗因迷背，輪迴不休。如來慈憫，隨機說法，普令含識，就路還家。法門雖多，其要唯二：曰禪與淨，了脫最易。禪唯自力，淨兼佛力，二法相校，淨最契機。如人渡海，須仗舟船，速得到岸，身心坦然。末世眾生，唯此堪行，否則違機，勞而難成。發大菩提，生真信願，畢生堅持，唯佛是念。念極情忘，念即無念，禪教妙義，徹底顯現。待至臨終，蒙佛接引，直登上品，證無生忍。有一秘訣，剴切相告，竭誠盡敬，妙妙妙妙。

附錄
草庵禪師念佛訣

阿彌陀佛，誰不能念，而偏難念；西方極樂，誰不願生，而罕得生者，蓋念佛之人未得訣耳。教念佛而使之真切者，其唯死之一字乎。死之一字在念頭上，境緣自然冷淡，情愛亦自輕微，名利勢豪，向此處俱用不得，見聞知解，到此時卻使不行。四大各離，將何所靠，孤魂無主，安得自由。此時不見彌陀，恐逢羅剎，不生淨土，恐入驢胎。縱無惡業，亦不免人道往還。即有善因，其爭奈天福易盡。莫云自有主宰，業果所牽，誠難迴避。莫道本無生死，識心未盡，總屬輪迴。莫視此事為緩，明日之事，今日不知。莫將此事為輕，錯過此生，沉淪永劫。莫云自有主宰，業果所牽，誠難迴避。莫道本無生死，識心未盡，總屬輪迴。莫視此事為緩，明日之事，今日不知。莫將此事為輕，錯過此生，沉淪永劫。是一切事，無如生死大事，則事事皆不切之事。於一切時，總作臨命終時，即時時皆念佛之時。如此念佛，斯為切心，如是切心，方生淨土。須下死功夫，纔成淨業，常念死時節，方肯切心。此乃成佛之階梯，是誠念佛之妙訣也。
念佛法要卷三

念佛引證

持名法門，普攝上中下根，高超律教禪宗，偏圓頓漸一切法，無不從此法界流，大小權實一切行，無不還歸此法界。故九界咸歸，十方共讚，千經併闡，萬論均宣。凡與經意相違者，即是謗法，不得往生。後學機遲，卒難尋究。茲節引經論有關持名方法精華簡要之義，以便隨時印證，而免盲修自誤也。

佛說阿彌陀經節引

從是西方過十萬億佛土，有世界名曰極樂，其土有佛，號阿彌陀，今現在說法。其國眾生，無有眾苦，但受諸樂，故名極樂。

不可以少善根福德因緣，得生彼國。若有善男子、善女人，聞說阿彌陀佛，執持名號，若一日、若二日、若三日、若四日、若五日、若六日、若七日，一心不亂。其人臨命終時，阿彌陀佛與諸聖眾，現在其前。是人終時，心不顛倒，即得往生阿彌陀佛極樂國土。若有眾生聞是說者，應當發願，生彼國土。

若有善男子、善女人，聞是經受持者，及聞諸佛名者，皆為一切諸佛之所護念，皆得不退轉於阿耨多羅三藐三菩提。汝等皆當信受我語，及諸佛所說。
復起生死、涅槃，二見顛倒，往生實報、寂光，二種極樂世界。足證信願持名，定生極樂。

過去久遠劫，錠光如來出世，次第至五十三佛，名世自在王。時有國王，聞佛說法，心懷悅豫，棄國出家，號法藏比丘。佛為廣說二百一十億諸佛剎土，天人善惡，國土麤妙。聞已，皆悉見，發大誓願：設我得佛，十方眾生，至心信樂，欲生我國，乃至十念，若不生者，不取正覺；惟除五逆，誹謗正法。設我得佛，十方眾生，發菩提心，修諸功德，至心發願，欲生我國，臨壽終時，假令不與大眾圍繞現其人前者，不取正覺。設我得佛，十方眾生，聞我名號，繫念我國，植眾德本，至心迴向，欲生我國，不果遂者，不取正覺。發如是等四十八願已，一向專志，莊嚴佛土，安立眾生，住於無上正真之道。今已成佛，現在西方極樂世界，號無量壽佛。諸有眾生，聞其名號，信心歡喜，乃至一念至心迴向，願生彼國，即得往生，住不退轉。

十方世界諸天人民，其有至心願生彼國，凡有三輩：其上輩者，捨家棄欲而作沙門，發菩提心，一向專念無量壽佛，修諸功德，願生彼國。此等眾生臨壽終時，無量壽佛、與諸大眾，現其人前，念佛法要，即隨彼佛往生其國，便於七寶華中自然化生，住不退轉，智慧勇猛，神通自在。其中輩者，雖不能行作沙門，大修功德，當發無上菩提之心，一向專念無量壽佛，多少修善，奉持齋戒，起立塔像，飯食沙門，懸繒然燈，散華燒香，以此迴向，願生彼國。其人臨終，無量壽佛化現其身，光明相好，具如真佛，與諸大眾，現其人前，即隨化佛往生其國，住不退轉，功德智慧，次如上輩者也。其下輩者，假使不能作諸功德，當發無上菩提之心，一向專意，乃至十念，念無量壽佛，願生其國。若聞深法，歡喜信樂，不生疑惑，乃至一念，念於彼佛，以至誠心，願生其國。此人臨終，夢見彼佛，亦得往生，功德智慧，次如中輩者也。

當來之世，經道滅盡，我以悲愍，特留此經，止住百歲。其有眾生，值斯經者，隨意所願，皆可得度。

按此經廣示彌陀因地願行，依正莊嚴，及三輩往生者、均以發心專念為正行。末示當來經滅，獨留此經百歲。大集經云：過是以往，無量壽經亦滅，佛法全無，惟餘阿彌陀佛四字，廣度群生。豈非以持名法門，下手易而攝機普，入道穩而得效速耶？足證其時愈後，此法愈契機也。

佛說觀無量壽佛經節引

念佛法要
欲生彼國者,當修三福:一者、孝養父母,奉事師長,慈心不殺,修十善業。二者、受持三歸,具足眾戒,不犯威儀。三者、發菩提心,深信因果,讀誦大乘,勸進行者。如此三事,名為淨業,乃三世諸佛淨業正因。

諸佛如來,是法界身,入一切眾生心想中。是故汝等心想佛時,是心即是三十二相,八十隨形好。是心作佛,是心是佛。諸佛正知海,從心想生。

上品上生者,若有眾生,願生彼國者,發三種心,即便往生:一者至誠心,二者深心,三者迴向發願心。具此三心者,必生彼國。復有三種眾生,當得往生:一者慈心不殺,具諸戒行。二者讀誦大乘方等經典。三者修行六念,迴向發願,願生彼國。具此功德,一日乃至七日,即得往生。生彼國時,此人精進勇猛故,阿彌陀如來、與觀世音、大勢至、無數化佛、百千比丘、聲聞大眾、無量諸天、七寶宮殿。觀世音菩薩執金剛臺,與大勢至菩薩至行者前,阿彌陀佛放大光明,照行者身,與諸菩薩授手迎接,讚歎行者,勸進其心。行者見已,歡喜踴躍,自見其身乘金剛臺,隨從佛後,如彈指頃,往生彼國。生彼國已,見佛色身,眾相具足,見諸菩薩,色相具足,光明寶林,演說妙法。聞已即悟無生法忍。經須臾間,歷事諸佛,十方界,於諸佛前,次第受記。還至本國,得無念佛法要。是名上品上生者。

上品中生者,不必受持讀誦方等經典。善解義趣,於第一義,心不驚動。深信因果,不謗大乘。以此功德,迴向願求生極樂國。行此行者,命欲終時,阿彌陀佛、與觀世音、大勢至、無量大眾、眷屬圍繞,持紫金臺,至行者前,讚言:﹁法子,汝行大乘,解第一義,是故我今來迎接汝。﹂與千化佛一時授手。行者自見坐紫金臺,合掌又手,讚歎諸佛。如一念頃,即生彼國七寶池中。此紫金臺,如大寶華,經宿則開。行者身作紫磨金色,足下亦有七寶蓮華。佛及菩薩俱時放光,照行者身,目即開明。因前宿習,普聞眾聲,純說甚深第一義諦。即下金臺,禮佛合掌,讚歎世尊。經於七日,應時即於阿耨多羅三藐三菩提,得不退轉。應時即能飛行,至十方,歷事諸佛,於諸佛所,修諸三昧。經一小劫,得無生忍,現前受記。是名上品中生者。

上品下生者,亦信因果,不謗大乘,但發無上道心,以此功德,迴向願求生極樂國。行者命欲終時,阿彌陀佛、及觀世音、大勢至、與諸菩薩,持金蓮華,化五百佛,來迎此人。五百化佛,一時授手,讚言:﹁法子,汝今清淨發無上道心,現前受記。﹂是名上品下生者。
不明了，於三七日後，乃了了見，聞眾音聲，皆演妙法。遊歷十方，供養諸佛，於諸佛前，聞甚深法。經三小劫，得百法明門，住歡喜地。是名上品下生者。是名上輩生想，名第十四觀。

中品上生者，若有眾生，受持五戒，持八戒齋，修行諸戒，不造五逆，無眾過患。以此善根，迴向願求生於極樂世界。臨命終時，阿彌陀佛、與諸比丘、眷屬圍繞，放金色光，至其人所；演說苦空無常無我，讚歎出家得離眾苦。行者見已，心大歡喜，自見己身坐蓮華臺，長跪合掌，為佛作禮。未舉頭頃，即得往生極樂世界，蓮華尋開。當華敷時，聞眾音聲讚歎四諦。應時即得阿羅漢道，三明六通，具八解脫。是名中品上生者。

中品中生者，若有眾生，若一日一夜持八戒齋，若一日一夜持沙彌戒，若一日一夜持具足戒，威儀無缺。以此功德，迴向願生極樂世界。戒香熏修，如此行者，命欲終時，見阿彌陀佛、與諸眷屬，放金色光，持七寶蓮華，至行者前。行者自聞空中有聲，讚言：「善男子，如汝善人，隨順三世諸佛教故，我來迎汝。」行者自見坐蓮華上，蓮華即合，生於西方極樂世界。在寶池中，經於七日，蓮華乃敷。華既敷已，開目合掌，讚歎世尊，聞法歡喜，得須陀洹。過一小劫，成阿羅漢。是名中品中生者。

下品上生者，若有善男子、善女人，孝養父母，行世仁慈。此人命欲終時，遇善知識，為其廣說阿彌陀佛國土樂事，亦說法藏比丘四十八願。聞此事已，尋即命終。譬如壯士屈伸臂頃，即生西方極樂世界。經七七日，蓮華乃敷。華既敷已，開目合掌，讚歎世尊，聞法歡喜，得須陀洹。六小劫已，成阿羅漢。是名下品上生者。是名中輩生想，名第十五觀。

下品下生者，若有善男子、善女人，行十善道，住於正念，善知識，為說大乘經，善知識，為說大乘十二部經首題名字，以聞如是諸經名故，除卻千劫極重恶業。智者復教合掌叉手，稱南無阿彌陀佛，稱佛名故，除五十億劫生死之罪。於中說法，無有懟愧。於末後時，為惡人說，平心說法，懟愧懠懟，所說之法，無有懟愧，以諸惡業而自莊嚴。如此罪人，以惡業故，應墮地獄。命欲終時，地獄眾火，一

下品中生者，若有眾生，毀犯五戒八戒，及具足戒。如此愚人，偷僧祇物，盜現前僧物，不淨說法，無有懟愧，以諸惡業而自莊嚴。如此罪人，以惡業故，應墮地獄。命欲終時，地獄眾火，一

下品中生者，若有眾生，毀犯五戒八戒，及具足戒。如此愚人，偷僧祇物，盜現前僧物，不淨說法，無有懟愧，以諸惡業而自莊嚴。如此罪人，以惡業故，應墮地獄。命欲終時，地獄眾火，一
時俱至。遇善知識，以大慈悲，即為讚說阿彌陀佛十力威德，廣讚彼佛光明神力，亦讚戒定慧、解脫、解脫知見。此人聞已，除八十億劫生死之罪。地獄猛火，化為清涼風，吹諸天華。華上皆有化佛菩薩，迎接此人，如一念頃，即得往生七寶池中蓮華之內。經於六劫，蓮華乃敷，觀世音、大勢至，以梵音聲，安慰彼人，為說大乘甚深經典。聞此法已，應時即發無上道心。是名下品中生者。下品下生者，或有眾生，作不善事，五逆十惡，具諸不善。如此愚人，以惡業故，應墮惡道，經歷多劫，受苦無窮。如此愚人，臨命終時，遇善知識，種種安慰，為說妙法，教令念佛。彼人苦逼，不遑念佛。善友告言：「汝若不能念彼佛者，應稱無量壽佛。」如是至心，令聲不絕，具足十念，稱南無阿彌陀佛。稱佛名故，於念念中，除八十億劫生死之罪。命終之時，見金蓮華，猶如日輪，住其人前，如一念頃，即得往生極樂世界。於蓮華中，滿十二大劫，蓮華方開。觀世音、大勢至、住其人前，如一念頃，即得往生極樂世界。於蓮華中，滿十二大劫，蓮華方開。觀世音、大勢至，以大悲音聲，為其廣說諸法實相，除滅罪法。聞已歡喜，應時即發菩提之心。是名下品下生者。是名下輩生想，名第十六觀。按此經首明修三福為淨業正因，發三心即便往生。末明九品往生之因果，令業障重者，以稱名為正行，由稱名故，能除罪多劫，即得往生。龍舒云：「至誠心者，至誠歸向，無苟且也。堅固心者，堅固修進，更不退轉也。深心者，用心深至，直透淨土，如探海底珠也。三世諸佛與法界眾生，皆由心造，吾心如是，焉得不上品上生。」靈峰云：「觀經專明作觀，因勝觀非凡夫心力所及，故於第十六大開稱名之門。當知人根雖鈍，而無量壽佛之名字，未嘗不心作心是，故稱名者，不勞觀想也。心作、即心想念，心是、即心是佛也。印光大師云：「九品之觀，不過令人知往生之因果耳，但期了知即已，不必作觀。祈一心持名，待至心歸於一，淨境自會現前也。」不雲具足十稱，而曰十念者，楊仁山居士以「稱名之時，一心專精，無他念間雜，惟有稱名之念，十念相續，即得往生。」足證末世眾生，多業深障重，應發三心，老實稱名，並隨緣兼修一福二福，或具修三福，迴向淨土，以期品位增高也。
念佛法要

心入无生忍，今於此界，摄念佛人，归於净土。佛问圆通，我无选择：都摄六根，净念相继，得三摩地，斯为第一。按此经的示念佛圆通，在都摄六根，净念相继，返流旋一，六用不行也。印光大师以此为﹁念佛用功最妙方法。都摄六根者，即是念佛之心，专注於佛名号，即摄意根。口须念得清清楚楚，即摄舌根。耳须听得清清楚楚，即摄耳根。此三根摄於佛号，则眼决不会乱视。念佛时眼宜垂帘，即眼皮放下，不可睁大。眼既摄矣，鼻也不会乱嗅，则鼻亦摄矣。身须恭敬，则身亦摄矣。六根既摄而不散，则心无妄念，方为净念。若能都摄六根而念，则名念三昧，可渐得矣。三摩地，亦三昧之别名，此云正定，亦云正受。正定者，心安住於佛号中，不复外驰之谓。正受者，心所纳受，唯佛号功德之境缘，一切境缘皆不可得也。﹂足证忆佛念佛，必定见佛，自得心开也。

阿弥陀鼓音声王陀罗尼经节引

西方安乐世界，今现有佛，号阿弥陀。若有四众，能正受持彼佛名号，坚固其心，忆念不忘，念佛法要

十日十夜除散乱，精勤修习念佛三昧。若能令心念念不绝，十日之中，必得见彼阿弥陀佛，并见十方世界如来及所住处。唯除重障鈍根之人，於今少时所不能。一切诸善，皆悉迴向，愿得往生安乐世界。垂终之日，阿弥陀佛、与诸大众，现其人前，安慰称善，是人即得往生。按依此经十日持名不绝，即能见佛。纵障重鈍之人，今不能见，迴向愿生，临终必见，即得往生。足证信愿行三资粮，以愿为前导也。称扬诸佛功德经节引

若有得闻无量寿如来名者，一心信乐，持诵誦念，当起广远无量欢喜，安立其意，令使真谛十万亿信心，念斯如来，其人所得无量之福。永当远离三涂之厄，命终之后，皆得往生彼佛刹土。命欲终时，一心信乐，念不忘捨，阿弥陀佛将诸比丘僧，住其人前，魔终不能坏毁斯等正觉之心。其有最後闻阿弥陀如来名号，讃说之者，信不狐疑，当选敬心，至意念之，如念父母，斯等普当於彼佛国，具满眾愿。其有不信讃歎称扬阿弥陀佛名号功德，而谤毁者，五劫之中，当堕地狱，具受眾苦。
佛說灌頂隨願往生十方淨土普廣所問經節引
普廣菩薩白佛言：「十方佛剎淨妙國土，有差別否？世尊何故讚歎阿彌陀剎，諸願生者，皆悉隨彼心中所願，應念而至？」佛言：「娑婆世界，人多貪濁，信向者少，習邪者多，不信正法，不能專一，心亂無志，實無差別，令諸眾生，專心有在，是故讚歎彼國土耳。諸往生者，悉隨彼願，無不獲果。」

此經明示：眾生根鈍，濁亂者多，令專心一境，易得往生。足證淨業行人，首重專修。

大方廣佛華嚴經節引
普賢菩薩告諸菩薩、及善財言：「善男子，若欲成就此功德門，應修十種廣大行願：一者禮敬諸佛，二者稱讚如來，三者廣修供養，四者懺悔業障，五者隨喜功德，六者請轉法輪，七者請佛住世，八者常隨佛學，九者恒順眾生，十者普皆迴向。或復有人，以深信心，於此大願，受持讀誦，乃至書寫一四句偈，速能除滅五無間業。臨命終時，最後剎那，一切諸根，悉皆散壞，唯此願王，不相捨離，於一切時，引導其前，一剎那中，即得往生極樂世界。」偈曰：願我臨欲命終時，盡除一切諸障礙，面見彼佛阿彌陀，即得往生安樂剎。我既往生彼國已，現前成就此大願，一切圓滿盡無餘，利樂一切眾生界。彼佛眾會咸清淨，我時於勝蓮華生，親如來無量光，現前授我菩提記。

依此經明示：眾生根鈍，泥濁者多，令專心一境，易得往生。足證淨業行人，首重專修。
彌陀佛國。一
（按此經明示：專稱觀音菩薩聖號，獲福滅罪，命終往生。足證與念佛功德無異，願於念佛之外兼念。若遇患難，宜專念觀音，以觀音悲心甚切，代佛垂慈救苦，感應甚速。）

文殊師利發願經節引
文殊師利白佛言：「世尊！當云何行，能速得阿耨菩提？」佛言：「一行三昧。善男子、善女人，修是三昧者，速得阿耨多羅三藐三菩提。」文殊師利言：「云何名一行三昧？」佛言：「法界一相，繫緣法界，是名一行三昧。若善男子、善女人，欲入一行三昧，應處空閑，捨諸亂意，不取相貌，繫心一佛，專稱名字，隨佛方所，端身正向。能於一佛念念相續，即是念中，能見過去未來現在諸佛。何以故？念一佛功德無量無邊，亦與無量諸佛功德無二。若得一行三昧，諸經法門，皆悉了知。」

（按此經明示：欲速得無上佛果，應修一行三昧，不取相貌，專稱佛名，足證不勞觀想或參究也。）

佛說觀普賢菩薩行法經節引
人，修是三昧者，速得阿耨多羅三藐三菩提。文殊師利白佛言：「世尊！當云何行，能速得阿耨菩提？」「佛言：「法界一相，繫緣法界，是名一行三昧。若善男子、善女人，欲入一行三昧，應處空閑，捨諸亂意，不取相貌，繫心一佛，專稱名字，隨佛方所，端身正向。能於一佛念念相續，即是念中，能見過去未來現在諸佛。何以故？念一佛功德無量無邊，亦與無量諸佛功德無二。若得一行三昧，諸經法門，皆悉了知。」
說一切眾生，念阿彌陀佛名號，決生淨土。若心淨則佛土淨者，則心淨法門是佛土淨。若淨土必須念佛，何以如來又說一切心淨則佛土淨？惟願說此二種法門，無使學禪那人，與念佛眾生，致起疑惑，互相詆謗，礙修行路。佛言：善男子，如來昔說法時，曾言如是兩種方便。然彼眾生，不解如來所說念佛之義，又不達如來所說心淨則佛土淨之旨。但執著文字，謂言：念佛係我口念。不知念佛是佛。佛在汝心，汝心作佛，即自己色身，成就慧身。生淨土者，亦當如是。今眾生顛倒，口雖念佛，心不契佛，我與佛殊，淨土遠矣。至於唯心淨土，原教諸眾生，修習禪定，一心不亂，利欲塵勞，煩惱妄想，一切棄捐，靈臺方寸，空空洞洞，渾渾默默，湛寂無物，是名心淨。心清淨故，則我本來真佛道場，不染不穢。如今眾生修習禪定，人我妄想，憧擾於心，貢己卑人，好諛趨利，倚大勢豪，結好貴人，其坐禪始念，不知念由心念，念念不雜，念念不斷，念念是佛。佛在汝心，汝心作佛，即自己色身，成就慧身。生淨土者，亦當如是。今眾生顛倒，口雖念佛，心不契佛，我與佛殊，淨土遠矣。至於唯心淨土，原教諸眾生，修習禪定，一心不亂，利欲塵勞，煩惱妄想，一切棄捐，靈臺方寸，空空洞洞，渾渾默默，湛寂無物，是名心淨。心清淨故，則我本來真佛道場，不染不穢。如今眾生修習禪定，人我妄想，憧擾於心，貢己卑人，好諛趨利，倚大勢豪，結好貴人，其坐禪始念，不知念由心念，念念不雜，念念不斷，念念是佛。佛在汝心，汝心作佛，即自己色身，成就慧身。生淨土者，亦當如是。今眾生顛倒，口雖念佛，心不契佛，我與佛殊，淨土遠矣。至於唯心淨土，原教諸眾生，修習禪定，一心不亂，利欲塵勞，煩惣妄想，一切棄捐，靈臺方寸，空空洞洞，渾渾默默，湛寂無物，是名心淨。心清淨故，則我本來真佛道場，不染不穢。如今眾生修習禪定，人我妄想，憧擾於心，貢己卑人，好諛趨利，倚大勢豪，結好貴人，其坐禪始念，不知念由心念，念念不雜，念念不斷，念念是佛。佛在汝心，汝心作佛，即自己色身，成就慧身。生淨土者，亦當如是。今眾生顛倒，口雖念佛，心不契佛，我與佛殊，淨土遠矣。至於唯心淨土，原教諸眾生，修習禪定，一心不亂，利欲塵勞，煩惣妄想，一切棄捐，靈臺方寸，空空洞洞，渾渾默默，湛寂無物，是名心淨。心清淨故，則我本來真佛道場，不染不穢。如今眾生修習禪定，人我妄想，憧擾於心，貢己卑人，好諛趨利，倚大勢豪，結好貴人，其坐禪始念，不知念由心念，念念不雜，念念不斷，念念是佛。佛在汝心，汝心作佛，即自己色身，成就慧身。生淨土者，亦當如是。今眾生顛倒，口雖念佛，心不契佛，我與佛殊，淨土遠矣。至於唯心淨土，原教諸眾生，修習禪定，一心不亂，利欲塵勞，煩惣妄想，一切棄捐，靈臺方寸，空空洞洞，渾渾默默，湛寂無物，是名心淨。心清淨故，則我本來真佛道場，不染不穢。如今眾生修習禪定，人我妄想，憧擾於心，貢己卑人，好諛趨利，倚大勢豪，結好貴人，其坐禪始念，不知念由心念，念念不雜，念念不斷，念念是佛。佛在汝心，汝心作佛，即自己色身，成就慧身。生淨土者，亦當如是。今眾生顛倒，口雖念佛，心不契佛，我與佛殊，淨土遠矣。至於唯心淨土，原教諸眾生，修習禪定，一心不亂，利欲塵勞，煩惣妄想，一切棄捐，靈臺方寸，空空洞洞，渾渾默默，湛寂無物，是名心淨。心清淨故，則我本來真佛道場，不染不穢。如今眾生修習禪定，人我妄想，憧擾於心，貢己卑人，好諛趨利，倚大勢豪，結好貴人，其坐禪始念，不知念由心念，念念不雜，念念不斷，念念是佛。佛在汝心，汝心作佛，即自己色身，成就慧身。生淨土者，亦當如是。今眾生顛倒，口雖念佛，心不契佛，我與佛殊，淨土遠矣。至於唯心淨土，原教諸眾生，修習禪定，一心不亂，利欲塵勞，煩惣妄想，一切棄捐，靈臺方寸，空空洞洞，渾渾默默，湛寂無物，是名心淨。心清淨故，則我本來真佛道場，不染不穢。如今眾生修習禪定，人我妄想，憧擾於心，貢己卑人，好諛趨利，倚大勢豪，結好貴人，其坐禪始念，不知念由心念，念念不雜，念念不斷，念念是佛。佛在汝心，汝心作佛，即自己色身，成就慧身。生淨土者，亦當如是。今眾生顛倒，口雖念佛，心不契佛，我與佛殊，淨土遠矣。至於唯心淨土，原教諸眾生，修習禪定，一心不亂，利欲塵勞，煩惣妄想，一切棄捐，靈臺方寸，空空洞洞，渾渾默默，湛寂無物，是名心淨。心清淨故，則我本來真佛道場，不染不穢。如今眾生修習禪定，人我妄想，憧擾於心，貢己卑人，好諛趨利，倚大勢豪，結好貴人，其坐禪始念，不知念由心念，念念不雜，念念不斷，念念是佛。佛在汝心，汝心作佛，即自己色身，成就慧身。生淨土者，亦當如是。今眾生顛倒，口雖念佛，心不契佛，我與佛殊，淨土遠矣。
四观察门、智慧观察，正念观彼，欲如实修行毘婆舍那故。彼观察有三：一观察彼国土庄严功德，二观察阿弥陀佛庄严功德，三观察彼诸菩萨庄严功德。五迴向门、不舍一切苦恼众生，心常作愿，迴向为首，得成就大悲心故。

（按）菩萨宗无量寿经作愿生偈论。凡见闻者，悉愿往生，故又名往生论。与阿弥陀经、无量寿经、观经，为净土三经一论。曇鸞大師註云：﹁彼无碍光如来名号，是智慧相，能破众生一切无明，能满众生一切志愿。然有称名忆念，而无明犹在，不滿所愿者，由不如实修行，与名义不相应故也。谓不知如来是实相身，有三種不相應：一、信心不淳，若存若亡故。二、信心不一，无决定故。三、信心不相続，餘念間故。此三句展轉相成，以信心不淳，故无决定，无决定，故念不相続。亦可念不相続，故不得决定信，不得决定信，故心不淳。与此相違，名与实修行相應。迴向有二：一、往相，以己功德，迴施一切众生，愿共往生阿弥陀如来安乐佛土。二、還相，生彼土已，得奢摩他毘婆舍那方便力成就，迴入生死稠林，教化一切众生，共向佛道。若往若還，皆为拔众生，渡生死海，故言迴向为首，得成就大悲心故。﹂註久失傳，清末楊仁山居士得自日本，始刻行於世，印光大師附印十要之後。足證早晚課，须礼佛讚佛，发愿迴向。惟观察门，係观想念佛，持名者不必兼修也。
念佛三昧,是汝心大勢力之所成,非由他致。今汝等念佛,晝夜不能如一,亂想猶復間真,皆是用心不得力處。心本無念,念逐想生,此想虛妄,流轉生死。當知此一句阿彌陀佛,不從想生,不從念有,不住內外,無有相貌,即是盡諸妄想;諸佛如來清淨微妙真實之身,非一非二,不可分別。如是念者,煩惱塵勞,無斷無縛,止是一心。必得一心,方得名為執持名號,方得名為一心不亂。淨業功成,直趨上品。濁世凡夫,心智淺劣,未能深達至理,當發大願,願生極樂,然後至誠懇惻,稱念阿彌陀佛,必使聲緣於心,心緣於聲,聲心相依,如貓捕鼠,久久不失,則入正憶念三昧。修淨業人,行住坐臥,起居飲食,俱宜西向,則機感易成,根境易熟。室中只供一佛、一經、一爐、一桌、一床、一椅,不得放一多餘物件,庭中亦掃除潔淨,使經行無礙。要使此心一絲不掛,萬慮俱忘,空洞洞地,不知有身,不知有世,並不知我今日所作是修行之事。如是則與道日親,與世日隔,可以趨向淨業。蓋汝生時撇得乾淨,拋得乾淨,念頭上不存一些子根節,大限到來,洒洒落落,不作兒女子顧戀身家子孫之態,豈不是大丈夫舉動。所以要汝一意修行,別無沾滯,正為此一大關目也。至於修淨之法,不出專勤二字,專則別為一事,勤則不虛棄一時。汝今晨起,即誦
彌陀經一卷，持阿彌陀佛一千聲，向佛前回向，念一心歸命文，以此文言簡而意備也，此為一時之課。若初起或身心未寧，日止四時，稍寧漸增至六時，又漸增至十二時，合經十二卷，佛名一萬二千聲，更於回向時禮佛百拜，亦可分作四時，此為每日常課。餘工不必計數，或默或聲，但攝心諦念而已。持名之法，必須字字句句，聲心相依，不雜分毫世念，久久成熟，決定得生極樂，坐寶蓮花，登不退地。若餘年未盡，猶得以其所證，為四眾向導，報佛深恩。

經要勻勻淨淨，不緩不急，不疾不徐；佛要聲聲心心，不澀不掉，不浮不沉念去。回向不是但誦舊文一過，須從自己心中，發出真正大菩提願，至誠懇切，普願一切眾生，同生極樂，而我心無所著，如虛空等，是名回向。靜坐時，當反觀深究，佛即我心，是心是佛，不假外求，如心而住，無能無所，如是諦觀，更無二念，是名修行三昧。慎勿忘形死心，又落外魔知見。如是坐一時，便起經行，又更持誦，有個次序，若忙忙促促，一氣趕去，謂可完卻一日課誦，便有苟且了局之念，非真修行矣。大抵學道人，不遵知識明誨，決定勞而無益，未久必敗，慎之慎之！又諸經中，所談淨土依正莊嚴，須講誦明白，倘坐中，或經行，或禮誦時，淨土現前，便可覺了，不為異境所惑。凡世間一切人我相，名利相，嗔喜相等，不但在身上所行出來，始為牽連塵網，但心上略帶些念佛法要，即屬障道因緣，須要明白！當令身禮阿彌陀，口誦阿彌陀，心念阿彌陀，不涉分毫別念，便得洗滌乾淨，打破塵網，生極樂國。

若慮身纏世網，念頭不得乾淨，但發個遠離求度之願，將牢牢歸向極樂世界見阿彌陀佛之心，換卻奔走名利之心，便即塵勞而覺路矣。

大凡修淨土人，最忌是夾雜，即是又誦經，又持咒，又做會，又好說些沒要緊的禪，又談些吉凶禍福、見神見鬼的話，卻是夾雜也。既夾雜，則心不專一，心不專一，則見佛往生雖難矣，卻不空費了一生的事。你如今一概莫做，只緊緊持一句阿彌陀佛，期生極樂，日久功成，方不錯卻。有疾尚未即死，當息諸牽累，安心端坐，念身無常，念世無常，所有妄緣，一切放下。徐徐念一句阿彌陀佛，自然六塵不生，一心清淨。不唯愈汝今生之疾，即生死病根，亦從此拔出矣。
譬如有人，空曠迥處，值遇怨賊，拔刀奮勇，直來欲殺，其人勁走，視渡一河，若得渡河，頭
領可全。爾時但念渡河方便，我至河岸，為著衣渡，為脫衣渡，若著衣衲，恐不得過，若脫衣衲，
恐無得暇，但有此念，更無他緣。唯念何當渡河，即是一念。如是不雜用心，名為十念相續。行者
亦爾，念阿彌陀佛，如彼念渡，經於十念。若念佛名字，無他心間雜，心心相次，乃至十念相續，
似若不難。然凡夫心猶野馬，識劇猿猴，馳騁六塵，不暫停息。宜至信心，預自剋念，使積習成性，
善根堅固也。如佛告頻婆娑羅王：人積善行，死無惡念。如樹西傾，倒必隨西。若使風刀一至，百
苦湊身，若前習不在懷，念何可辦。又宜同志五三，共結言要，垂命終時，迭相開曉，為稱阿彌陀
佛名號，願生安樂，聲聲相次，使成十念，此命斷時，一入正定聚，更何所憂也。

（按）大師明示十念相續，便得往生。但須以至信心，預自剋念，使積習成性，善根堅固。並
邀同志臨終助念，使成十念。足證十念之不易，願恪遵勿忽。

欲決定生西方者，具二種行，定得生彼：一者厭離行，凡夫無始已來，為五欲纏縛，輪迴五道，
備受眾苦，不起心厭離五欲，未有出期。為此常觀此身，不淨臭穢，唯苦無樂，深生厭離。縱使妻
房不能頓斷，漸漸生厭，作七種不淨觀，所愛境界男女等身，深生厭離。若能如此常觀不淨，淫欲
煩惱，漸漸減少。又作十想等觀，廣如經說。又發願，願我永離三界雜食臭穢、膿血不淨、耽荒五
欲、男女等身，願得淨土法性生身，此為厭離行。二者欣願行，復有二種：一、先明求生淨土，為
欲拔一切眾生苦故。即自思忖，我今無力救苦眾生，為此求生淨土，親近諸佛，若證無生忍，方能
於惡世救苦眾生。二、觀彼淨土莊嚴等事，欣心願求。常行念佛三昧、及施戒修等一切善行，悉以
迴施一切眾生，同生彼國，決定得生，此謂欣願門也。
至心念佛，即意業善行，稱佛名號，即口業善行，合掌禮佛，即身業善行。由此三業善行，能滅八十億劫生死重罪。行願相扶，即得往生。

闇室念佛，雖無聖教，初學之人，將斯闇室，絕諸視聽，心捨諸緣，專一念佛，易得三昧。如處室內，正念佛時，有少隙光，照斯闇室，心便緣此，浪起思惟。如絕斯明，一心不亂，此乃學者所知，非是浪為斯法。因初學之輩，馳心五欲，攀緣六塵，若不約斯闇室，無由得成三味。後學成就，隨處遊行，不簡明闇，常能見佛，詎勞闇室而行念佛也。

觀經言：「是人苦逼，不遑念佛，善友教令，可稱阿彌陀佛，如是至心，令聲不絕。」豈非苦惱所逼，念想難成，令聲不絕，至心便得。今出聲學念佛定，亦復如是，令聲不絕，遂得三昧，見佛聖眾，常在目前。故大集經言：「大念見大佛，小念見小佛。」大念者大聲稱佛也，小念者小聲稱佛也。現今學者，唯須厲聲念佛，三昧易成。小聲稱佛，遂多馳散。此乃學者自知，非外人能曉。

（按）欲知山下路，須問過來人。大師精進三年，便證念佛三昧，此暗室厲聲念佛，三昧易成，係經驗所得，誠堪引證，願試行之。

唐迦才大師淨土論節引

修何行業，凡聖皆得往生，經論浩博，難以究尋。今撮其要二種：一、通因，如無量壽經三輩往生，皆須發菩提心，及觀經具修三福淨業，始得往生。二、別因有六：一須別念阿彌陀佛名號。一、心念，二、口念。心念有二：一、念佛色身。二、念佛智身。口念者，若心無力，須口來扶，將口引心，令不散亂。如經說：「若人念阿彌陀佛，得百萬遍。」若能七日專心念佛，即得百萬遍也。由此義故，經中多道七日念佛。二須禮拜。正面西方，想阿彌陀佛，如對目前，嚴持香花，口稱佛名，五體投地，再三叩頭，願生彼土。三須讚歎阿彌陀佛，或色或心，或依報，或正報。四須發願，求生極樂。或願眾生往生，或願釋迦遣送，或願彌陀來迎，或願常遊淨土，或願永離胎形，或願正念現前，如是種種隨心發願。五須觀西方依正兩報。如觀經十六觀中，二一觀，如無量壽經三輩生往生，六須迥向。一、將已功德迥向，與眾生同生淨土。二、將已無始已來所有功德，及一生已往所有功德，若多若少，若福若智，總願迥向，求生極樂。
念佛引證

1. 必須發菩提心，若不發菩提心，直自避苦逐樂，恐不得往生也。
2. 須專念阿彌陀佛名號，認為莊嚴一道場，燒香散花，幡燈具足，請一阿彌陀佛，安道場內，像面向東，人面向西，或七日，或十日，減省睡眠，除去散亂，唯除大小便利及食時，一心專念，悶即立念，不須禮拜旋遶。
3. 只念佛七日滿，出道場後，行住坐臥，閒時即念。常念佛名有三種益：一、由常念故，諸惡覺觀，畢竟不生，亦得消業障。二、由常念故，善根增長，亦得種見佛因緣。三、由常念故，薰習熟利，臨命終時，正念現前也。
4. 須總相觀察極樂世界，如是地、池、樓閣、林樹，阿彌陀佛如是花坐、相好、徒眾，如是說法也。如是總觀，定得往生，由三界唯心故也。
5. 須所作功德，若過去，若今生，並願迴向生極樂國。若能具前五種行者，必往生，幸勿疑也。

按：既如經說：若人念佛百萬遍，決定得生。不論上中下根，只要一心專念多念，不必兼修觀音也。

按：印光大師明示：「寶王隨息法門，即勢至都攝六根法門，有肯心者，不依此法，難成三昧。但隨息不如靜聽，隨得不好會受病，靜聽決不會受病。」願力行之。

明四明妙大師寶王三昧念佛直指節引

念佛當乘功名富貴得志之時，一刀割斷，猛發大心，力行斯道，於世所有，妻子寶貨，頭目髓腦，乃至身命，不自吝惜，決志求生。豈可直待悔吝失節不得已之際，以苟且之心而欲修之，可傷甚矣！若能因是悔吝，一時放下，生大乘寶所之見，辦決定不退轉心，如隨風順流之舟，更加櫓棹，豈不疾至，何幸如之！放下者，但放下世間業緣耳，豈放下精進體道之心哉。當正觀二土苦樂淨穢，於其境上生二種心：一者厭離心，二者忻樂心。於此娑婆生厭離故，則能隨順釋迦所說折門。於彼極樂生忻樂故，則能隨順彌陀所示攝門。於此二門，精進修習，日夜不
休。隨順佛教。於此土聲色諸境，作地獄想。於諸寶物，作苦具想。飲食衣服，如膿血鐵皮想。於諸眷屬，作夜叉羅剎噉人鬼想。此復生死不住，長劫奔跋，實可厭離。於知識經卷中，聞彼佛願力，國土莊嚴，於念念中，稱彼理趣，生安穩想，生寶所、家業、解脫處想。彌陀如來、菩薩聖眾，如慈父母想，生接引津梁想。於怖畏急難之中，稱名即應，速來救護想，應念出離想。如是功德無量，實可忻樂。若厭離不深，則娑婆業繫不脫，忻樂不切，則極樂勝境難躋。欲生淨土，成就念佛三昧，當齊修二門，為發行最初一步也。若能熾然忻厭，圓修觀慧，既生而復上品者矣。

若出家子，欲修念佛三昧，正欲清淨三業，解怨釋結，生於淨土，豈可不斷殺食，於臨終時而自障乎？經有具足眾戒之說，先令斷殺，庶可具乎眾戒。修三昧者，必眾戒清淨，乃可得成。縱宿業深厚，不能頓斷，亦當設諸方便而使必斷。戒德雖具，若不使身心澄定，息諸世間技能雜術，則一切若善若惡，能分念者，設不屏去，何能一心修此三昧？三昧不一，往生何由？

精進者，不為世間八風所退，又不為身心異見，一切大小病緣而怠其行。若宿業所使，願行有虧，常當一心誦拔一切業障根本得生淨土陀羅尼，持一遍，即滅身中所有一切五逆十惡等罪，持十萬遍，即得不忘廢菩提心，持二十萬遍，即感菩提芽生，持三十萬遍，阿彌陀佛常住其頂，決生淨土。
卷三
念佛引證

客途居處不一，不必於莊嚴道場，或於圓滿道場，對像而修，如無佛像，或對經卷，或但除東向，隨方修禮。若在道登舟，及不得已一切治身動用之事，不可撥置，則佛事世事同運。所誦之音，雖隨人境好惡而輕重之，當令聲默相半，沈大雅重，俾兩肩之人隱聞，切不可與人多語。餘時惟宜獨坐獨行，遠離喧雜，及聚首閒談、戲笑歌詠，使人忘失正念等事。夜中人定境寂，正宜用功，既為生死大事，豈可懈怠而恣睡眠。縱歷寒暑之極，慎勿脫衣，法服數珠，宜置近處，手巾淨水，不離坐隅，或有所需，皆應預備。觀彼信根厚薄，不惱他人，不使人厭，於此無礙，當微出聲，使天神歡喜降護，鬼畜聞聲解脫，其功彌深。於淺信人，不可遽然勸修，於深信人，又不可不密啟之，使其自肯。不可使功化歸己，如春育物，不見其功。從客中修者，名逆中易行，其功益著。

或於念佛之際，雖運身口，而心念紛飛，不能自制。如何用心，得不散亂？答：能運身口之念，毋論其散，但不間不斷，自能一心，亦可即名一心。惟行之不休為度，固不必憂散亂矣。如母喪愛子，龍失命珠，不期心一而心自一，豈制之令一也。此心本不可制，實在行人勤怠耳。或有修而無效者，蓋彼信根淺薄，因地不真，未曾立行，先欲人知，內則自矜，外欲顯耀，使人恭敬供養，冀念佛法要有所得。甚至妄言得見淨境，或見小境、及夢中善相，未識是非，先欲明說。此等卑下，必為魔侶所惑，願行退失，還隨生死苦趣，可不慎哉！

雖有道場持誦懺願儀式，不得不被人知，蓋出於不得已，豈可特露其跡，使觀行傾敗哉。是當審諦，密實自行，內懷慚愧，勿露其德，至到家時，不被強軟二魔所惑，可也。中有宿障欲滅，微見好相，如不能蘊德，聞人之耳，其行必覆。所以遠公三睹聖像，平日未嘗言也，但除臨終時耳。念佛法要，雖名一行，亦當以彼一切世出世間無量法門，諸功德行，以為助道，則往生行疾。
方欲究道，魔境先彰，一事虧心，萬善俱失。故依經創立十大礙行，名十不求行：一、念身不求無病。身無病，則貪欲生，必破戒退道；知病性空，病不能惱，故以病苦為良藥。二、處世不求無難。世無難，則驕奢起，必欺壓一切；體難本妄，難亦奚傷，故以患難為解脫。三、究心不求無障。心無障，則學躐等，必未得謂得；解障無根，即障自寂，故以障礙為逍遙。四、立行不求無魔。行無魔，則願不堅，必未證謂證；達魔妄有，魔何能嬈，故以群魔為法侶。五、謀事不求易成。事易成則志輕慢，必稱我有能；了成事隨業，事不由能，故以事難為安樂。六、交情不求益我。情益我，則虧道義，必見人之非；察情有因，情乃依緣，故以弊交為資糧。七、於人不求順適。人順適，則內自矜，必執我之是；悟人處世，人但酬報，故以逆人為園林。八、施德不求望報。德望報，則意有圖，必華名欲揚；明德無性，德亦非實，故以施德為棄屣。九、見利不求霑分。利霑分，則癡心動，必貪利毀己；了利本空，利莫妄求，故以疏利為富貴。十、被抑不求申明。抑申明，則存人我，必怨恨滋生：忍抑為謙，抑何傷我，故以受抑為行門。如是居礙反通，求通反礙，於此障礙，皆成妙境。是以如來於障礙中得菩提道，若羅剎歌利之輩，央掘提婆之徒，皆來作逆，悉與其記，化令成佛，豈不以彼逆為吾之順，彼毀為吾之成也。況時薄世惡，人事異常，於學道人，豈無障礙。

一、淨悟門
欲生淨土，當真實參究，如法了悟。一、了即穢恆淨，不捨淨故。二、聞阿僧祇劫無量諸行，不驚怖故。三、知法無我，順性利生，直至成佛，無疲厭故。菩薩入此門已，成就白法，隨信不信心不可得故。十、知法無我，順性利生，直至成佛，無疲厭故。菩薩入此門已，成就白法，隨信不信心不可得故。
信心广大，具有如是清净功德故。三、信因果如形影，决定相随故。四、信此身形识，及一切世界建立，如阳焰空华，无所有故。五、信五浊恶世，寒热苦恼，秽相薰炙，不容一刻居住故。六、信一切法唯心，如忆梅舌酸故。七、信念力不可思议，如业力故。八、信莲胞不可思议，如胞胎故。九、信佛无量身、无量寿、无量光，不可思议，如蚁子身、蜉蝣岁、萤火光，同一不可思议故。十、信此身决定当死故。若具如是信根，举足下足，无非念佛。三、净观门：众生无始垢秽，一切法，修净业者，当加种种观行，磨炼习气，作往生津梁。一、净观，观佛相好，如观经所说故。二、不净观，观身心不净，器世界不净，生厌离故。三、无常观，观一切法无定，如一美色，淫人观之为乐，妒妇观之为苦，观行人观之种种恶露，异类观之如土木故。四、和合观，观是身，是世界，是见闻觉知，如积木为屋，积彩为画，无实体故。五、对治观，观自身何结最重，当用何法对治故。六、惭悔观，观一切众生，无量劫来，与我互为父母、兄弟、姊妹、男女，递相淫毒，曾不觉知，当生大悔恨故。七、念念观，观一切时中，几许念佛心，几许利生心，几许垢净沈掉心故。八、平等观，观一切色一色，无好醜故。一切声一声，无誉毁故。一切受一受，无恩仇故。一切义一义，无浅深故。九、微细观，观佛念法念，起於何来，去於何往故。十、法界观，观一毛、一尘、一草、一木，皆具有无量净佛国土故。若行诸观时，以第一净观为主，余九为伴。四、净念门：念佛之法，名一行三昧，若念散漫，三昧不成。一、摄心念，於一切处，摄念不忘，纵令昏寐，亦系念而寝，不隔念，不异念故。二、勇猛念，如好色人，闻淫女所在，高巖深涧，磷途鬼窟，必往不怯故。三、深心念，如大海水深广，必穷其底，觉路遥遥，不竟不休故。四、观想念，念念中见三十二相，八十随形好故。五、息心念，息一切名心、宦心、慾心、世心、贪恋心、贡高心、遮护心，人我是非心，念佛故。六、悲啼念，每想佛，身毛皆竖，如忆少背慈母故。七、发愤念，如落第孤寒，负才寂寞，每想佛，殆不欲生故。八、一切念，见闻觉知，及毛孔骨髓，无一不念佛故。九、参究念，念佛一声，便念此声落处故。十、实相念，不以有心，及毛骨髪，无一不念佛故。
五、淨懺門
欲除重障，當勤懺悔；一、內懺，懺心意識不淨因故。二、外懺，懺一切色聲不淨法故。三、事懺，懺十八界，五穀萬種種種塵勞結使，障學阿僧祇劫見佛利生諸行業故。四、理懺，懺入道以來，所得狂解，所學經論，所聞奧義，作止任滅等病，障佛無漏智故。五、過去懺，懺過去世，所作業果，殺盜淫妄，一一當懺悔故。六、未來懺，一切惡法，即今便止，盡未來世，永不相續故。七、現在懺，懺現在世，所有生老病死種種苦業，煩惱業，舉足下足業，起口動心業，一切微細不可稱量業故。八、剎那懺，一念中有九十剎那，一剎那有九百生滅，一生一懺故。九、究竟懺，等覺位中，有一分無明，究竟洗淨故。十、法界懺，法性中無我無人，普為十方過現未來一切眾生懺故。若能如是真實懺者，一切障礙悉得消滅，不離道場，得見諸佛。

六、淨願門
修淨土者，當發大願：一、不為福田故願，願為一切眾生蔭，生淨土故。二、不為眷屬故願，願治一切如來家，生淨土故。三、不為病苦故願，願醫一切世間無明等瘡，生淨土故。四、不為轉輪王故願，願轉諸佛如來法輪，作大法王，生淨土故。五、不為欲界故願，願離一切微妙五欲，生淨土故。六、不為色界故願，願離一切禅著，生淨土故。七、不為無色界故願，願盡種種微細流注，證無量相好身，生淨土故。八、不為聲聞辟支故願，願以福智二嚴，饒益一切眾生，生淨土故。九、不為一世界、千世界故願，願代無央數世界苦，拔一切世界眾生，生淨土故。十、不為一至千阿僧祇劫眾生故願，願代無量無數阿僧祇劫眾生苦，拔一切眾生，生淨土故。若能如是發大願者，最後剎那，決定當如普賢願中所說，當知願為導極樂之明師故。

七、淨戒門
一切淨法，以戒為址，戒為諸善法之首，入淨國之門。一、慳貪戒，行財命二施及法施，無愛惜故。二、毀禁戒，五戒、律儀戒、乃至無漏戒，滿足持故。三、瞋恚戒，以忍調心，及於身口，若遇惡口刀杖所加，但自思惟業因緣法，作償負想、導師想、風寒冷熱想故。四、放逸戒，生死險道，無放身處，如人持滿油鉢，行懸繩上，不得左右顧視，及生第二念故。五、散亂戒，守攝諸根，息諸緣影，如護風燈，如防生鳥故。六、愚癡戒，以智慧破諸迷悶故。七、憍慢戒，不應以才辯、悟解、辯論故賢高，一切所得，如法所得。八、無益戒，一切處諸佛、菩薩、神明，無可覆故，如日中逃影，波中逃濕，無可逃故。九、無住戒，行財命二施，勤苦眾生，不求聞譽法，及諸人天二乘果故。十、不求聞聞法，及諸人天二乘果故。菩薩如是行於淨戒，能攝眾生，生於淨土。八、淨處門
學道人既有志出塵，當捨諸惡處：一、繁華喧闐處。二、酒樓飲肆處。三、熱戲事，詩文、塵緣、口解脫無益，當遠離故。四、法界懺，法性中無我無人，普為十方過現未來一切眾生懺故。
熏灼處。四、論朝事處。五、恩愛纏縛,及熟遊歷處。六、詩壇文社,鬥章摘句處。七、譏刺古今,較長競短處。八、講無義味道學處。九、義解家,門相,矜小智處。十、宗乘狂解,妄談頓悟,輕視戒律處。是等撓道,與魔不異,是故當遠。若離是諸處,一切道業,即當成辦。

九、淨侶門。一切悟機,非友不發,一切惡法,非友不止。行道求友,當嚴別淨穢。當近:一、山林閒適之友,能止躁心故。二、嚴持戒律之友,能淡諸慾故。三、智慧廣大之友,能出迷津故。四、總持文字之友,能決疑難故。五、寂寞枯槁之友,能恬進取故。六、謙卑忍辱之友,能銷我慢故。七、直心忠告之友,能抑諸過故。八、勇猛精進之友,能速道果故。九、輕財好施之友,能破大慳故。十、仁慈覆物,不惜身命之友,能摧人我等執故。若無如是淨侶,即當屏人獨處,自辦道業,以像為師,以經論為侶。其他嬉戲之徒,寧絕勿通。

十、不定浄門。眾生根器,利鈍不同,如上諸法,上根利器,方得具足。如來有異方便,開九品之門,分上中下修習三等:一、或解義諦,未全伏惑,或不深解,但能誦讀諸經故。二、或但依語生信,或因他生信,或遇貧窮折辱生信故。三、或觀金像,或隨意觀一像故。四、或晨朝十念,百念,乃至千念故。五、或但懺諸粗重習氣,及十不善業故。六、或為怖生死,或遇苦難,發願往生,但不得作人天及諸福德願故。七、或但持八戒五戒,乃至但戒殺盜淫妄故。八、一切喧場,不能卒離,但時時生厭離心故。九、於諸世法中人,不能即斷,但不隨順故。十、或但臨終十念故。如上諸法,但能至心受持一法者,皆得往生,唯不得疑信相參。若有疑者,一切諸行,悉不成就。如上諸法,但能至心受持一法者,皆得往生,唯不得疑信相參。若有疑者,一切諸行,悉不成就。如上諸法,但能至心受持一法者,皆得往生,唯不得疑信相參。若有疑者,一切諸行,悉不成就。如上諸法,但能至心受持一法者,皆得往生,唯不得疑信相參。若有疑者,一切諸行,悉不成就。如上諸法,但能至心受持一法者,皆得往生,唯不得疑信相參。若有疑者,一切諸行,悉不成就。如上諸法,但能至心受持一法者,皆得往生,唯不得疑信相參。若有疑者,一切諸行,悉不成就。如上諸法,但能至心受持一法者,皆得往生,唯不得疑信相參。若有疑者,一切諸行,悉不成就。如上諸法,但能至心受持一法者,皆得往生,唯不得疑信相參。若有疑者,一切諸行,悉不成就。如上諸法,但能至心受持一法者,皆得往生,唯不得疑信相參。若有疑者,一切諸行,悉不成就。如上諸法,但能至心受持一法者,皆得往生,唯不得疑信相參。若有疑者,一切諸行,悉不成就。如上諸法,但能至心受持一法者,皆得往生,唯不得疑信相參。若有疑者,一切諸行,悉不成就。如上諸法,但能至心受持一法者,皆得往生,唯不得疑信相參。若有疑者,一切諸行,悉不成就。如上諸法,但能至心受持一法者,皆得往生,唯不得疑信相參。若有疑者,一切諸行,悉不成就。如上諸法,但能至心受持一法者,皆得往生,唯不得疑信相參。若有疑者,一切諸行,悉不成就。如上諸法,但能至心受持一法者,皆得往生,唯不得疑信相参。若有疑者,一切諸行,悉不成就。如上諸法,但能至心受持一法者,皆得往生,唯不得疑信相参。若有疑者,一切諸行,悉不成就。如上諸法,但能至心受持一法者,皆得往生,唯不得疑信相参。若有疑者,一切諸行,悉不成就。
吉祥種種，難可具陳。若更隨力放生，加持念佛，不但增崇福德，必當隨願往生，永脫輪迴，入不退地。諸仁者，有緣遇此，便請回心，決志受持，莫生疑悔。如不能行，即以轉施他人，亦功德無量。

按不結冤孽債，臨終無障礙。普勸念佛同道，戒殺放生，免為往生障緣也。
念佛法要

卷四

念佛须知

持名念佛，固甚简易，而早晚功课及剋期精进，起絃助念等，亦须如法行持，以求必成。兹節錄其必須知行者，以為規範，而便修習。

一、早晚功课

出家五眾，有“靈巖山寺專修淨土道場念佛規程”，可資遵行。惟在家二眾，閒忙不同，環境各異，茲節錄古德所定課程數則，由簡而繁，各隨所便，量力行持。

王龍舒居士修持法門一

阿彌陀佛四十八願中，有一願云：“我作佛時，十方眾生，至心信樂，欲生我國，十聲念我名號而不生者，我不作佛。”是佛有願度人，唯假人之十念，以表歸依之心。每晨合掌向西頂禮，念南無阿彌陀佛十聲，復頂禮念大慈菩薩發願偈一遍云：“願同念佛人，共生極樂國，見佛了生死，如佛度一切。”復頂禮而退。至誠如此，無不往生，但恐九品中不高耳。如不識字人，教念此偈，得大福報。

王龍舒居士修持法門二

每晨合掌向西頂禮，念南無阿彌陀佛，南無觀世音菩薩，南無大勢至菩薩，南無清浄大海眾菩薩，各十聲。復頂禮念大慈菩薩讚佛懺罪迴向發願全偈一遍云：“十方三世佛，阿彌陀第一，九品度眾生，威德無窮極，我今大皈依，懺悔三業罪，凡有諸福善，至心用迴向。願同念佛人，感應隨時現，臨終西方境，分明在目前，見聞皆精進，必上品生。如教人念此偈，得大福報。此偈有大威力，能滅一切罪，長一切福。凡頂禮時，燒香作拜尤佳。每日如是，必中品生。如不識字人，教念此偈，得大福報。凡頂禮時，燒香作拜尤佳。每日如是，必中品生。如不識字人，教念此偈，得大福報。凡頂禮時，燒香作拜尤佳。每日如是，必中品生。如不識字人，教念此偈，得大福報。凡頂禮時，燒香作拜尤佳。每日如是，必中品生。如不識字人，教念此偈，得大福報。凡頂禮時，燒香作拜尤佳。每日如是，必中品生。如不識字人，教念此偈，得大福報。
此，无不往生。若加晚课，或有暇即念，或作务时念佛无间，并广劝化，生品必高。

慈云懺主晨朝十念法

每日清晨服飾後，面西正立，合掌連聲稱﹁阿彌陀佛﹂，盡一氣為一念，如是十氣，名為十念。但隨氣長短，不限佛數，惟長惟久，氣極為度。其佛聲不高不低，不緩不急，調停得中。如此十氣，連屬不斷，意在令心不散，專精為功。名為十念者，顯是藉氣束心也。作此念已，發願迴向云：

我弟子某甲，一心歸命極樂世界阿彌陀佛，願以淨光照我，慈誓攝我。我今正念，稱如來名，經十念頃，為菩提道，求生淨土。佛昔本誓：﹁若有眾生，欲生我國，至生信樂，乃至十念，若不生者，不取正覺。﹂以此念佛因緣，得入如來大誓海中，承佛慈力，眾罪消滅，淨因增長。若臨命終，自知時至，身無病苦，心不貪戀，意不顛倒，如入禪定。佛及聖眾，手執金臺，來迎接我，於一念頃，生極樂國，華開見佛，即聞佛乘，頓開佛慧，廣度眾生，滿菩提願。

作此願已，禮拜或不禮拜均可，但要盡此一生，不得一日暫廢，惟將不廢，自要其心，必生彼國。

按此為王臣政務繁劇，無暇修持者所立也。以眾生心散，又無暇專念，如此借氣攝心，心念佛法要自不散。但須隨氣長短，不可強使多念，強則傷氣，只可十念，不可二十三十，多亦傷氣。如加每晚十念，或早午晚三次亦可。以散心念佛，難得往生，此法能令心歸一處，一心念佛，決定往生，念數雖少，功德頗深。故後此諸祖，均以此作為普攝群機之最勝方便，待其漸入漸深，如得嘉肴，既知其味，則日用云為，自能拳拳服膺，惟佛是念，非限於一茶之頃以為定章也。如家有淨室或佛堂，仍須對佛像焚香禮拜，立念跪念均可。

通行早晚功課儀式

一、供養

佛堂惟供西方三聖像，佛前供香、花、燈、果、水等，倘力不足，供清水一杯，上香三枝，燈花聽便。上香時，應雙手捧香默念或朗念香讚：

愿此香華雲
滿十方界 供養一切佛 世間難信法
及諸上善人 普薰諸眾生 皆發菩提心 同生極樂國
南無香雲蓋菩薩摩訶薩
三稱

二、禮拜

拜時，應先合掌，誠懇立念或跪念：

供養十方三世諸佛

三、念誦

念誦『阿彌陀經』。千遍、萬遍或在心中默誦，或口誦，或唱誦。誦時要發誠心，生平懺罪，消災滅罪，可久生信願。誦時要發誠心，生平懺罪，消災滅罪，可久生信願。誦時要發誠心，生平懺罪，消災滅罪，可久生信願。誦時要發誠心，生平懺罪，消災滅罪，可久生信願。誦時要發誠心，生平懺罪，消災滅罪，可久生信願。
一心顶礼，娑婆世界，大慈大悲，人天教主，本师释迦牟尼佛。

弟子某某，普为四恩三有，法界众生，至诚忏悔：我及众生，往昔所造诸恶业，皆由无始贪瞋痴，从身语意之所生，一切我今皆忏悔。

罪从心起将心忏，心若空时罪亦亡，心亡罪灭两俱空，是则名为真忏悔。

拜

一心顶礼，西方极乐世界，大慈大悲，接引导师，阿弥陀佛。

弟子某某，普为四恩三有，法界众生，诚发四宏誓愿：

众生无边誓愿度，烦恼无尽誓愿断，法门无量誓愿学，佛道无上誓愿成。

拜

一心顶礼，西方极乐世界，大慈大悲，救苦救难，广大灵感，观世音菩萨摩诃萨。

弟子某某，普为四恩三有，法界众生，诚发大愿：愿我及众生，宿世现生诸父母，历劫祖宗及怨亲，同仗如来慈悲力，接引往生安乐国。

拜

一心顶礼，西方极乐世界，大慈大悲，大势至菩萨摩诃萨。

弟子某某，普为四恩三有，法界众生，诚发大愿：愿我及众生，所杀食衣诸冤命，十方被杀诸众生，悉获度脱生净土，愿佛慈悲普摄受。

拜

一心顶礼，清净大海众菩萨摩诃萨。

弟子某某，普为四恩三有，法界众生，诚发大愿：愿我及众生，共以普贤殊胜行，无边胜福皆回向，普愿沉没诸众生，速往无量光佛刹，愿佛慈悲普摄受。

拜

一心顶礼，尽虚空，法界，十方常住，大慈大悲，一切诸佛，一切尊法，一切菩萨贤圣僧。

弟子某某，普为四恩三有，法界众生，诚发大愿：愿我及众生，共消三障诸烦恼，共增福慧与寿考，普愿灾病悉消除，往生圆成菩萨道。

南无阿弥陀佛

念佛法要

214
念佛須知

拔一切業障根本得生淨土陀羅尼

即往生咒三遍接

念讚佛偈一遍:

阿彌陀佛身金色 相好光明無等倫 白毫宛轉五須彌 紺目澄清四大海

光中化佛無數億 化菩薩眾亦無邊 四十八願度眾生 九品咸令登彼岸

南無西方極樂世界 大慈大悲 阿彌陀佛 一 声

南無阿彌陀佛

數百聲或數千聲,初少定數,隨後漸增,但須持之以恆,不可或作或輟,忽多忽少。記數用念珠,或用香,或用鐘表記時亦可。不論高聲低聲或默念,必須口念耳聽,字字清晰,切忌視為具文,心求速了,難得實益。坐念或繞念均可。但繞念須由東至南,至西至北,順繞有功德。不可逆繞,有罪過。念畢再念:

阿彌陀佛

坐念或止靜默念,百聲或千聲。

念畢,再合掌跪念或立念:

南無阿彌陀佛 三聲或十聲

南無觀世音菩薩 三聲或十聲

南無大勢至菩薩 三聲或十聲

南無清淨大海眾菩薩 三聲或十聲

念佛法要

四、迴向

跪念回向偈:

或後附蓮池大師西方發願文,或前慈雲懺主發願回向文,刪﹁經十念頃﹂四字。隨各閒忙,擇一直念。但應懇切至誠,依文發心,句句從心中發出,方符發願本旨。

願我臨終無障礙 阿彌陀佛遠相迎 觀音甘露灑吾頭 勢至金臺安我足

一剎那中離五濁 屈伸臂頃到蓮池 蓮華開後見慈尊 親聽法音可了了

聞已即悟無生忍 不違安養入娑婆 善知方便度眾生 巧把塵勞為佛事

我願如斯佛自知 畢竟當來得成就

此文古今大有靈驗,或於願時見諸瑞相,或於夢中見佛放大光明,感應事繁,不能具述,唯勸意行之者,方信不虛矣。

五、三皈依

對佛合掌念:

自皈依佛 當願眾生 體解大道 發無上心 對佛合掌念:

自皈依法 當願眾生 深入經藏 智慧如海 對佛合掌念:

自皈依僧 當願眾生 統理大眾 一切無礙

和南聖眾 三拜

附錄 蓮池大師新定西方發願文

稽首西方安樂國 接引眾生大導師
弟子某甲普為四恩三有,法界眾生,求於諸佛一乘無上菩提道故,專心持念阿彌陀佛萬德洪名,期生淨土。又以業重福輕,障深慧淺,染心易熾,淨德難成。今於佛前,翹勤五體,披瀝一心,投誠懺悔。我及眾生,曠劫至今,迷本淨心,縱貪瞋癡,染穢三業,無量無邊,所作罪垢,無量無邊,所結冤業,願悉消滅。從於今日,立深誓願,遠離惡法,誓不更造,勤修聖道,誓不退惰,誓成正覺,誓度眾生。阿彌陀佛,以慈悲願力,當證知我,當哀愍我,當加被我。願禪觀之中,夢寐之際,得見阿彌陀佛金色之身,得歷阿彌陀佛寶嚴之土,得蒙阿彌陀佛,甘露灌頂,光明照身,手摩我頭,衣覆我體。使我宿障自除,善根增長,疾空煩惱,頓破無明,圓覺妙心,廓然開悟,寂光真境,常得現前。至於臨欲命終,預知時至,身無一切病苦厄難,心無一切貪戀迷惑,諸根悅豫,正念分明,捨報安詳,如入禪定。阿彌陀佛、與觀音、勢至、諸聖賢眾,放光接引,垂手提攜。樓閣幢旛,異香天樂,西方聖境,昭示目前,令諸眾生,見者聞者,歡喜感歎,發菩提心。我於爾時,乘金剛臺,隨從佛後,如彈指頃,生極樂國,七寶池內,勝蓮華中,華開見佛,見諸菩薩,聞妙法音,獲無生忍。於須臾間,承諸佛,親蒙授記,得授記已,三身四智,五眼六通,無量百千陀羅尼門,一切功德,皆悉成就。然後不違安養,回入娑婆,分身無數,偏方刹土,以不可思議自在神力,種種方便,度脫眾生,咸令離染,還得淨心,同生西方,入不退地。如是大願,世界無盡,眾生無盡,業及煩惱,一切無盡,我願無盡,願今禮佛發願,修持功德,回施有情,四恩總報,三有齊資,法界眾生,同圓種智。印光大師以此文詞理周到,為古今冠。惟為念佛之行願專一,謹改文中﹁願禪觀﹂為﹁願憶念﹂,楞嚴經云:﹁憶佛念佛,現前當來,必定見佛。﹂不必禪淨兼修也。李圓淨居士有白話解,附印於﹁阿彌陀經白話解釋﹂後,請查閱。
觀音、勢至、清淨海眾竟，發願云：
弟子某甲，現是生死凡夫，罪障深重，輪迴六道，苦不可言。今遇知識，得聞彌陀名號，本願功德，一心稱念，求願往生，願佛慈悲不捨，哀憐攝受。弟子某甲、不識佛身相好光明，願佛示現，令我得見，及見觀音、勢至、諸菩薩眾，彼世界中，清淨莊嚴，光明妙相等，令我了了得見。
發願已，正念入觀，或臨睡正念而寢，不得雜語，不得雜想。或正發願時即得見之，或睡夢中得見，但辦專志，必如所願。
（按）蓮池大師云：﹁善導大師古稱阿彌陀佛化身，今此願文，修淨土人所宜深信，慎勿以暫時無驗而輒廢惰，務在久遠行持，必於淨土，功不唐捐。﹂願於每日晚課後，或臨睡時行之。

何顯慈居士睡眠攝心法
睡眠念佛，固不恭敬，宜右側臥，右手枕頭，左手安左股上，此名吉祥臥。觀想自身跪在佛前，兩手合掌，恭敬默念，不可出聲。床頭倘有時鐘，借以助念更妙，直念到昏睡為止，夜醒亦然。一生睡眠，耗去光陰大半，如此攝心念佛，是廢時利用，功效最大。倘提神久念失眠，可令心止息，念佛不斷。但不可提神過甚，只要心念心聽，即易入睡，不致久念失眠也。

二、剋期精進
得生與否，全由信願之有無，品位高下，全由持名之深淺，佛示一至七日持名，一心不亂，乃剋期取證也。末法眾生，修諸功德，信願不堅，廢弛恒易，尤應剋期，方發勝心，以成勝行。茲節錄古德精進法要，及佛七規式，以便遵循，而期現證。

三峰大師追頂念佛法節錄
念佛要一心不亂，只以一句佛名，極力追頂，猛之又猛，情識一斷，則過去事思量不來，未來事卜度不著，現在境心識不攢，三心斷絕，謂之前後際斷，此因追極念極，觸境遇緣，逗斷心路，直到虛空粉碎，天地平沈，物我同消，一法不立，無中生有。念佛一心不亂，乃追頂取證也，久則睡眠中亦能修習。茲節錄古德精進法要，及佛七規式，以便遵循，而期現證。
念佛須知

此境界，雖有暫時清淨，亦是小歇場，清淨時便有，動亂時便失，動亂且失，況臨終極痛苦悶絕時耶？可見平生小小靜境，是心意識邊事，至悶絕時，則意識聰明主宰，都用不著也。經云一心不亂，蓋我佛親指極則工夫，不過執持四字佛名，一句頂一句，一聲追一句，如猛將提刀捉賊，努力直前，無少憩息，如此兼程，定能射馬擒王。此等工夫，不是窮年累月寬做得來的，亦非做到老死方纔緊成的，只在健時一日間一做，做斷心識，得前光境，便可放下休歇，即到悶絕時極痛極苦，正與當初前後際斷時一樣，歸根貼體，如水歸水，似空合空，豈不自在？應自知功夫不在佛名功德上著腳，只在追頂極力四字上成功耳。勸同門善友，依法念一日看，若一日不成，將養一日再念。或連念二日，稍停再念。或連念三日四日以至七日，或一月中猛念一日，七日者，我佛寬約程期者也。若念處不緊，致一七不成，調養精神，七之再七，以必得一心不亂為期。

凡做追頂念佛工夫，不論僧、尼、道、俗，皆可勇為，但須男女分壇，不得溷濫。入期之先隔宿，夫婦分單，小床清臥，五更沐洗入壇，放空心識，關閉外緣，杜門絕事，作禮三拜後，不須多禮。推一有智者為首領，調理大眾，提起阿彌陀佛四字，一追一頂緊緊念去，不可高聲傷氣，不可逼氣動火，不可默努傷血，不可輕鬆養識，不可沉靜墮昏，坐、立、行，各半枝小香，週而復始，念佛法要

卷四

222

頌山大師十二時念佛規制節錄

按念佛貴在平時用功，先有歇手處，落得畢生作快活人，臨終決定往生。此法最妙最穩，願趁健康時拼猛做到，免至臨終時手忙腳亂也。雖年老身衰，氣力不足，亦宜善自調攝而試行之。但追頂易受病，若念一日或二日不成，須稍停再念，或改用攝心念佛，免生病苦要。
凡念佛會建立，隨人隨願，廣狭不一，若力大則堂多，力微則堂少，人亦如之。但人不論多少，均分六班，晝夜班各二時，照香輪流出班禮念，餘皆靜坐隨聞默念。此則靜多動少，不繁不亂，而佛聲不斷，則妄想不生，如相呼相喚，不昏不散，動靜一如，自他不二，寤寐恆常，是為第一如意妙行。飲食亦宜如法調之，務使內外一如，人我兩忘，是非俱泯，而道場之安恬寂靜，亦無如此之妙者。

按此日夜念佛不斷之第一精進妙法。若人少不能分為六班，或在家一人精進，晝夜各念二時，餘時可放念佛錄音帶或電子念佛機以代之，隨聞默念，較念佛會尤寂靜也。
班繞佛百聲, 即歸位換班, 於旋繞中途, 嘮大魚六下, 以代食梆, 三班如法出堂, 至齋堂繞念, 魚止接板, 結板接佛, 彌佛繞行, 三班如法出堂, 至齋堂繞念, 三班繞畢, 立於下邊, 於陀字上鳴引磬一下, 次班即從座起, 從容出位, 於佛桌邊一行立定。首班復鳴引磬一下, 又四五聲佛後, 於陀佛二字連鳴引磬兩下, 即止佛問訊, 就右邊空位坐。次班接佛問訊, 旋繞如前, 佛號畢仍立於上邊, 三鳴引磬, 末班起座出位, 於下邊接佛旋繞, 一如前式。次班復就左邊空位坐, 寧隨佛號。如是三班, 周而復始, 从旦至暮, 佛聲不絕。每稱念一千, 默隨二千, 繞行一千, 安坐兩千, 肆身口不疲, 勞逸均等, 會旋繞畢, 只看無小魚桌邊, 方乃就立, 則上下永無差誤矣。十二人外, 不論緇素多寡, 亦分三班, 行則隨行, 坐則退坐。齋堂鋪設圓位, 三面長桌相接, 唯下方中央少空通行。四面近壁皆可回繞。三時粥飯外, 午前加食一餐, 蔬菜止二簋, 兩人共之。每餐行食畢, 鳴梆六下, 表南無阿彌陀佛。堂中聞梆聲, 不論何班, 繞念如常, 至疏桌邊, 班首置數珠於桌上, 取引磬鳴二下, 問訊。若佛聲太急, 即於此时改木魚緩念。左右班起立, 同聲稱念, 末班即於陀佛二字連擊兩下, 各班隨所去處就坐, 不得推前遜後, 或抽身離位, 隨坐隨食, 不用問訊念誦出聲等。首班復就左邊空位坐, 寧計佛號。如是三班, 周而復始, 於下邊接佛旋繞, 三班繞畢, 立於下邊, 於陀字上鳴引磬一下, 次班接佛問訊, 旋繞如前, 佛號畢仍立於上邊, 三鳴引磬, 次班起座出位, 於下邊接佛旋繞, 上下一樣。若旋繞中間, 嘮魚散重者, 當微動唇齒, 免坐忘間斷, 並落昏沉無記性中。神氣清明者, 當閉目靜聽, 一心緣佛, 使心中佛號, 朗如貫珠, 不雜不斷。至夜日光初瞑, 供疏桌上亦燃長燭, 以後約每班兩回繞念六千佛竟, 俟下班接佛繞行時, 七主出位鳴引磬一下, 堂眾皆起同聲繞念, 約至數百下後, 七主於下方中央面佛立定, 兩班繞行, 末班繞念, 末班復就左邊空位坐, 寧計佛號。如是三班, 周而復始, 於下邊接佛旋繞, 三班繞畢, 立於下邊, 於陀字上鳴引磬一下, 次班接佛問訊, 旋繞如前, 佛號畢仍立於上邊, 三鳴引磬, 次班起座出位, 於下邊接佛旋繞, 上下一樣。若旋繞中間, 嘶魚散重者, 當微動唇齒, 免坐忘間斷, 並落昏沉無記性中。神氣清明者, 當閉目靜聽, 一心緣佛, 使心中佛號, 朗如貫珠, 不雜不斷。至夜日光初瞑, 供疏桌上亦燃長燭, 此後約每班兩回繞念六千佛竟, 俟下班接佛繞行時, 七主出位鳴引磬一下, 堂眾皆起同聲繞念, 約十數後, 七主於下方中央面佛立定, 兩班繞行, 末班繞念, 末班復就左邊空位坐, 寧計佛號。如是三班, 周而復始, 於下邊接佛旋繞, 三班繞畢, 立於下邊, 於陀字上鳴引磬一下, 次班接佛問訊, 旋繞如前, 佛號畢仍立於上邊, 三鳴引磬, 次班起座出位, 於下邊接佛旋繞, 上下一樣。若旋繞中間, 嘶魚散重者, 當微動唇齒, 免坐忘間斷, 並落昏沉無記性中。神氣清明者, 當閉目靜聽, 一心緣佛, 使心中佛號, 朗如貫珠, 不雜不斷。疾疲勞。
卷四
念佛須知

願命終時神不亂  正念直往生安養
面奉彌陀值眾聖  修行十地勝常樂

於末三字緩鳴引磬三下，即禮佛三拜，歸單就寢。宜防三業，正念寢息，不得作餘事，說餘語，起

官香將盡，香燈師預通廚房辦面水湯點，即

鳴報鐘。此後六日入堂，禮佛已，即起讚佛偈，不誦經咒，餘如初日行持。

期中請護七師二人，為一期外護，凡緇素隨喜，毋令入堂，惟專為念佛來者，乃導入禮佛三拜，

即送隨班繞念，或送左右班後，不得揖眾共語。若未滿期欲去，但禮佛而出，不用別眾。緇素於七

前預到，發願終七者，必須終竟一期，不同隨喜之例。倘年高有疾，力難支遣，可密啟護七師，乞

其寫帖轉達七主，或繞行時少坐，或入夜後早息，當破格方便之。次安香燈一人，司爐火香燭之事，

遇燭暗則剪，香盡則換，眾赴齋，則守堂不出，眾就寢，則看香定夜，須老成者充之。若疲乏時，

與護七師更換寢息，不可失事誤眾。行者二人，司茶水洗沐等事，午前行茶兩次，午後不拘次數，

入夜復行一次。每行畢，隨收器盛垢，俟繞念班坐定，還須補行。凡盆水浣濯，眾所需者，皆當

盡心供辦。護七師須隨時經理，毋令懈廢。

滿七之日，入夜六千佛竟，俟下班接佛後，主七師如常鳴引磬，三班同起，繞念五百聲佛，主

七師於佛桌東首向佛立定，鳴

大磬一下，眾皆面佛，鳴

第

三下時，隨接鐘

鼓

一通，鳴

大魚，

跪

稱

觀

音、勢至、大海

眾、各

十聲，如

晚課例，

小淨土文回

向，禮佛十二拜，

菩薩

三拜，三

自

歸畢，隨鳴

大磬一下，眾相向側立，主七師至下方中央，展具禮佛長跪，眾稱

「南無大乘

常

住

三

寶」

，護七師

宣疏畢，仍鳴小魚，誦生咒送疏，不拘遍數，結咒已，念發願偈，問訊，回至佛前，眾同展具作

禮，三拜收具，問訊，鳴引磬，引眾出堂，詣主七師室中禮謝。主七師同眾至護七師處，及諸執

師處，巡寮敘謝訖，然後歸堂圓禮。為一期事竟。

（按此係事例，凡參加打七者，功夫先已純熟，七日加工，剋期取證，不必特別開示，講開示，
即打開岔。道場共修規矩，必曾隨喜，況又預習，無庸罰例，恐嚴罰徒資紛擾也。若以勝緣難遇，
必須嚴罰，方能制止放逸，助成勝行，有原規式罰例在，請參酌行之可也。）

正念往生安養
專念之法，有五要五戒。五要者：

一擇地 當以叢林古剎、及僻靜園林為得所，必外遠市囂，內絕賓客。行道之室，當以三楹獨院為率。以西楹供佛，宜東向懸西方三聖像，或供阿彌陀佛金像，惟設香案、香爐、蒲團各一，設坐必倚東壁西向，別無餘物，所以淨心目，絕外緣也。東為臥室，惟置臥榻衾枕及必用衣服、筆墨紙硯茶具、行廁虎子之屬，餘皆屏棄。

二擇人 護關服役，必擇篤實之人，乃無忘忽之慮。須囑其屏絕外人，不得闌入關室，及禁絕附近喧擾，剋時傳送飲食盥湯、衣服溺器、洒掃下鑰等。如有意外之事，當寫簡付之。必終日不離，不得或勤或惰。

三預約 當入關之前，宜預囑家人及護關之人，設遇父母、師長，或自染危疾，及意外之事，必須出關者，方得寄書專請出關，餘事不得妄請。必俟期滿之次日，書請出關，俾一心念佛，庶無計日之擾。

四剋期 初學慮有差誤，先剋小期以習之，少則十日，多則二三十日不等，修習純熟，再剋大期，當以百二十日為定程，春夏以正二三四、或二三四五月為節，秋冬以七八九十、或八九十十一月為節，以避嚴寒溽暑，裸袒圍爐之擾。此為中下立說，若上根求道之士，不顧身命，遑恤寒暑，勇猛直前，決無退惰，以現證為期，非此所能限制。

五儀軌 一、回向發願：入關之第一日，先以黃紙莊書願文，焚香禮佛如常課儀畢，誦願文一遍，即於佛前火化，退坐念佛。此後百二十日內，惟專念阿彌陀佛四字名號，不復再縈念他事，直至出關而後已。願文有雲棲大師西方發願文，但刪去願禪觀之中，夢寐之際九字，別增伏願百二十關期之內，徑獲一心，遂證三昧。若不通文義之人，只禮佛默禱，惟求一心不亂，及當面見佛，不復執著願文也。二、執持勿失：口惟誦佛，誦不得住；心惟憶佛，憶不得住；耳惟聽佛，聽不得住。飲食便溺時，口雖不得誦佛，是為外斷，心不憶佛，是為內斷，外斷猶有不得已時，如有内斷，是心不在佛，尚何專念之有？佛室內惟行人得入，跏趺平坐皆可，不得傾側忘敬。倦即經行，當緩步安詳。不得短衣，夜臥惟解長衣，不得去內衣。早則五更，遲則黎明，好睡者無妨早眠。入關前當沐浴更衣，關內不得再浴廢事。不得觀書、寫字，或流連外庭臥室。早起入佛堂時，禮佛一次，餘時禮佛，心念不絕，勿令著念文也。
卷四

念佛須知

231

雖無定次，皆不焚香，亦不持珠記數，惟期滿焚香禮佛始退。

五戒者：入關後，一禁語 此口捨念佛外，不得復作他語。二屏事 此身捨念佛外，不得復營他事。三持齋 食皆純素，不得少雜葷酒。四謝客 捨執役人外，不得復見一客。五防退 捨父母、師長、及自身危疾、或意外禍患外，不得無故出關。

以上五要五戒，總為專念十法，是為真修實證念佛三昧之正訣。一期未證，可訂續期，果能終身不懈，必有現證之日。

（按）如照此法七之再七，仍未得一心不亂，惟有閉關專念，一期未證，繼以二三四期，必獲現證而後已。弘一大師云：「掩關應專念佛，每日須禮佛若干拜，既有功德，亦可運動身體。念佛時亦宜數數經行，因關中運動太少，食物不易消化，故宜禮拜經行也。晚間可不點燈，惟佛前供琉璃燈可耳。閉關時，不談話，不晤客，不通信，有十分要事，寫一紙條交護關者，凡一切事，儘可俟出關後再料理也。」亦可併供參考！

三

飭終助念

凡人臨命終時，四大分張，眾苦畢集，非三昧久證，不易得力。況眷屬不諳利念佛法要，每以世情破壞正念，功敗垂成，惜哉痛哉！若當此時，得人開導助念，雖平生未曾念佛者，亦易生信，耳聞佛名，心緣佛境，一心正念，即可感佛接引，往生西方。此最緊要關頭，必須特別注意！茲節錄古德飭終法要及助念儀式，普勸遵循，期皆往生。

善道大師臨終正念往生文節錄

凡人命終欲生淨土，不得怕死。常念此身多苦，不淨惡業，種種交纏，若得捨此穢形，超生淨土，受無量樂，脱生死苦，乃稱意事，如脫敝衣，得換珍服，當放下身心，莫生戀著。凡遇病時，便念無常，一心待死。須囑家人，及看病問候人，凡來我前，為我念佛，不得說眼前閑雜話，家中短長事，亦不須軟語安慰，祝願安樂，此皆虛華無益。若病重將終，親屬不得垂淚哭泣，及發嗟歎懊惱聲，惑亂心神，失其正念。但當同聲念佛，助其往生。待氣盡多時，方可哀泣。纔有絲毫戀世間心，便成罣礙，不得解脫。若得明曉淨土之人，頻來策勵，極為大幸！若依此者，決定超生。醫藥初不相妨，若殺物命，為藥求安，祭神祈福，但增罪業，反損壽矣。此法僧俗男女，未念佛人，用之皆得往生。死生事大，須自家著力始得，「念差錯，歷劫受苦，誰能相代，思之思之！」
卷四
念佛須知

此文見善道大師念佛鏡後，文首明書﹁知歸子問善道和尚﹂而非善導，遍查善導大師全集，並無此文，世傳為善導大師者誤也。願以此法精進受持，並以此文貼向目前，令時時見之，免至臨終忘失也。

慈照宗主臨終三疑四關節錄

三疑者：一疑我生業重，修行日淺，恐不得生。二疑心願未了，貪瞋癡未息，恐不得生。三疑我雖念佛，臨命終時，恐佛不來迎接。有此三疑，因疑成障，失其正念，不得往生。故念佛人要諦信佛經明旨，勿生疑心。經云：念阿彌陀佛一聲，滅八十億劫生死重罪。上至一心不亂，下至十念成功，接向九蓮，令辭五濁。苟能心心不昧，念念無差，則疑情永斷，決定往生矣。今以三說，消彼三疑：一、業本虛妄，心淨即空。二、情同夢幻，醒歸何有，自肯息機，貪瞋隨斷。三、功專念切，自心佛現，皆不必疑也。

四關者：凡夫雖有信心念佛，或宿業障重，合墮地獄，承佛力故，將輕換重。若因病苦，悔悟身心，投誠歸佛，當生淨土。無智之人，不了此事，卻言我今念佛，而有病苦，反謗彌陀，因此一念佛法要

念惡心，徑入地獄，一關也。雖持戒念佛，而口談淨土，心戀娑婆，不種出世善根，惟求俗緣利益，致臨終遭病，怕死貪生，妄信師巫，殺戮生命，祈禱神鬼。緣此心邪，無佛攝護，流落三途，二關也。或因服藥，或被勸逼，破戒用葷，喪失善根，臨終追赴王前，任王判斷，三關也。臨終繫念家財，愛戀眷屬，心放不下，失卻正念，致墮鬼趣，或為蛇犬，守護家庭，宛如存日，四關也。故楊提刑言：﹁愛不重，不生娑婆；念不一，不生淨土。﹂修淨業者，要當酌實蠲浮，思專想寂，念念彌陀，全身放下，但能堅此一念，便可碎彼四關，則淨土蓮臺，的非遙矣。

優優大師臨終警策節錄

凡念佛人欲生淨土，每念世間一切無常，成必有壞，生必有死，若不親聞佛法，則捨身受身，輪轉三界，四生六道，無解脫期。我今有緣，得聞正法，得修淨業，惟佛是念，捨此報身，當生淨土，入彼蓮胎，受諸快樂，永脫生死，不退善提，此乃大丈夫平生之事也。纔有疾病，正要向前，坦蕩身心，莫生疑慮。直須西向正坐，專想阿彌陀佛，與觀世音、大勢至菩薩，及無數化佛，及無量善導大師全集，並無此文，世傳為善導大師者誤也。願以此法精進受持，並以此文貼向目前，令時時見之，免至臨終忘失也。
印光大师临终三大要节录

佛在世时,成就往生者,唯观世音,其余诸人,大都临终自感业报,恐怖不安,于是发心念佛,求生西方,往往不至临终,业力牵引,反致迷乱,不能自悟。故知依教而修,方不失往生之本意也。其前,一心念佛,声声不绝。于诸世间一切事务,不得思念贪恋,若或心念起来,急称佛号,于念念中除灭罪障。若病人昏困,不能自念,看病人当方便警策,劝而谕之。如此用心,助令命尽,只此一念,决定往生净土,命若未尽,自得安宁。慎勿妄起留恋之心,当存自存,当死须死,但办往生,何须疑虑?

按死生有命,当于病中,一心念佛,求生净土,慎勿留恋疑虑,致失正念,仍堕轮回。印光大师临终三大要节录

世间最惨者,莫甚于死,而举世无一人能倖免者,故有心自利利人者,不可不早为之计也。不知佛法者,任随业流转,直无法可设。今既得闻如来普度众生之净土法门,固当信愿念佛,预备往生资粮,期免生死轮回之幻苦,证涅槃常住之真乐。其有父、母、兄、弟及诸眷属,重病难痊者,宜发孝顺慈悲心,劝彼念佛求生西方,并为助念,俾死已即生净土,其为利益,何能名焉。今列三要,以为成就临终往生之据,意本佛经,愿见闻者,遇此因缘,悉能依此三法以行,决可消除宿业,增长净因,蒙佛接引,往生西方,渐至圆成佛果而后已。此全仗眷属助念之力,为真孝悌慈惠,以此培己净因,启发人信心,久久何难相习成风乎。今为条陈,庶不致临时无所适从耳。

第一善巧开导安慰,令生正信。切勧病人,放下一切,一心念佛。如有应交代事,速交代后,便置之度外,即作我今将随佛往生佛国,世间所有富贵、眷属、种地尘境,皆为障碍,致受祸害,不应急生一念留恋之心。须知自己一念真性,本无有死,所言死者,乃是假名,以宿生所感一期之报尽,故舍此身复受别种之身耳。若不念佛,则随善恶业力,复受生於善恶道中。若临终时,一心念佛,便置之度外,即作我今将随佛往生佛国,世尊开示,以本愿功德,摄心念佛,便得往生。故知此身,一切有相,不必在意。如子就父,还我本有,豈是分外之事。佛昔发愿,若有众生,闻我名号,志心信乐,乃至十念,若不生者,不取正觉。故一切圣贤,临终发心念佛,生西方者,无一不垂慈接引也。万不可疑,疑即自误,其祸正现。若有善知识教以念佛,或念一声,或止一聲,亦得蒙佛接引往生,何能以少时念佛,便可出离生死,往生西方。当知佛大慈悲,即十恶五逆之极恶罪人,临终发心,念佛,便可往生。是知我佛真实慈悲,普度群生,应成佛果。所有内障,得于临终,常令安乐,法相庄严,若得往生,尚有无量功德,何须疑虑?
念佛須知

名，如大冶洪爐，吾人多生罪業，如空中片雪，業力凡夫，由念佛故，業便消滅，如片雪近於洪爐，了不可得。業力既消，所有善根，自然增長殊勝，又何疑其不得生，與佛不來接引乎?如此委婉開導安慰，病人自生正信。切不可隨順俗情，求神靠醫，大命將盡，鬼神醫藥，豈能令其不死乎?既役情於此無益之事，於念佛便紛其誠懇，而莫由感通矣。

第二大家換班念佛，以助淨念。前已開導病人，令生正信，而病人心力孱弱，勿道平素絕不念佛之人，不易相繼長念，即向以念佛為事者，至此亦全仗他人相助，方能得力。家中眷屬，應同發孝順慈悲之心，為其助念佛號。若病未至將終，當分班念，每班限定幾人，頭班出聲念，二三班默持，若有小事，當於默持時辦，值班時斷不可走去。二班念畢，三班接念，終而復始，念一點鐘，歇兩點鐘，縱經晝夜，亦不甚辛苦。須知肯助人淨念往生，亦得人助念之報。莫說為父母盡孝應如此，即為平人，亦培己福田，長己善根，實為自利之道，不徒為人而已。成就一人往生淨土，即成就眾生作佛，其功德何可思議。三班相續，佛聲不斷，病人力能念，則隨之小聲念，不能念，則攝耳諦聽，心無二念，自可與佛相應。念佛聲不可太高，高則傷氣，難以持久。亦不可太低，使病人聽不明白，太快則病人不能隨，太慢則氣接不上，亦難獲益。須不高不低，不緩不急，字字分明，句句清楚，令病者字字句句，入耳經心，斯為得力。念佛法器，唯用引磬，其餘概不宜用。引磬聲清，聽之令人心地清淨，木魚聲濁，故不宜於臨終助念。初起念幾句六字，以後專念阿彌陀佛四字，以字少易念，病人或隨之念，或攝心聽，皆省心力。家中眷屬如此念，外請善友亦如此念，人多人少，皆當如此。不可念一起，歇歇又念，致令病人佛念間斷。若值飯時，當換班吃，勿斷佛聲。若病人將欲斷氣，宜三班同念，直至氣斷以後，又分班念三點鐘，時間愈短愈妙。然後歇氣，以便料理安置等事。當念佛時，不得令親友來病人前問訊諭慰，當隨眾念佛。若用世間俗情，是推人下海，情雖可感，事甚可痛，全在主事者明道理，預令人說之，免致有礙情面，貽害病人分心耳。若病人將欲斷氣，當鼓勵念佛，切斷無常。若病者病息，隨瞋心去，亦難獲益。此時所最得益者，莫過如一心念佛，所最貽害者，莫過於妄動哭泣。致生瞋恨及情愛心，欲生西方，萬無一矣。又人之將死，熱氣自下至上者為超生相，自上至少者，為死相。
下者為墮落相，故有頂聖眼天生，人心餓鬼腹，畜生膝蓋離，地獄腳板出之說。果大家至誠助念，自可直下往生西方，切不可屢屢探之，以神識未離，或有刺激，心生煩痛，致不得生，此之罪過，實無量無邊。願各懇切念佛，不須探彼熱氣後冷於何處也。為人子者，於此留心，乃為真孝。若依世間種種俗情，即是推親下苦海，邀一般無知識者讚其能盡孝也。

按臨終三要，確為成就往生之依據。頂聖眼天生等，謂人氣已斷，生善道者，熱氣由下而上昇，生惡道者，由上而下降。如通身冷透，唯頭頂獨熱者，必超凡入聖，了生脫死也。若眼處獨熱，則升天道。心處獨熱，則生人道。肚腹獨熱，墮餓鬼道。膝蓋獨熱，生畜生道。腳板獨熱，墮地獄道。此由人生時所造善惡二業，至此感現如是，非可以勢假為也。若病人能志誠念佛，再加眷屬善友助念之力，決可帶業往生，切勿屢探冷熱，以致誤事為要。弘一大師人生之最後節錄

病未重時可服藥，但須精進念佛，勿作服藥愈病之想。病重時可不服藥，應將一切家事及自身，悉皆放下，專意念佛，一心求生西方。能如是者，如壽已盡，決定往生，如壽未盡，病反速愈，因念佛佛法要

心專誠，能滅除宿世惡業也。若痛苦甚劇，切勿驚惶，因此病苦，乃宿世業障，或轉未來三途惡道之苦，病重時可不服藥，應將一切家事及自身，悉皆放下，專意念佛，一心求生西方。能如是者，如壽已盡，決定往生，如壽未盡，病反速愈，因

命終前後，家人萬不可哭，能盡力助念，乃於亡者有益。若必欲哭者，須俟命終八小時後。命終念佛畢，即鎖房門，防人誤觸亡者。須經八小時後，乃能浴身更衣。殮衣宜用舊物，新衣布施他人，

應以熱水淋洗，用布攪熱水圍於臂肘膝灣，不久即可活動如生人。殮衣宜用舊物，新衣布施他人，

以余經驗，神經衰弱者，病時甚畏引磬及小木魚聲，因聲尖銳，刺激神經，反令心神不寧，能起肅敬之念。或念六字四字，或快或慢，皆須預問病人，隨其平日習慣及好樂而試行之，或有未宜，儘可隨時改變，萬勿固執。
能令亡者獲福。不宜用好棺，做大墳，此皆不利亡人。七七日內延僧薦亡，以念佛為宜，若誦經、拜懺、焰口、水陸等事，雖有不可思议功德，然現今僧眾視為具文，敷衍了事，不能如法，罕有實益。印光大師文鈔中，屢斥誡之！若專念佛，則人人能念，最為切實，能獲大利。家族亦應隨念，但女眾宜在自室或布帳之內，免生譏議。開弔宜用素齋，萬勿用葷，致殺生命，不利亡人。出喪儀文，切勿鋪張，應為亡者惜福。七七以後，亦應常行追薦，以盡孝思。臨命終時，為人生之最後，若未將往生資糧，預備穩妥，必致手忙腳亂，多生惡業，一齊現前，如何擺脫？雖恃他人助念，諸事如法，亦須自己平日修持，乃可臨終自在，勸早預備才好。

按：修持固在平日，而喫緊尤在最後，此大師摘錄古今嘉言及經驗之談，應預囑家屬切實遵循，並願早備資糧為要！

飭終津梁助念儀節錄

一、先總念：照前章通行早晚功課儀式三四兩項念誦。
二、分班念：初念從讚佛偈起，以後換班，但念一句佛號。
三、最後休止時：即行人全捨煖覺以後，全體齊念佛號、三菩薩名號，及回向偈畢，加念：

助念功德殊勝行
無邊勝福皆回向
普願沉溺諸眾生
速往無量光佛剎
十方三世一切佛
一切菩薩摩訶薩
摩訶般若波羅密

助念功德殊勝行，無邊勝福皆回向，普願沉溺諸眾生，速往無量光佛剎，十方三世一切佛，一切菩薩摩訶薩，摩訶般若波羅密。

（按）印光大師云：此係未至臨終時之儀，若至臨終，即從讚佛偈起，接念佛號。惟行人念佛工夫，深淺不同，難皆預知時至，若病重時長，請人助念，既難持久，直待臨終時方請助念，又恐誤時。如用念佛錄音片、或念佛錄音帶、電子念佛機助念，較為方便，可日夜續放，不慮間斷，既持久，又省力，倘無道友助念時，此片即助念良友，與編素助念，無二無別。如遇重病，即於床前常作助念往生之演習，以免臨終時手忙腳亂也。願多提倡，普推行，實為保護成就行人往生之
方便中最勝方便，如辗转倡導，俾普天之下，咸知其益，各皆依行，則所有亡人，皆能神超淨域，永離苦海，功德無量！

念佛法要卷四終